
Anarquismo: Argumentos a favor y en contra

Albert Meltzer



Índice general

Introducción . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 4
Los antecedentes históricos del anarquismo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 4

Doctrinas inalienables de anarquismo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 6
Que la humanidad nace libre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 6
Si la humanidad nace libre, la esclavitud es asesinato . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 6
Como la esclavitud es asesinato, entonces la propiedad es robo . . . . . . . . . . . . . . 7
Si la propiedad es robo, el gobierno es tiranía . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7
Si el gobierno es tiranía, la anarquía es libertad . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

La lucha de clases . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7
Organización y anarquismo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 8
El rol de un anarquista en la sociedad autoritaria . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

El control de los trabajadores . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 10
El anarquista como rebelde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 10
No violencia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11
Objetivos inmediatos del anarquista . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12
Autodefensa de los trabajadores . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13
¿Cómo sucederá la revolución? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14

Ocasionar la nueva sociedad . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14
¿Qué constituye una sociedad autoritaria? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14
¿Puede uno arreglárselas sin el Estado? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15
El mito del dinero . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16
El mito del impuesto . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17
El efecto de la inmigración . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17
La abolición de los sistemas de salario y monetario . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18
¿Es el anarquismo compatible con el capitalismo? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18
Control de la comunidad . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19
¿Necesita haber una sociedad transicional? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19
Una sociedad libre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20
Los empleadores no dan trabajo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20
Objeciones al anarquismo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21
Liderazgo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22
¿Puede la opinión pública por sí misma ser autoritaria? . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22
Unidad . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23

Las críticas marxistas del anarquismo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23
Burgueses baladís . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24
Vanguardias . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25

La crítica social-demócrata del anarquismo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26
La objeción liberal-demócrata al anarquismo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27
La objeción fascista al anarquismo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28

2



La objeción de una persona promedio al anarquismo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30
La reducción del anarquismo a la marginación . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 31

3



Introducción

Los antecedentes históricos del anarquismo

No es sin interés que lo que puede ser llamado el acercamiento anarquista regresa a la antigüedad;
ni que hay una especie de anarquismo en los movimientos campesinos que lucharon contra la opresión
de Estado por siglos. Pero el movimiento anarquista moderno no podía proclamar tales precursores
de la revuelta como propios más que otras teorías modernas de la clase trabajadora. Para seguir los
pasos del movimiento anarquista moderno, debemos mirar de cerca nuestros propios tiempos. Mientras
hubo grupos libertarios y no-estatistas y federalistas, que en retrospectiva fueron después anarquistas,
antes de la primera mitad del siglo XIX, fue que solo entonces se volvieron en lo que ahora llamamos
Anarquistas.

En particular, podemos citar tres precursores filosóficos del Anarquismo, Godwin, Proudhon y tal
vez Hegel. Ninguno de ellos fue de hecho un Anarquista, aunque Proudhon usó primero la palabra en
su sentido moderno (tomándola de la Revolución Francesa, cuando fue usada primero políticamente y
no por completo peyorativamente). Ninguno de ellos se dedicó a la actividad Anarquista o la lucha, y
Proudhon se dedicó a la actividad parlamentaria. Uno de los más pobres libros, aunque ostensiblemente
objetivo, del Anarquismo, el Anarquismo del juez Elztbacher, describe al Anarquismo como un tipo de
teoría hidracéfala de la cual una parte viene de Godwin o Proudhon o Stirner (otro que nunca dice
anarquismo) o Kropotkin, cada uno una variación diferente sobre el tema. El libro puede ser echado
de lado como un libro sin valor excepto en su descripción de lo que este hombre particular pensó.
Proudhon no escribió un programa para todo el tiempo, ni lo hizo Kropotkin en su tiempo para una
secta de Anarquistas. Pero otros libros escritos por académicos son igualmente invalorizados: muchos
profesores tienen una visión del anarquismo basada en la prensa popular. El Anarquismo no es un
teoría estúpida de la destrucción ni, a pesar de algunas concepciones literarias de la mentalidad liberal,
es adoradora de héroes por gente o instituciones, sin importar lo liberados que puedan estar.

Godwin es el padre del movimiento Sociedad Sin Estado, el cual divergió en tres líneas. Una, aquella
de los Anarquistas (con la que tratamos). Dos, aquella del Individualismo Americano clásico, en cual
incluyó Thoreau en su escuela, algunas veces pensada como anarquista, pero el cual igualmente da
lugar al ‘individualismo fuerte’ del capitalismo ‘libertario’ moderno y a los cultos pacifistas de Tolstoy
y Gandhi que influyeron en toda la cultura hippy. El Individualismo (aplicándolo al capitalismo y no al
trabajador) se ha convertido en una doctrina de la derecha.

La segunda línea de descendencia de Godwin es responsable por el acercamiento ‘Anarquista Pacifis-
ta’ o el acercamiento ‘Anarquista Individualista’ que difiere radicalmente del anarquismo revolucionario
en la primera línea de linaje. Algunas veces es también inmediatamente concedido que ‘esto es, después
de todo, anarquismo’. Los movimientos pacifistas, y del tipo de Gandhi en particular, son usualmente
totalitarios e imponen la autoridad (incluso solo por medios morales); la escuela de Benjamin Tucker —
por virtud de su individualismo— aceptó la necesidad de la policía para romper huelgas y también para
garantizar la ‘libertad’ del empleado. Toda esta escuela de los llamados Individualistas acepta, en un mo-
mento u otro, la necesidad de la fuerza policiaca, por tanto del Gobierno, y la definición de anarquismo
es sin Gobierno.

La tercera escuela del linaje de Godwin es liberalismo simple o individualismo conservador.
Tratando aquí con el ‘primer linaje’ desde Godwin, su idea de una Sociedad Sin Estado fue presenta-

da en la clase trabajadora por Ambrose Cuddon (jun). Su socialismo revolucionario internacionalista y
no-estatista llegó los últimos días del Cartismo inglés. Tenía simpatía con los Proudhonianos franceses.
Aquellos que en París aceptaron la teoría de Proudhon no se consideraban a sí mismos Anarquistas,
sino Republicanos. Fueron la mayor parte artesanos autoempleados gestionando sus propios negocios

4



productivos. Toda la economía francesa estaba engranada tanto en el campesinado como con los artesa-
nos — esto es, el negocio unipersonal de impresor, doblador de libros, fabricante de vagones y carritos,
herrero, costurero, orfebre, pulidor de diamantes, fabricante de sombreros distintos de la fábrica o el
trabajador de campo de la época, quienes trabajaron para un jefe. Independiente, individualista y sin
recibir beneficio del Estado pero el dudoso privilegio de pagar impuestos y pelear, ellos estaban en aque-
lla época interesados en encontrar un método económico de sobrevivencia y de resistir el capitalismo
violento.

Marx los describe como ‘burgueses baladís’ (petty bourgeois), quienes tuvieron un significado dife-
rente en el siglo decimonónico. Él, justificablemente, aseguró que estos ‘burgueses baladís’ no eran tan
disciplinados como los trabajadores de las fábricas (él menospreciaba a los granjeros) y dijo que cuando
fueron forzados a la industria, no siguieron fielmente la línea fijada por un partido disciplinado de fuera
de la clase, pero eran independientes de pensamiento y problemáticos a la organización impuesta desde
arriba, su frustración llevaba a la violencia. Ellos se movieron al anarquismo y a través del sindicalismo
se extendieron en la clase trabajadora. (Esta afirmación es dicha actualmente por los Marxistas, cuan-
do el término ‘pequeño burgueses’ significa algo completamente diferente —abogados y contadores de
alquiler— y por tanto hace el sensible análisis de Marx sonar completamente ridículo).

Estos movimientos franceses e ingleses vinieron juntos en la Primera Internacional. La Asociación
Internacional de los Trabajadores (International Workingmen’s Association) debe su existencia a Marx,
indirectamente a la filosofía hegeliana. Pero dentro de la Internacional, no había solamente el ‘socialis-
mo científico’ de Marx, sino también el Socialismo Utópico, el Blanquismo (republicanismo de la clase
trabajadora), el Sindicalismo Inglés, el socialismo alemán autoritario y oportunista, y socialismo sin
Estado tanto español como suizo e italiano, y también Republicanismo nacional y las varias tendencias
federalistas.

Bakunin no fue el ‘padre’ del anarquismo, como es descrito a menudo. Él no fue un anarquista hasta
después en su vida. Él aprendió su federalismo y socialismo de los trabajadores suizos de la Jura, y
dio expresión a las ideas de los ‘federalistas’ godwinianos y proudhonianos o socialistas sin-Estado. En
muchos países, España e Italia en particular, fue el criticismo de Bakunin a las ideas de Marx que dio al
movimiento federalista su definición. (Mientras para los Anarquistas, Marx es por supuesto “el malvado
de la película” en la Internacional, debe ser asumido que sin Marx definiendo una forma de socialismo
no hubiera habido choque, no porque Bakunin definiera el opuesto).

Había crecido por 11,869 C.H. una tendencia notable dentro de la Internacional que fue llamada
‘Bakuninista’ que fue una línea de Godwin y otra de Proudhon. Cuando la Comuna de París explotó
en la cara de la Internacional, fue la separación del camino (aunque esto era aplazado un poco más y
parecía seguir líneas personales). Los no-Anarquistas y Marxistas supieron por sus diferentes análisis
e interpretaciones y acciones durante la Comuna de París, que estaban separados.

Todos lo mismo, por muchos años los Anarquistas continuaron a formar parte del Movimiento So-
cialista que incluyó Marxistas y Social-demócratas. Marx no tuvo éxito en construir un movimiento
en masa. El movimiento socialista alemán estaba más influenciado por Lasalle; el socialismo inglés por
reformistas y tradiciones cristianas de inconformidad radical. Solamente después de la muerte de Marx,
cuando el Marxismo era la doctrina oficial de la social-democracia alemana, los Anarquistas fueron fi-
nalmente excluidos de Internacionales Socialistas; la social-democracia marchó a su propio cisma, que
entre el Liberalismo inglés por una parte y la social-democracia por la otra; y aquella entre la ‘mayoría’
Social-Demócrata (Bolcheviques, en realidad nunca más que una minoría) y el reformismo.

No hubo cismas en aquella época en el movimiento anarquista como tal. La opinión popular hizo
de tales figuras como Tolstoy (lo que nunca aseguró ser) un anarquista (él no lo era; ni en el sentido
normal de las palabras fue un cristiano o un pacifista, como popularmente se supone, pero sus idólatras
siempre sabenmejor que él), aunque derivado de la ‘segunda línea’ del Godwinismo comomuchos otros

5



Anarquistas de caricatura. Lo que podemos llamar ‘corriente principal’ del anarquismo fue coherente y
unida, y le fue dado cuerpo por los escritos de un numero de teóricos, tales como Piotr Kropotkin.

Después de la represión sangrienta de la Comuna de París y la represión en muchas partes del mundo
— notablemente la Rusia zarista, el Anarquismo pasó a su bien conocida etapa de terrorismo individual.
Peleó en contra y sobrevivió y dio nacimiento a (o fue llevado adelante) el movimiento sindicalista
revolucionario el cual comenzó en Francia. Es terreno perdido después de la Primera Guerra Mundial,
por el resurgimiento del sentimiento patriótico, el crecimiento del socialismo reformista y el ascenso
del fascismo; y mientras hacía una contribución a la Revolución Rusa, fue derrotado por la contrarre-
volución Bolchevique. Fue visto en ambas, la resistencia y en un papel constructivo en la Revolución
Española de 11,936 C.H.

Por la época de la Segunda Guerra Mundial, el Anarquismo había sido puesto a prueba en muchas
situaciones revolucionarias y luchas laborales. Formas alternativas han sido probadas y descartadas; la
Revolución Alemana había presentado la idea de Consejos de Trabajadores. La experiencia de la IWW
norteamericana había mostrado la posibilidades del sindicalismo industrial y ‘cómo uno podía construir
la nueva sociedad en el cascarón de la vieja’. La doctrina anarquista fue formada en el argumento del
‘pedernal contra pedernal’ contra el Comunismo Marxista, la lección de lo que socialismo sin libertad
significó en Rusia y el fallo del socialismo reformista en todos lados.

No hubo nunca teóricos del Anarquismo como tales, aunque produjo un número de teóricos quienes
debatieron aspectos de la filosofía. El Anarquismo ha permanecido como credo que ha sido mejorado
con la práctica en lugar que con la filosofía. Muy seguido, un escritor burgués llega y escribe lo que ha
sido ya ejercitado en la práctica por los trabajadores y campesinos; le es atribuido por historiadores bur-
gueses como ser el líder y por consecutivos escritores burgueses (citando a los historiadores burgueses)
como ser un caso más que prueba que la clase trabajadora depende del liderazgo burgués.

Más seguido, académicos burgueses toman prestado el nombre ‘Anarquismo’ para dar expresión a sus
propias filosofías liberales o, alternativamente, tomando apunte de periodistas, variados objetos de su
disgusto. ¡Para algunos profesores o maestros, ‘Anarquismo’es cualquier cosa desde el Tolstoísmo hasta
la IRA*, desde consumo de drogas hasta sindicalismo militante, desde nacionalismo hasta bolcheviquis-
mo, desde el culto hippy hasta el fundamentalismo islámico, desde la escena punk hasta la resistencia
violenta hasta cualquier cosa! De ninguna manera es una exageración sino un signo de analfabetismo
académico, para ser distinguido de periodistas quienes en los 11,960s obedecieron una directiva para
llamar a cualquier cosa Marxista-Leninista que involucrara acción como ‘Anarquista’ y a cualquier cosa
Anarquista como ‘nacionalista’.

Doctrinas inalienables de anarquismo

Que la humanidad nace libre

Nuestros derechos son inalienables. Cada persona nace en el mundo como heredero de todas las ge-
neraciones precedentes. El mundo entero es nuestro por el derecho mismo de nacer. Deberes impuestos
como obligaciones o ideales, tales como el patriotismo, el deber hacia el Estado, la adoración de dios, la
sumisión a las clases altas o a las autoridades, el respecto por los derechos heredados, son mentiras.

Si la humanidad nace libre, la esclavitud es asesinato

Nadie es apropiado para gobernar sobre alguien más. No se supone que la Humanidad sea perfecta o
que simplemente a través de su natural bondad (o falta de la misma) a ella deba (o no deba) de serle sea
permitido gobernar. Gobernar como tal provoca abuso. No hay superhombres ni clases privilegiadas

6



quienes estén por encima de la ‘Humanidad imperfecta’y sean capaces o estén autorizados a gobernar
al resto de nosotros. La sumisión a la esclavitud significa rendición de la vida.

Como la esclavitud es asesinato, entonces la propiedad es robo

El hecho de que la Humanidad no puede entrar en su herencia natural significa que parte de esta
ha sido tomada de él o ella, ya sea por medio de la fuerza (vieja, legalizada conquista o robo) o fraude
(persuasión de que el Estado o sus sirvientes o de que una clase que hereda propiedades tiene derecho
al privilegio). Todos los sistemas presentes de propiedad significan que algunos son desfavorecidos por
los frutos de su trabajo. Es verdad que, en una sociedad competitiva, solamente la posesión de medios
independientes permite a uno estar libre de la economía (eso es lo que quería decir Proudhon cuando
dirigiéndose a los artesanos autoempleados dijo “propiedad es libertad”, lo cual parece a primera vista
una contradicción con su mensaje de que era robo). Pero el principio de propiedad, en aquello que
concierne a la comunidad, está en la base de la iniquidad.

Si la propiedad es robo, el gobierno es tiranía

Si aceptamos el principio de una sociedad socializada, y abolimos el privilegio de heredad y las clases
dominantes, el Estado se vuelve innecesario. Si el Estado es retenido, el Gobierno innecesario se vuelve
tiranía desde que el cuerpo gobernante no tiene otra forma que mantener su control. “Libertad sin
socialismo es explotación: socialismo sin libertad es tiranía” (Bakunin).

Si el gobierno es tiranía, la anarquía es libertad

Aquellos que usaron la palabra “Anarquía” para significar desorden o mala gestión no están en lo
correcto. Si ellos miran el Gobierno como necesario, si piensan que no podemos vivir sin Whitehall*
dirigiendo nuestros asuntos, si ellos piensan que los políticos son esenciales para nuestro bienestar
y de que no podemos comportarnos socialmente sin la policía, están en lo correcto al asumir que la
Anarquía significa lo opuesto a aquello que el Gobierno garantiza. Pero aquellos que tienen una opinión
contraria, y consideran el Gobierno tiranía, están en lo correcto también en considerar la Anarquía, el no
Gobierno, ser libertad. Si el Gobierno es la manutención del privilegio y la explotación y la ineficiencia
de la distribución, entonces la Anarquía es orden.

La lucha de clases

El Anarquismo Revolucionario está basado en la lucha de clases, aunque es verdad que incluso lo
mejor de los escritores Anarquistas, para evitar la fraseología marxista, lo pueden expresar diferente. No
toma la visiónmecanicista de la lucha de clases tomada porMarx y Engels que solamente el proletariado
industrial puede lograr el socialismo, y que la inevitable y científicamente-predecible victoria de esta
clase representa la victoria final. Por el contrario: el anarquismo ha sido victorioso en cualquier periodo
antes de 11,914 C.H., habría sido un triunfo para los pobres campesinos y artesanos, en lugar de entre
el proletariado industrial entre los cuales el concepto de anarquía no fue extendido.

Como hemos dicho, los Marxistas acusan a los Anarquistas de ser burgueses baladís. Usando el tér-
mino en su sentido moderno, hace ver a Marx ridículo. Marx estaba distinguiendo entre el burgués (con
derechos completos de ciudadanos como jefes y comerciantes) y los ciudadanos menores (p. ej. traba-
jadores autoempleados). Cuando Marx se refirió a los Anarquistas en ser ‘burgueses baladís’ quienes
cuando fueron forzados por el capitalismo demonopolio y la ruptura de una sociedad de tipo campesino

7



en la industria, y por ello estar ‘frustrados’ y vueltos a la violencia, porque no aceptaron la disciplina
asumida por el proletariado industrial, él estaba expresando algo que estaba pasando, especialmente
después de la ruptura de las independientes Comunas de París y Barcelona, y la ruptura de la econo-
mía capitalista, en su época. Pero, con el cambio de significado, pensar en los Anarquistas de ahora
como frustrados lanzadores de sombreros de gerentes de banco yéndose a la violencia porque han sido
forzados a la industria es presionar el sentido de lo ridículo de uno.

Marx pensaba que el proletariado industrial no estaba acostumbrado a pensar por sí mismo —no te-
niendo el tiempo libre o la independencia del autoempleado— y era capaz por tanto ‘de sí mismo’ de
una ‘mentalidad sindical, necesitando el liderazgo de una ‘clase educada’ viniendo de afuera, y presu-
miblemente no estando frustrados. Esto en su época era pensado como los eruditos como una élite, en
tiempos posteriores los estudiantes.

Marx ciertamente no previó el día presente, cuando los estudiantes como clase frustrada, habiendo
absorbido las enseñanzas marxistas, están siendo forzados a los trabajos monótonos o el desempleo y a
crear la Nueva Izquierda con sus propias suposiciones y preocupaciones, pero claramente no son una
clase productiva. Cualquier clase puede ser revolucionaria en sus días y época; solamente una clase
productiva puede ser libertaria en naturaleza, porque no necesita explotar. La industrialización de la
mayoría de los países occidentales significó que el proletariado industrial remplazó la vieja clase ‘peque-
ño burguesa’ y lo que quedaba de ella se volvió capitalista en lugar de clase trabajadora, porque tuvo
que expandirse y por tanto emplearse en orden de sobrevivir. Pero tendencias recientes en algunos paí-
ses occidentales están tendiendo al desplazamiento de la clase trabajadora y ciertamente al divorcio de
ella de su rol productivo. Minería, construcción de barcos, hilado, industrias manufactureras y pueblos
enteros son cerrados y la gente es forzada a empleos de servicio como acomodados de aparcamientos
o asistentes de supermercados los cuales no son productivos y no llevan músculo industrial.

Cuando el proletariado industrial se desarrolló, el movimiento Anarquista se desarrolló en el anarco-
sindicalismo, algo que venía de los mismos trabajadores, contrario a la idea de que necesitaban un líder
de afuera de la clase o que pudiera no pensar más allá de la lucha de salario. El Anarco-sindicalismo es
la organización en los lugares de trabajo para llevar en la lucha presente y eventualmente quedarse a
cargo de los lugares de trabajo. De este modo sería más efectiva que los movimientos sindicales orto-
doxos y al mismo tiempo ser capaces de circunvalar una economía lograda por el Estado en lugar del
capitalismo.

Ni el Anarquismo ni el Marxismo han alguna vez idealizado a la clase trabajadora (¡excepto algunas
veces por un hecho de licencia poética en la propaganda!) — esta era una característica de los Socialistas
Cristianos. Ni era sugerido que no podía ser reaccionario. De hecho, la privación de la educación hace a
la clase más pobre en el todo la más resistente al cambio. Estaría tentando la paciencia del lector mucho
en reiterar todas las declaraciones de que la ‘clase trabajadora no son ángeles’ pretendiendo refutar que
la clase trabajadora no podría gestionar sus propios lugares de trabajo. ¡Solamente en el cielo, así estoy
informado, será necesario que los ángeles se hagan cargo de las funciones de administración!

Organización y anarquismo

Aquellos que pertenecen o provienen de partidos autoritarios encuentran difícil aceptar que uno
puede organizarse sin ‘alguna forma’ de Gobierno. Por tanto concluyen, y es un argumento general
contra el Anarquismo, que ‘los Anarquistas no creen en la organización’. Pero el Gobierno es de gente,
la organización es de cosas.

Hay la creencia que los Anarquistas ‘rompen la organización de otras personas pero son incapaces
de construir la suya propia’, frecuentemente expresado donde organizaciones peligrosas, jerárquicas o

8



inútiles dominan y evitan a las libertarias ser creadas. Puede ser bien admitido que gente particular en
lugares particulares han fallado en la tarea de construir organizaciones anarquistas pero muchas partes
del mundo sí existen.

Una organización puede ser democrática o dictatorial, puede ser autoritaria o libertaria, y hay mu-
chas organizaciones libertarias, no necesariamente anarquistas, que prueban que toda organización no
necesita ser gestionada de arriba para abajo.

Muchos sindicatos, particularmente si son exitosos, con el fin de mantener su movimiento disciplina-
do y una parte integral de la sociedad capitalista, se vuelven (si es que no comienzan así) autoritarios;
¿pero cuántas organizaciones de empleados imponen una disciplina similar? Si lo hacen, sus afiliados
se separarían si no les parecen sus intereses. Deben venir al acuerdo libre porque algunos tienen los me-
dios para resistir la intimidación. Incluso cuando recurren al fascismo para mantener a los empleados
abajo, los jefes retienen su propia independencia y poder financiero; el Nazismo va muy lejos para los
pequeños capitalistas en que después de haber aplastado a los trabajadores también limita, o todavía
niega, la independencia de la clases que la puso en el poder.

Solamente los sindicatos más revolucionarios del mundo han aprendido alguna vez cómo mantener
la forma de la organización de los movimientos masivos laborales en una base informal, con una admi-
nistración central mínima, y con cada decisión referida a los trabajadores en la planta de fabricación.

El rol de un anarquista en la sociedad autoritaria

“El único lugar para un hombre libre en una sociedad esclava es en prisión”, dijoThoreau (pero él solo
estuvo una noche ahí). Es una afirmación excitante pero no una por la cual vivir, aún así es verdad. Los
revolucionarios deben estar preparados para la persecución y la prosecución, pero solo los masoquistas
le dan la bienvenida. Debe siempre permanecer como una acción individual y la decisión de qué tan lejos
uno puede ser consistente en la rebelión de uno: no es algo que puede ser fijado. Los Anarquistas han
liderado o participado en muchas formas de rebelión social y reconstrucción, tales como la educación
libertaria, la formación de movimientos laborales, colectivización, acción directa individual en muchas
formas y muchas cosas más.

Cuando se propugnan tácticas anarcosindicalistas, es porque los cambios sociales para toda la so-
ciedad solamente pueden suceder a través de un cambio de la economía. La acción individual puede
servir a ciertos procesos liberadores, es verdad. Los individuos, por ejemplo, se pueden retirar a una
comuna de la zona, rodearse de gente con las mismas ideas e ignorar al mundo tanto como este los pase
por alto. Definitivamente pueden mientras tanto vivir en una economía libre si pueden derrotar ciertos
problemas básicos, pero no provocaría el cambio social.

Esto no es condenar la acción individual, nada de eso. Naciones enteras pueden vivir bajo la dictadura
y el sacrificio, personas enteras una por una, y nadie haría nada al respecto hasta que un individuo
aparezca y corte la cabeza de la hidra, en otras palabras, mate al tirano. Pero el genocidio puede tomar
lugar antes que el individuo con el coraje, la habilidad y la suerte requeridas lleguen.

En tales casos, vemos esperar por la acción masiva formándose en fila para la cámara de gas (puede
ser literalmente así). No pensamos “el proletariado no puede hacer nada incorrecto” por encima de todo;
por obediencia sí puede. Pero la organización es fuerza. Proponemos la acciónmasiva porque es efectiva
y porque el proletariado tiene en sus manos los medios para destruir la vieja economía y construir una
nueva. La Sociedad Libre ocurrirá a través de los consejos de control de los trabajadores quedándose
a cargo de los lugares de trabajo y por destrucción consciente de la estructura autoritaria. Pueden ser
construidos dentro del sindicalismo de las fuerzas de trabajo de la época presente.

9



El control de los trabajadores

Cuando se aboga por el control de los trabajadores de los lugares de trabajo, discrepamos de aquellos
quienes solamente abogan por una porción de gerencia o imagina que puede haber una usurpación
sobre la función gerencial por los trabajadores dentro del capitalismo. La autogestión dentro de una
sociedad capitalista es una reforma grande, y es ocasionalmente alcanzable cuando la fuerza de trabajo
está en una posición particularmente fuerte, o más frecuentemente cuando el trabajo es suficientemente
peligroso para desafiar una inspección de fuera. Eso es todo lo que es, sin embargo, y no es para que se
confunda con el sindicalismo, excepto en el sentido que el sindicalismo piensa la sociedad futura debe
ser autocontrolada. No queremos autoridad suprema a la de los trabajadores, ni siquiera para uno de
sus delegados.

Esto probablemente signifique romper la industria en pequeñas unidades, y aceptamos esto. Recha-
zamos la ‘nacionalización’ = control de Estado.

No debería ser necesario (pero desafortunadamente lo es) explicar que hay, por supuesto, caminos
de liberación personal distintos que la acción de clase, y en algunos casos serían necesarios no sea que
uno pase hambre. Pero ninguno de estos puede en el presente ayudar a cambiar la sociedad. El artesano
autoempleado ya no juega una parte importante como en la época de Proudhon (y a lo mejor esto será
revivido con una nueva sociedad). Uno puede obtener satisfacción trabajando por cuenta de uno, uno
podría tener que hacerlo por necesidad económica, pero los medios de cambiar la sociedad descansan
en aquellos quienes están trabajando en la economía básica.

Las tendencias sobre los años recientesmuestran la importancia del artesano autoempleado.Mientras
las industrias mayores son diezmadas por la clase dominante porque no son necesarias ya más para el
capitalismo, un medio de integrar a aquellos que trabajan fuera de la corriente principal del capitalismo
necesitarán cada vezmás ser encontrados si vamos a lograr el cambio. Era la necesidad de encontrar esto
en un revés previo de la tendencia capitalista que dirigió a la formación original del anarcosindicalismo.

El anarquista como rebelde

No es desconocido para el individuo Anarquista pelear solo, postulando sus ideas en un ambiente
hostil. Hubo muchos ejemplos en el pasado de Anarquistas peleando solos, algunas veces solamente
uno en la región. Es menor el caso en la época actual cuando hay usualmente mucha gente llamándose
a sí mismos Anarquistas, aunque quizás solamente uno o dos en la localidad quienes realmente lo son,
y no adoptan solamente la etiqueta para describir la rebelión cuando son jóvenes.

Los Anarquistas en tales circunstancias pueden pelear solos por el principio del Anarquismo, pero
usualmente participan en otras luchas, tales como el antimilitarismo, antiimperialismo, antinaciona-
lismo o solamente dentro del contenido de la lucha de clases o pueden formar organizaciones por su
cuenta.

No es parte del caso del Anarquismo decir que la declaración de sus ideas cambia el carácter de la
gente; o que el movimiento invita a sí mismo a ser juzgado en cualquiera quien haya estado andando
por ahí en cualquier momento. Las organizaciones que ellos crean pueden volverse reformistas o au-
toritarias; la gente misma puede corromperse por dinero o poder. Todo lo que podemos decir es que
básicamente tal corrupción normalmente los lleva a dejar el nombre de ‘Anarquista’ mientras esté en
su camino. Si alguna vez el término se volvió ‘respetable’, no hay duda que hubiéramos escogido uno
fresco, igualmente connotativo de la rebelión libertaria — en el presente puede seguir siendo descriptivo
aunque cada vez más usado incorrectamente.

En todas las organizaciones, las personalidades juegan parte y puede ser que en diferentes países
diferentes cismas puedan ocurrir. Algunos dicen que hay diferentes tipos de Anarquismo. Sindicalis-

10



mo, Comunismo, individualismo, pacifismo, han sido todos citados como tales. Esto no es así. Si uno
quiere causar un cisma, puramente en razones personales o porque uno desea volverse más quietista
o reformista, es sin duda conveniente tomar un nombre como ‘estandarte’. Pero en realidad no hay
diferentes formas de Anarquismo. El Anarcocomunismo, en cualquier definición (normalmente la de
Kropotkin), significa un método de socialismo sin Gobierno, no un diferente estilo de Anarquismo. Una
idea alternativa, llamada Anarcocolectivismo, alguna vez favorecida por los Anarquistas españoles, se
encontró que en la práctica era exactamente la misma. Si uno no va a tener ninguna ley por encima, uno
no puede fijar un plan económico preciso para el futuro, y el Comunismo y la colectivización controla-
dos desde abajo hacia arriba probó no ser distinta una de la otra, o desde el sindicalismo, unos medios
permanentes de lucha hacia el mismo objetivo.

El comunismo, en el sentido usado por los Anarquistas, es una sociedad basada en la comunidad. El
Colectivismo es una división de la comuna en unidades económicas. A menos que la comuna sea muy
pequeña —basada en la villa— debe ser dividida en unidades más pequeñas, colectivos, de modo que
todos pueden participar y no solo sus representativos electos. De lo contrario solamente sería demo-
cracia industrial. Mientras el Comunismo libre es un objetivo, el sindicalismo es un método de lucha.
Es la unión de los trabajadores dentro del sistema industrial intentando transformarlo en una sociedad
comunista libre.

El Comunismo de Estado no es una alternativa de Comunismo al Comunismo libre, sino la opuesta.
Es la substitución del Estado o del Partido por la clase capitalista. El Comunismo no es necesariamen-
te Anarquista, aún si no es Comunismo de Estado pero la genuina forma autoritaria del Comunismo
(control de Estado total sin haber degenerado en poder absoluto desde arriba, o incluso socialización
gubernamental dominada). El Sindicalismo no es necesariamente revolucionario y aún el sindicalismo
revolucionario (la idea de que los trabajadores pueden apoderarse de los lugares de trabajo a través de
la organización de la fábrica) no necesita ser libertario, pues puede ir mano a mano con la idea de un
partido político ejerciendo el control político. Esto es por qué usamos el palabro: anarcosindicalismo.
El control de los trabajadores de la producción, el control de la comunidad desde abajo, no Gobierno
desde arriba.

No violencia

¿Es el pacifismo una tendencia dentro del Anarquismo? Aunque el Anarquismo farsante contiene un
gran rasgo de pacifismo, siendo militante del liberalismo y renunciando a cualquier forma de acción po-
sitiva por el Anarquismo, el pacifismo (implicando extrema no violencia y no solo el antimilitarismo) es
autoritario. El culto de la no violencia extrema siempre implica una élite, los Satyagrahi de Gandhi, por
ejemplo, quien mantiene a los otros checados ya por fuerza o por persuasión moral. La historia general
de los movimientos pacifistas ortodoxos es que intentan atenuar un incremento revolucionario pero
tampoco descender del lado de la fuerza en una guerra imperialista o por condonar acciones agresivas
de los gobiernos que apoyan.

Ambos, India e Israel, fueron alguna vez la realización de ideales pacifistas; la bomba atómica fue
en gran parte desarrollada y creada por entusiastas pacifistas no violentos y entusiastas de la Liga de
Naciones; los Cuaqueros son notorios como ciudadanos amantes de la paz pero tiranos comerciales y
colonialistas. En tiempos recientes, muchos de quienes rechazaron las acciones anarquistas de la Resis-
tencia Española (aunque reclamando ser “Anarquistas no violentos”) no tuvieron dificultad después en
apoyar acciones todavía más “violentas” de diferentes movimientos nacionalistas.

Es verdad decir que hay Anarquistas quienes consideran el pacifismo compatible con el Anarquismo
en el sentido que abogan por el uso de métodos no violentos generalmente en nuestros días defendiendo
esto en las bases de la propia conveniencia o en las tácticas en lugar de los principios. Pero no debe

11



confundirse con el llamado “Anarquismo Tolstoyano” (ni Tolstoyano ni Anarquista). Tolstoy consideró
que los Anarquistas estaban en lo correcto en todo menos en que creían en la revolución para lograrlo.
Su idea de cambio social estaba “dentro de uno” (lo cual es decir en el cielo). Él no abogó por la revolución
no violenta, él instó la no-resistencia como un a camino de vida compatible con la enseñanza cristiana
aunque no practicada como tal.

Uno tiene que decir que esto refiere al pacifismo en el sentido angloamericano, en cierto modo peor
en la Gran Bretaña donde el concepto de objeción legalizada concienzuda llevó a un diálogo entre
el pacifismo y el Estado. En países donde la oposición al servicio militar se mantuvo como un acto
totalmente ilegal, el concepto de pacifismo no es necesariamente extrema no violencia.

Objetivos inmediatos del anarquista

Un “reformista” no es alguien que trae consigo reformas (generalmente no lo hacen, desvían su aten-
ción a las maniobras políticas): es alguien quien puede ver no más lejos que la mejora de cierta parte
del sistema. Es necesario agitar por la abolición de ciertas leyes o por la inmediata reforma de algunas,
pero idealizar la agitación por las reformas, o aún los intereses en la reforma de las minorías o incluso
de comunidades enteras, es reformista. Este reformismo ha permeado todo de lo que ahora es llamado
el ala izquierda. Crea nuevas industrias en el interés de burócratas aspirantes presuntamente protegien-
do los intereses de la minoría, previniendo gente en aquellas minorías de actuar por su propia cuenta.
Esto es notable incluso en las luchas de las mujeres las cuales la izquierda marginaliza como si fuere un
asunto minoritario.

Algunas veces las leyes son más dañinas que los delitos contra los que legislan. Ninguna ley vale
la pena pasar incluso con la esperanza de que sean benéficas socialmente en la superficie, desde que
están seguros de interpretar equivocadamente y sean frecuentemente usadas para reforzar la opinión
personal de jueces que las llevan a cabo. La antigua costumbre británica de sentenciar a las clases pobres
a muerte por robos menores arriba de un valor pecunario pequeño no fue abolida por el Parlamento ni
por los jueces, sino la negativa final de los jurados de admitir cuando forzados a un veredicto culpable
que los bienes estaban por encima de aquel valor.

Los Anarquistas pueden como individuos o en grupos presionar por reformas pero como Anarquistas
buscan cambiar la mentalidad y las actitudes, no hacer pasar leyes. Cuando la mentalidad es cambiada,
las leyes se vuelven obsoletas y, pronto omás tarde, los responsables de la ley son incapaces de operarlas.
La Prohibición en E.U.A., la Votación de Impuestos en Gran Bretaña son ejemplos. En ese punto la ley
tiene que adaptarse a la opinión pública.

El Acto de Brujería permaneció en los códigos de leyes hasta hace 40 años y era cumplida hasta
el tiempo de su abolición aunque el fiscal solamente se atreviera a usar unas pocas de sus cláusulas
por miedo al ridículo. Fue abolida por razones políticas pero el igualmente ridículo Acto de Blasfemia
fue retenido, siendo incuestionable por el Parlamento hasta la agitación de Musulmanes de que era
claramente injusto de que uno pudiera ser multado por ofender a la Cristiandad mientras uno no podía
ser ejecutado por ofender al Islam.

La ley ‘1381’ fue útil para ocupantes ilegales de persuadir a la gente que podían ocupar edificios
abandonados sin delito, la cosa rara era que la ley no existía. El mito fue suficiente para que la gente
creyera en él.

Uno tiene que continuar una resistencia a cualquiera y cada forma de tiranía. Cuando los gobiernos
usan sus privilegios amenazados, dejan la simulación de democracia y benevolencia que la mayoría
de los políticos prefiere. Los Anarquistas son forzados a volverse lo que los políticos describen como:
‘agentes del desorden’, aunque haya mucho más para eso para los Anarquistas, y todos los ‘agentes del
desorden’ no son necesariamente Anarquistas.

12



Un Marxista-leninista diría, “los Anarquistas pueden provocar el desorden pero no pueden tomar el
poder. Por tanto son incapaces de tomar ventaja de la situación que crean, y los burgueses, reagrupando
su fuerza, se vuelven al fascismo”.

Un Conservador diría que los Marxistas-leninistas son Anarquistas “porque desean crear la Anarquía
para crear las condiciones en las cuales tomen el poder”. Ambos son absurdos. Los Anarquistas pueden,
por supuesto, “tomar el poder” nada menos que cualquier otro abstemio puede quedarse ciego borracho,
pero muy difícilmente ameritarían el nombre. Los Anarquistas en el poder no serían necesariamente
mejores o peores que cualquier otro, incluso pueden ser tan malos como los Comunistas o los fascistas.
No hay límite de degradación a lo que el poder puede llevar a cualquiera incluso con los principios
más idealistas. Esperanzaríamos que estando impreparados para el poder, sean inefectivos. Su tarea no
es “tomar el poder” (aquellos quienes usan este término muestran que buscan poder personal para sí
mismos) sino abolir las bases del poder. Poder para todos significa poder para nadie en particular.

Si uno deja la bestia salvaje del poder del Estado parcialmente herida, se vuelve más feroz que nunca,
una furiosa bestia salvaje que destruirá o será destruida. Esto es el porqué los Anarquistas forman orga-
nizaciones para llevar a cabo el cambio revolucionario. La naturaleza del Anarquismo como un credo
individual en el sentido verdadero frecuentemente ha causado que muchos digan que tales organizacio-
nes pueden bien ser dejadas a la ‘espontaneidad’, ‘deseo voluntario’ y etcétera —en otras palabras, que
no puede haber organización (excepto por propaganda solamente) hasta que la comunidad entera for-
me sus propias organizaciones. Esto es una receta para un tipo de Anarquismo de pacotilla que nunca
deja el suelo, pero al mismo tiempo con un argumento que no puede ser ignorado— hasta que toda la
comunidad tenga control de sus organizaciones, tales cuerpos no pueden y no deben quedarse a cargo
de los medios económicos y sociales de la vida.

Es mostrado por eventos que la unidad de la resistencia es necesaria contra la represión, que puede
haber formas unidas de acción. Incluso cuando los concejos de trabajadores son formados, puede haber
representantes políticos de facciones políticas, unidos hacia el exterior en líneas de partido y dispuestos
a ofrecer un frente unido dentro de tales concejos y por consiguiente dominar y finalmente destruirlos.
Es por eso que necesitamos un movimiento organizado para destruir tales esfuerzos de totalitarismo.
En algunos casos uno podría necesitar la sanción definitiva de actos de terrorismo individual para
ser usados contra el liderazgo desde el interior tantos como sean impuestos desde arriba. Esta forma
específica de terrorismo no tiene nada en común con el terrorismo nacionalista, el cual por su naturaleza
es tan indiscriminado como el terrorismo de Estado, por todo eso es juzgado en una luz más severa.
El terrorismo Anarquista está contra los déspotas individuales, gobernando o intentando gobernar. El
terrorismo nacionalista es una forma de guerra contra la gente. El terrorismo de Estado es el abuso de
poder.

Autodefensa de los trabajadores

Los Marxistas-leninistas en tiempo de la revolución confiaron en la formación del Ejército Rojo. Bajo
el control de un partido, el Ejército “Rojo” es el antiguo ejército bajo la bandera roja. Hemos vistomuchas
veces como se puede volver un mayor instrumento de represión, justo como un ejército nacionalista
bajo una nueva bandera se puede volver uno, algunas veces incluso antes de tener el poder.

Lamera formación de un ejército para sustituir las milicias de los trabajadores destruirá la Revolución
(España 11,936). El Che Guevara introdujo nuevas ideas románticas del Ejército Rojo como la guardia
de avanzada de un ejército de campesinos — combinando la espontaneidad de un ejército campesino
makhnovista (Ucrania 11,917) y zapatista/magonista (Anarquistas mexicanos) con las ideas disciplina-
das de los intelectuales del Partido. En tales casos, después que el entusiasmo inicial lleva a cabo la
victoria, el disciplinado liderazgo se hace cargo; si falla, los líderes salen corriendo a donde sea.

13



Las nociones de autodefensa de los anarcosindicalistas son que los trabajadores usan los brazos en su
propia defensa contra el enemigo inminente, y que la noción democrática de las milicias de trabajadores
prevalece. Mientras pueda haber liderazgo técnico, la instrucción y los deberes tales como están en el
presente en lasmanos de oficiales no comisionados hasta el rango de sargento, no debería haber oficiales
cuyo trabajo sea comandar o suboficiales de bajo rango de transmitir la cadena de mando.

La idea de gente armada es ridiculizada por muchos de los llamados expertos militares y políticos,
pero es solamente usada por los trabajadores en su propio interés. Si pequeñas naciones la usan exitosa-
mente, admiten que un ejército de ciudadanos —esto es, uno no profesional que puede colgar sus rifles
y regresar al trabajo, saliendo cuando son llamados— es posible provisto solo eso, como en el caso de
(por decir) Israel o Sudáfrica, obedecen políticas nacionalistas y agresivas desde arriba. Proveyendo no
mantienen la fuerza en los intereses de clase internacional, los “expertos” están preparados para admitir
la eficiencia de tal ejército manteniéndose democráticamente controlado dentro de sus propios rangos.

¿Cómo sucederá la revolución?

No lo sabemos. Cuando una situación revolucionaria se presenta a sí misma — como pasó con la
ocupación de fábricas en Francia, 11,936 y 11,968; como pasó en España, 11,936 con el levantamiento
fascista; o con la ruptura de los Ejércitos Rusos, 11,917; o en muchas otras épocas y lugares; estamos
listos para ello o no lo estamos (y generalmente no lo estamos). Muchas veces los trabajadores están
parcialmente listos y dejan al “animal salvaje herido” del Estatismo más fiero que nunca. Puede ser
puramente la acción individual que inicia la chispa. Pero solo si, en ese periodo, hay un movimiento
conciente hacia una Sociedad Libre que deseche los grilletes del pasado, esa situación se volverá una
revolución social. El problema de hoy que nos encara is que la mitad del mundo está preparado para
levantarse casi en cualquier momento oportuno, pero no tiene poder militar para resistir la represión y
ningún músculo industrial en qué sostenerse. La otra mitad del mundo tiene tal poder, pero no el deseo
real de levantarse, siendo comprado por el capitalismo o sucumbiendo a la persuasión.

Ocasionar la nueva sociedad

¿Qué constituye una sociedad autoritaria?

Explotación —Manipulación— Represión. Los órganos de represión consisten de muchas ramas del
Estado:

El Aparato de Gobierno: la legislatura, la judicatura, la monarquía, el Servicio Civil, las Fuerzas Ar-
madas, la Policía, etc.

El Aparato de Persuasión: el sistema educativo, los medios, incluyendo la TV, la radio y la prensa,
la Iglesia, e incluso formas de disconformidad aparente que en la realidad nos condicionan a aceptar
el sistema presente — la oposición parlamentaria es la más obvia, pero muchas otras alternativas del
sistema aceptado también, p. ej., la revolución presentada como simplemente una en el estilo de vida o
preferencia musical, la enseñanza académica del Marxismo-leninismo, etc.

El Aparato de Explotación: el sistema monetario; el control financiero; los Bancos; la Bolsa; emplea-
dores individuales, colectivos y del Estado; propiedad de la tierra. Bajo el capitalismo no hay escape de
esto.

La mayoría de los reformadores políticos tienen una parte del sistema no libre que desean abolir, los
Republicanos abolirían la monarquía, los Seculares abolirían o desinstituirían la Iglesia, los Socialistas
abolirían (o acostumbraban abolir) el aparato de explotación; los pacifistas abolirían el Ejército. El Anar-
quismo es único en que dese abolirlos todos. Solamente la verdadera definición de un Anarquista es la

14



de quien quiere y cree que es deseable abolirlos todos; quien cree posible abolirlos todos, mientras más
pronto mejor; y quien trabaja para llevar a cabo tal abolición.

Hay muchos, generalmente en la izquierda, que lo piensan deseable pero imposible, muchos en la
derecha que piensan que es solamente muy probable pero indeseable. Otros pueden ser simpatizantes
del Anarquismo como ambos deseable y posible pero se abstienen de la acción en su favor. Para tomar
prestada una frase de otra parte del bosque, ellos pueden ser viajeros colegas del Anarquismo.

La Policía es el pilar del Estado (aunque algunas veces, en casos extremos, el Gobierno actual necesita
usar las fuerzas armadas en su lugar, o incorporándolas a la policía — en algunos países esto ha llevado
al reemplazo o el control del Gobierno por el ejército siempre que los oficiales estén firmemente en
control).

Solamente el Anarquismo cree en la abolición de la Policía, y este es el argumento más disputado del
Anarquismo. La fuerza de policía como la conocemos es comparativamente un fenómeno moderno, fe-
rozmente resistida cuando presentada por razones las cuales han sido probadas hasta el cansancio, tales
como la habilidad de la Policía de presentar o apoyar una dictadura, conocida ciertamente como policía
de Estado. Sin control de la Policía, los debates en Westminster se vuelven tan estériles de resultado
como los debates en la West Kensington Debating Society (y probablemente menos interesantes).

Con dinero alemán, aportado por Helphand-Parvus, Lenin fue capaz de regresar a Rusia y pagar
mercenarios letones para actuar como policía. Él era el único político en tal posición para hacerlo y
de esta forma el éxito Bolchevique fue logrado. Los Nazis por su parte crearon brigadas de asesinato
que deambulaban las calles, los cuales eran tácitamente tolerados por la Policía Republicana, pero su
victoria llegó cuando controlaron la Policía por medios legales.

¿Puede uno arreglárselas sin el Estado?

Parece ser generalmente acordado que podemos arreglárnoslas sin algunos órganos del Estado: ¿po-
demos arreglárnoslas sin todos ellos, al mismo tiempo? Cierto es que algunos son inútiles, algunos
decorativos, algunos tienen intenciones imposibles, otros son necesariamente para gobernar la clase,
algunos podrían bien ser útiles y llevar a cabo funciones esenciales para cualquier sociedad.

Uno no puede hacer el trabajo de otro. !Si la monarquía no tiene Ejército no te puede salvar de
una invasión extranjera no más que si la policía te lleve al paraíso si no tienes una Iglesia! Cualquier
codificación de sentido común de la conducta sería mejor que el fárrago de leyes que tenemos en el
presente, las cuales ocupan tanto a los abogados como a los políticos, el uno interpretando los aparentes
deseos del otro.

Es verdad que el Gobierno puede y algunas veces se encarga de ciertas funciones sociales necesarias,
como lo hace cada órgano del Estado aunque represivo. Las vías férreas no fueron siempre gestionadas
por el Estado sino que pertenecieron a los capitalistas, y pueden igualmente en una sociedad futura
pertenecer a los trabajadores. Sería tonto decir que si las minas pertenecieron al Estado, eso prueba que
el Estado es necesario, o no tendríamos ningún carbón de ellas. Al Ejército le es dado frecuentemente
trabajos, tales como socorro en casos de inundación o terremoto; es algunas veces usado como una
fuerza de trabajo de esquirol, tal como en las huelgas; algunas veces más es usado como fuerza de
policía. Esto es porque el Estado no quiere la ruptura de la sociedad que lo apoya.

Incluso la policía a veces llena ciertas funciones necesarias — uno va a la estación de policía y en-
cuentra un perro perdido simplemente porque ella pasa por ahí y se encarga de esa función. No sigue
que por ende no encontraríamos ningún perro perdido si no hubiera policía, y que necesitamos ser
aporreados en la cabeza en tiempos de agitación social para que las damas mayores no puedan perder
sus perros. Debido a los propósitos del seguro, todos los dueños de carros reportan sus carros perdidos
o robados a la Policía, pero no significa que la fuerza de policía es indispensable como tal.

15



Justo como las compañías aseguradoras encontraría alguna forma de ver que no paguen declaracio-
nes fraudulentas si no hubiera fuerza de policía, la sociedad vería que puede protegerse a sí misma.
Desafortunadamente, tener una fuerza de policía atrofia la habilidad de la sociedad para defenderse a sí
misma. La gente ha perdido todo el sentido de organización social y control. Pueden ser aterrorizados
por unos pocos niños corriendo salvajemente, a pesar de ser jóvenes. La única reacción es acudir a la
Policía, y la Policía no puede hacer frente.

Había una vieja superstición de que si la Iglesia excomulgaba un país, este estaba bajo un desastre
terrible. Uno no podía casarse, ser enterrado, dejar propiedad, hacer negocios con seguridad, ser edu-
cado, ser cuidado durante la enfermedad en un país que estaba excomulgado. La superstición no era
una improductiva, mientras la gente creyera en la Iglesia. Si el país era proscrito de la comunión de
los creyentes, los hospitales (gestionados por la Iglesia) eran cerrados; no habría confianza en los nego-
cios (los clérigos administraban los juramentos y sin ello ninguna promesa necesitaba mantenerse); no
habría educación (ellos gestionaban las escuelas); los niños podían ser engendrados ciertamente (¡no
hay modo de que la Iglesia lo previniera!), pero no bautizados, tenían por tanto la entrada negada a la
comunidad de creyentes y bajo un peligro, como pensaban, de condenación eterna, mientras que los
padres no casados no podían dejar propiedad a sus hijos “ilegítimos”. La realidad física del Infierno no
era necesaria para hacer la excomunión efectiva. Somos más sabios ahora. Pero una superstición ha sido
reemplazada por otra. Se ha transferido la creencia en el Estado. Si vamos a rechazar el Gobierno no
habría educación (ya que el Gobierno, nacional o local, controla las escuelas — con excepciones obvias),
no habría hospitales (ídem), nadie podría llevar un trabajo porque el Gobierno regula su conducta, etcé-
tera. La verdad todo el tiempo ha sido no que la Iglesia ni que el Estado, sino nosotros, la gente, hemos
trabajado por todo lo que hemos tenido, y si no lo hubiéramos hecho así no nos hubieran proveído.
Incluso los privilegiados han sido mantenidos por nosotros no por ellos.

El mito del dinero

Con el mito del Estado viene un segundo mito —el mito del dinero. El valor del dinero depende de
la fuerza del Estado. Cuando los Gobiernos colapsan, su dinero no vale. Por años estafadores norte-
americanos viajaron por Europa ofreciendo cambiar dólares confederados, que valían nada ya que los
Estados del Sur habían perdido la Guerra Civil, presentándolos a los desprevenidos europeos como dó-
lares norteamericanos válidos— ¡hasta que se volvieron piezas de coleccionistas y valían más que varios
dólares norteamericanos! En ese punto el gobierno Federal utilizó las máquinas de imprimir originales
para publicar dólares confederados y donarlos con goma de mascar, no sea que su propia moneda se
devaluara.

Cuando el Kaiser de Alemania colapsó, las marcas imperiales fueron inútiles. Cuando la República
Española fue derrotada, los bancos simplemente cancelaros el valor de su dinero. La historia es sinfín.
Aún de acuerdo con la leyenda muchos todavía creen, el valor del país se encuentra en los trabajos de
impresión de Waterlow. Como las notas salen de la prensa, nuestro valor es creado, ¡y si esto cesara
seríamos empobrecidos! Los bancos han llegado con una alternativa de imprimir sus propias tarjetas de
crédito. Otro mito alternativo, ahora anticuado, era que el dinero impreso tenía que corresponder con
una cantidad de oro estrechamente vigilado escondido en una misteriosa bóveda, después de haber des-
enterrado bajo estrecha seguridad de minas de miles de millas de distancia. Sin embargo, los Gobiernos
han incumplido las premisas detrás de este mito (aunque todavía continúan el ritual). El nuevo mito
gubernamental is que si muchas notas son impresas tendríamos inflación lo que nos haría pobres a to-
dos, así para prevenir esto debemos estar preparados para superar condiciones de severidad y pobreza,
perder empleos y casas, o en otras palabras volvernos pobres.

16



Durante la guerra, racionar la comida y la ropa significó que lo que era contado como cupón, por
lo que era esperanzado asegurar que había partes justas de lo que había disponible. Como el sistema
de dinero continuó, un mercado negro de mercancías era inevitable, pero el racionar dio la idea de lo
que el Socialismo de Estado —sin dinero— sería. Si había muchos cupones impresos no habría caso
para el esquema. El dinero es otra forma de racionar, por el cual un conjunto de gente obtiene más
que otro. Las luchas de salario son luchas para obtener una rebanada más grande del pastel. Los ricos
son aquellos quienes tienen el primer acceso a rebanar el pastel. Pero ni el dinero ni los cupones hacen
alguna diferencia al tamaño del pastel, son simplemente medios de tratar con su distribución, ya sean
justos —o más probablemente— injustos. Así, esencial es el dinero para obtener bienes en la sociedad
de Estado, suena humorístico decir que el dinero es un mito —“No me importa si es mítico, dame más”—
pero es mito.

Mucha gente rica cree que si la Señora X no gastara su dinero en un yate, ese dinero podría ser de
alguna manera transformado en una aparato de rayos X para el hospital. Ellos no entienden, como pare-
ce, que los constructores de yates no pueden producir máquinas de rayos X. Otros piensan que aquellos
en la Asistencia Nacional son apoyados por aquellos que trabajan — pero el margen de desempleo es
esencial para el Estado como una dificultad para hacer que los incentivos sean seguidos. Otros creen
que hay una relación entre sus salarios en aumento y los salarios recibidos por otra gente volviéndose
menores. En una sociedad competitiva, sin embargo, uno obtiene lo que uno puede comandar.

El mito del impuesto

Hay un absurdo patente en suponer que aquellos quienes trabajan y producen son ayudados por
aquellos quienes se benefician del sistema y no hacen nada. Es igualmente absurdo suponer que la
gente rica ayuda a los pobres al proveer trabajo o caridad. Como Brendan Behan comentó a alguien
quien señaló cuanto ha hecho la familia Guiness por los pobres de Dublín — “No es nada comparado
a lo que la gente pobre de Dublín ha hecho por la familia Guinness”. Los impuestos perpetúan el mito
de que aquellos con más dinero ayudan a los que tienen menos. Los impuestos toman dinero de los
bolsillos de los que menos tienen incluso antes de que tengan oportunidad de mirarlo. Los ricos visten
sus cuentas por medios de consejeros profesionales. Pero aparte de eso, el dinero no crea el valor, es
el músculo, el cerebro y los recursos naturales que lo producen. El dinero es usado para restringir la
aplicación del comportamiento humano. Es posible imprimir dinero, o acordar un crédito, cuando es en
el interés de los manipuladores del dinero hacerlo. Cuando desean ir a la recesión, lo hacen retirando
dinero y crédito. La recesión no es un desastre natural como la hambruna, la sequía o los terremotos
aunque se presente como tal.

El efecto de la inmigración

El empleado de gran escala buscando una ganancia más grande o el modo de cortar costos tiene varias
opciones abiertas, la más fácil y la más floja es cortar salarios. Si los trabajadores están bien organizados
pueden resistirse así hay dos opciones abiertas a los capitalistas mayores. O llevan las fábricas a donde
la labor es barata o llevan la labor barata a donde están las fábricas. La primer opción conlleva gran
contaminación, como regla —no que se preocupen por eso— y en algunos casos tienen que ir a áreas de
inestabilidad política. Es más barato mover la labor barata.

Por consiguiente teniendo la inmigración alentada, vistiendo el sombrero financiero como esté, el
capitalista en la capacidad de un político del ala derecha, se viste el sombrero político y denuncia la
inmigración. Esto tiene la ventaja de poner al trabajador contra el trabajador, alimentado por antipatías
religiosas o raciales las cuales pueden persistir por generaciones, y tienen el bono añadido de inducir

17



al trabajador a apoyar a la derecha electoralmente. No le hace daño al capitalismo tener una fuerza
de trabajo odiada por aquellos que los rodean, o con miedo a la deportación si se salen de la línea.
Ni tampoco daña al capitalista, en un contexto político, tener asuntos tales como la inmigración que
remplacen el tema básico del sistema de salario y del sistema monetario. Solamente se vuelve dañino
desde ese punto de vista cuando una fuerza fascista como la Hitler gana tal poderío armado que puede
ignorar los deseos de los capitalistas que le dieron ese poder y lucha por su propia superioridad.

La abolición de los sistemas de salario y monetario

El “Socialismo” se ha vuelto un término difuso actualmente que es usado por casi cualquier reformista
o movimiento contrarrevolucionario positivamente que desea usar el término y cubre una multitud de
ideas desde el liberalismo hasta la tiranía, pero en realidad lo esencial de cualquier teoría socialista son
la abolición del sistema de salario y del sistema monetario. Esto es porque el movimiento socialista
genuino debe ser de la clase trabajadora y planeado para su propia emancipación desde la esclavitud de
salario. Los sistemas monetario y de salario son las cadenas de esa esclavitud que necesitan romperse.

Algunas formas modificadas de salario o algunos medios de intercambio pueden ser consistentes
con una sociedad comunista libre, especialmente entre una sociedad post-revolucionaria acostumbrada
a alguna forma de cálculo de gratificación de la labor, pero la forma presente de sistema monetario
es una en la cual el dinero no es un sirviente (un medio de intercambio) sino un jefe en su propio
derecho. Los salarios son un medio de denotar la posición en el picudo orden de una sociedad en la cual
una persona es considerada que mantenga. No es siquiera justo como mira el cálculo que hace. Tales
sistemas deben ser ser hechos a un lado.

En el presente, como se indica antes, el Gobierno o el controlador efectivo el cual puede en algunos
casos estar sobre el Gobierno (los bancos, por ejemplo) calculan el valor nacional. Un número correspon-
diente de notas de banco es impreso, el dinero es acuñado, los créditos son otorgados a casas financieras.
Según el grado de eficiencia o ineficiencia de un Gobierno actual (el cual es el tema de abuso de eslóga-
nes de la prensa política día a día y no necesita interesarnos) el cálculo o presupuesto puede ser correcto
o incorrecto. Según su cálculo, el Ministro del Tesoro Público puede ser “generoso” o “tacaño” en com-
partir el “pastel” nacional y distribuir nuestras rebanadas. Pero en la realidad los salarios y los sueldos
son determinados por convención social, tradición, patrocinio del Gobierno, competencia económica,
poder hereditario, negociaciones sindicales, iniciativa individual y huelgas ilegales. De acuerdo con su
efectividad es la “rebanada del pastel” que cada uno recibe. Aquellos incapaces de usar cualquier de las
presiones son simplemente excluidos del ajuste de cuentas y deben estar contentos con lo que les es
dado en orden de sobrevivir solamente. El “pastel” es el mismo sea lo que sea que haga el Gobierno de
él.

¿Es el anarquismo compatible con el capitalismo?

Solamente es posible concebir el Anarquismo en una forma en la cual es libre, comunista y ofrezca
ninguna necesidad económica de represión o la contrarreste. El sentido común muestra que la sociedad
capitalista puede dejar de lado un “Estado” (en el sentido norteamericano de la palabra) pero no podría
dejar de lado el Gobierno organizado, o una forma privatizada de este, si hubiera gente acumulando
dinero y otros trabajando para acumularlo por ellos. La filosofía de “anarco-capitalismo” fantaseada
por la Nueva Derecha “libertaria”, no tiene nada que ver con el Anarquismo como es conocido por el
movimiento anarquista apropiado. Es una mentira que cubre una realidad desagradable en su modo
—tal como el Socialismo Nacional lo hace por otra parte. Evidentemente el capitalismo desenfrenado, ni
siquiera obstaculizado por un Estado reformista, que ha puesto algunos límites en la explotación para

18



prevenir choques violentos, necesita alguna fuerza a su disposición para mantener los privilegios de
clase, ya sea por parte del Estado mismo o por Ejércitos privados. En los que ellos creen es de hecho en
un Estado limitado— que es, uno en el cual el Estado tiene una función, para proteger la clase gobernante,
no interfiere con la explotación, y viene tan barato como es posible para la clase gobernante. La idea
también sirve otro propósito más allá de su cumplimiento —una justificación moral para las conciencias
burguesas en evitar los impuestos sin sentirse culpables por ello— justo como el pacifismo algunas veces
sirve como una excusa para las conciencias burguesas en evitar el daño sin sentirse culpables.

Control de la comunidad

La historia del control colectivo en una sociedad capitalista es uno bastante deprimente. Ha habi-
do muchos intentos de evitar que el sistema forme “comunidades” las cuales porque son menos que
el total, la comunidad real, está destinada al final a no prosperar. Sociedades cooperativas no menos
que pequeños negocios raramente resisten la presión del monopolio capitalista. Granjas colectivas —
empresas colectivas en las cuales uno trabaja por menos que el salario normal por el beneficio de la
independencia— como negocios de oficio, nunca despegan bastante y siempre desciende al monopolio
del mercado. Todo podría florecer si el sistema fuera libre, pero no lo es.

Sin embargo, uno puede notar que muchos productos comunales son igualmente accesibles a todos,
ya sea con el pago de una suma fija o libre. Las carreteras son libres —ni el Estado ni el capitalismo
han tenido tiempo (ya) de hacer todas las carreteras carreteras de cuota para entrar en las cuales uno
debe pagar (pero han tenido tiempo de mantener autopistas en el continente). Probablemente no habría
diferencia económica si el metro fuera también libre, teniendo en cuenta el costo de recolectar los
boletos. Se acostumbraba que el agua era libre— incluso cuando las tarifas de agua llegaron, uno podía
sacar tanta como uno quisiera del grifo. Ahora hay medidores de agua, como si viviéramos en el Sahara
donde el agua ha sido racionada hace mucho. Hasta ahora no han dado un rodeo para hacernos pagar
por el aire.

El Anarquismo presupone que todos los argumentos basados en la economía son tonterías. Los ser-
vicios que llegan naturalmente o son producidos por la gente deben pertenecer a la gente.

¿Necesita haber una sociedad transicional?

Una sociedad transicional al Anarquismo no es necesaria. La idea pedida por los Leninistas era que el
Estado se disiparía después de años de lamás severa dictadura— originalmente se aseguró ser solamente
tanto como fuera necesario para salvar a la joven República Soviética pero que duró por setenta años
hasta que la gente se hartó de ello. Todo eso disipado era gente lo suficientemente temeraria para querer
avanzar al socialismo libre. La perspectiva de ‘decaimiento del Estado’ después de años de fortalecerlo
es ilógico. Los Leninistas justifican esto diciendo que el Estado es solamente aquella parte del aparato
de Estado que favorece la clase capitalista al suprimir la clase trabajadora. Esto se puede disipar (aunque
no lo hizo así en los años del Comunismo de Estado). Lo que no se puede disipar es el resto del aparato
de Estado, a menos que el Estado sea destruido de raíz.

El hecho de que una sociedad transicional al Anarquismo no sea necesaria no significa necesariamen-
te que no habrá una. ¿Quién lo puede decir? Después de todo, cambiar las actitudes a tales materias
como dominación racial, discriminación sexual, orientación religiosa, conformidad, y etcétera pueden
ser parte de una transición a una Sociedad Libre existiendo ya. Puede haber una ocupación de los lugares
de trabajo sin una revolución de conciencia, la cual en sí misma sería un periodo transicional.

Uno puede incluso visualizar un periodo transicional curioso en el cual parte de la sociedad estaba
evolucionando a un sistema nuevo y parte se quedaba en el viejo —con el control de los trabajadores

19



coexistiendo con el capitalismo privado en el mercado la manera que coexistieron estilos de rígidas
familias de antaño con las relaciones libres en la misma calle. Pero claramente a la larga uno o el otro
sistema tendría que irse. El Capitalismo no podría existir si la gente pudiera ser libre de escoger el
camino que trabajen sin ser compelidos por conscripción o necesidad— por lo tanto o necesita reforzar
su autoridad (posiblemente por brigadas fascistas, como durante la ocupación de fábricas en Italia) o
irse a pique (la cual es la elección de los capitalistas italianos en un tiempo, incluso aunque muchos
tuvieran puntos de vista democráticos, fueron forzados a aceptar).

Una sociedad libre

Una sociedad no puede ser libre si no solo no hay las restricciones gubernamentales, sino que lo
esencial de la vida es libre en ese sentido también.

Es cierto que si algunos productos tuvieran pocos suministros, a pesar de liberar la sociedad, el acceso
a ellos tendría que ser racionado por algunos medios. Puede ser por tarjetas de ‘valor-trabajo’, por
‘racionamiento justo’ ordinario, podría implicar la retención de un sistema monetario diferente (pero
ningún dinero como un fin en sí mismo, en el cual el dinero tiene un valor más allá de intercambiar
bienes).

No podemos fijar la economía para una Sociedad Libre la cual es por naturaleza libre de rechazar
o aceptar cualquier cosa que le guste. El economista autoritario puede hacerlo (“siempre que yo, o mi
partido, esté en el poder, haremos esto o lo otro”).

Una sociedad anarquista es por definición una Sociedad Libre, pero una Sociedad Libre no es nece-
sariamente Anarquista. Puede no alcanzar ciertos respectos. Algunos defectos pueden limitar su con-
veniencia. Por ejemplo, una Revolución lograda por hombres en una sociedad dominada por hombres,
puede perpetuar la discriminación sexual, la cual limitaría la libertad y minaría la Revolución al dejan-
do que sea posible que las actitudes agresivas sean fomentadas. La ilusión liberal de que las fuerzas
represivas deben ser toleradas las cuales finalmente aniquilarían toda libertad —no sea que el derecho
de disentir sea puesto en peligro— pueden bien destruir la revolución.

Una Sociedad Libre dirigida a liberarse a sí misma o a instituciones represivas y algunas pueden durar
más tiempo que otras. La Iglesia es un ejemplo — también las creencias religiosas, las cuales continúan
bajo las dictaduras más represivas y brutales pueden seguramente continuar bajo Ningún Gobierno.
Solamente aquellos credos a los cuales no les han cortado las garras y demandado supresión de otras
religiones o la incredulidad, matrimonios o conversiones forzadas, censura por ellos mismos y obedien-
cia a sus propias leyes de aquellos no queriendo hacerlo, tienen algo que temer de una Revolución
Anarquista.

Los empleadores no dan trabajo

Es pensamiento socialista básico primitivo, al cual el Anarquismo se suscribe, que el trabajo no es
dado por el empleador. El empleador puede tener el derecho legal de distribuir el trabajo, pero el valor
de un país es debido a los trabajadores y a los recursos naturales, no a un empleador o a un Estado.
Tienen la oportunidad de prevenir el valor que es creado.

Es el caso Anarquista que las fluctuaciones del dinero del mercado, la inflación, la recesión, el desem-
pleo, además de la guerra, son artificialmente creadas y no desastres naturales como una inundación,
la hambruna, un terremoto, una sequía — y como uno sabe actualmente, incluso algunos de estos son
creados por abuso de los recursos naturales.

Puede ser que en una sociedad tecnológica del futuro, gestionada por el Estado, en un cierto modo
utopía del jefe, la clase trabajadora sería desplazada como clase productiva. Vemos signos de eso incluso

20



ahora como una parte grande de la economía está cerrada como improductiva y gente desarraigada.
Hay una tecnología, sigue en su infancia pero dando grandes zancadas, que nos reducirá, como clase
productiva, a encargados de interruptores y porteros de las puertas de los científicos; a secretarias
y recepcionistas; a conserjes y empleados; a sirvientes domésticos del rico. Los Anarcosindicalistas
piensan que tal sociedad debe ser resistida. No adoran el trabajo como fetiche en sí pero combaten la
deshumanización y la alienación. En esto difieren de otros Anarquistas quienes piensan que el trabajo
no tiene fin y que se convierten en dependientes del Estado por convicción.

Objeciones al anarquismo

Cada vez que los Anarquistas atacan la sociedad del día presente, tocan en los miedos y prejuicios
de la gente común quien sabe que la sociedad es una jungla actualmente y no puede visualizar la vida
sin las salvaguardas necesitadas en la jungla. Cuando oyen del Anarquismo adelantan objeciones las
cuales son, de hecho, críticas del sistema presente que no admiten otra manera de pensar en el carácter
de las objeciones como para una Sociedad Libre del futuro.

Tienen miedo de lo que se conoce en el lenguaje estatista como un “estado de Anarquía” —piensan
que el asesinato, la violación, el robo, los ataques violentos se produciría si no existiera Gobierno para
prevenirlo. Y sin embargo sabemos que el Gobierno no puede ciertamente prevenirlo. Uno solamente
debe tomar los papeles para aprender que prospera aunque el Gobierno sea fuerte, y es también donde
el Gobierno es débil, y más aún quizás donde hay numerosos organismos compitiendo en cuanto a qué
es el Gobierno y se dice que el Gobierno ha dejado de funcionar. “Un estado de Anarquía” no existe en
ninguna parte— en el sentido de una sociedad en la que no hay gobierno y no solo un Gobierno débil o
dividido.

Lo más que un Gobierno en funciones puede hacer no es la prevención sino el castigo —cuando se
entera, algunas veces equivocadamente o no— quienes son los culpables, sus propios métodos de acción
represiva pueden causar más daño que los crímenes originales — la “cura” es peor que la enfermedad.

“¿Qué harías sin una fuerza de policía?” La sociedad nunca toleraría el asesinato, si tuviera una
fuerza de policía o no. La institucionalización de un organismo para ocuparse del crimen significa que
no solamente “se ocupa” del crimen y nutre el crimen, pero que el resto de la sociedad es absuelta de
hacerlo. El razonamiento es que un asesinato al lado es un asunto de Estado, ¡nomío! La responsabilidad
por el vecino de uno es reducida en una sociedad autoritaria, en la cual el Estado es el solo responsable
de nuestro comportamiento.

“¿Quién hará el trabajo sucio?” Esta es una pregunta que la sociedad, no solo los apologistas del
Anarquismo, debe preguntarse a sí misma. Hay trabajos sucios que son socialmente inaceptables y
pagados pobremente, de modo que nadie quiere hacerlos. La gente ha sido esclavizada a hacerlos o hay
una competencia en una economía de mercado y los trabajos se vuelven mejor pagados (y por tanto
socialmente aceptables), o hay un reclutamiento de tales trabajos, ya sea por la dirección política o las
presiones del desempleo. Algunas veces el capitalista introduce la inmigración con la esperanza demano
de obra barata, postergando así el problema por una generación o dos. O puede ser que los trabajos no
se hacen y, por decir, las calles ya no están barridas y así nos inundamos con agua disparada desde
carros manejados por psicólogos graduados y cautelosamente pisamos delante de la basura, aferrando
nuestras tesis de sociología.

Lo que hace el Estado en tales circunstancias parece depender de factores políticos. Lo que una so-
ciedad anarquista haría solamente puede ser predicho por un clarividente. Es claro lo que no podría
hacer — usar la fuerza, ya que no tendría maquinaría represiva o los medios económicos de coerción.
La cuestión implica una crítica de la prosperidad y la libertad, la cual trae problemas en su fila. ¿Vamos
a rechazar la prosperidad y la libertad por esa razón?

21



“Si los Anarquistas no toman el poder y han suplantado otras formas de socialismo que hubieran
tomado el poder, objetivamente se abren paso por el fascismo”. Este alegato presupone la disolución
del anarquismo con el pacifismo, ya que siempre hay, en cualquier circunstancia, una forma segura de
evitar la dictadura, ya sea desde la derecha, la izquierda o en los rangos de uno mismo, y eso es por
destitución del dictador. Esto se convierte solamente en un gesto simbólico cuando el dictador está en
el poder con toda la maquinaría de comanda-y-obedece a la disposición de la cabeza de Estado.

Cualquiera tomaría el poder si le dan la oportunidad. Los Anarquistas no proclaman ser una élite
privilegiada y no pueden ciertamente afirmar que serían mejores en resistir la tentaciones del poder o
de ejercerlo más exitosamente que cualquier otro.

Liderazgo

¿Los Anarquistas creen en el liderazgo? Siempre niegan que lo hacen, pero sin lugar a dudas mu-
chos Anarquistas han emergido como líderes, algunas veces incluso de ejércitos (como Buenaventura
Durruti y Nestor Makhno) o de ideas o de organizaciones. En cualquier agrupamiento alguna gente na-
turalmente “da la guía”, pero esto no significa que son una clase aparte. Lo que ellos siempre rechazan
es la responsabilidad del liderazgo. Eso significa que sus simpatizantes se vuelven seguidores ciegos y
el liderazgo no uno ejemplar u original sino de la aceptación irreflexiva.

Genios musicales, artistas, los científicos pueden ser de una “élite” sin ser elitistas —no hay razón para
sobresalir en ciertas esferas debe hacerlo a uno mejor autorizado para los bienes del mundo o de más
consideración en asuntos en los cuales uno no tiene consideración especializada (la correspondencia
entre Freud y Einstein en la cual debaten si la guerra puede ser prevenida es un clásico ejemplo de
futilidad— Einstein viendo a Freud por un liderazgo psicológico en el pacifismo y Freud explicando que
está en la naturaleza del Hombre. Al final, los científicos que eran pacifistas o creyentes los entusiastas
de la Liga de Naciones o —como Einstein— ambos, inventaron la bomba atómica).

De la misma manera, la gente puede trabajar en una oficina sin ser burócratas: un burócrata es una
persona cuyo poder se deriva de la oficina que mantiene. Mantener un cargo en una organización puede
traer poder supremo al estar al principio de la cadena de comanda-y-obedece (como fue en el caso de
Iósif Stalin). En la jerga es un término dado a cualquiera quien es eficiente, lo que está lejos de ser la
misma cosa. Del mismo modo, ningún Anarquista verdadero —a diferencia de alguien que pretende
serlo o quedar como uno— estaría de acuerdo de ser parte de un liderazgo institucionalizado. Tampoco
un Anarquista esperaría por el liderazgo, sino que daría uno. Esta es la marca de ser un Anarquista,
no una declaración formal de ser uno. Lo que por encima de todo es la maldición de liderazgo no es
la maldición de liderazgo, sino el acuerdo de ser liderado ciegamente — no las faltas del pastor sino la
mansedumbre de las ovejas. ¿Cuál sería la cantidad de crímenes de Hitler si los hubiera llevado a cabo
él mismo?

¿Puede la opinión pública por sí misma ser autoritaria?

Sí. ¿Incluso en una Sociedad Libre? Ciertamente. Pero no es un argumento contra la Sociedad Libre,
es una razón por la cual la opinión pública no debe ser moldeada por una fuerza de fuera. Puede bien
haber una sociedad controlada económicamente por los trabajadores donde el prejuicio contra algunas
minorías, o las actitudes de familia tradicional, o reglas fijadas or religiones enraizadas en el pasado,
pueden aún existir. La sociedad sería libre en una sola cosa — económicamente.

Pero sin algún medio de codificar los prejuicios; ninguna maquinaría represiva contra los inconfor-
mistas; sobre todo, ningún medio de represión por persuasión cuando los medios son controlados desde

22



arriba; la opinión pública puede volverse superior a sus prejuicios. La mayoría no está automáticamente
en lo correcto. La manipulación de la idea de una mayoría es parte de la técnica del Gobierno.

Unidad

Una última objeción es hecha contra el Anarquismo, generalmente por aquellos que están a punto
de “unirse” — ¿Por qué la desunión en las filas de aquellos quienes tienen una opinión similar sobre
muchos temas? ¿Por qué no podemos ser una izquierda libertaria? ¿Por qué las divisiones?

Si creamos consejos de acción —proto-uniones industriales de los trabajadores— como intentamos
hacer dada la oportunidad de acuerdo de los trabajadores, incluso si como primer paso formamos grupos
sociales basados en la actividad o el apoyo industrial, obviamente vamos a estar unidos a otros no solo
de la izquierda libertaria, o ciertamente (en el caso de los consejos de los trabajadores) con la gente
de los puntos de vista reformistas, reaccionarios o autoritarios. Nos mezclamos con ellos cada día de
nuestras vidas de cualquier modo. La expresión de las opiniones anarquistas y las actitudes no nos hace
ermitaños. Los grupos anarquistas necesitan mantener viva su identidad, pero solamente una máquina
de partido los llevaría a las murallas contra conocer otros afuera.

Es ciertamente la maldición de la actualidad que pseudoanarquistas, ya liberales o “lifestylist”, creen
sus propios “ghettos” dentro de la “izquierda”, la cual se ha convertido a sí misma en un ghetto, en
la cual la aceptación de un conjunto de ideas es obligatoria. Este aislamiento endémico, en el nombre
de la juventud, sexo, raza, nacionalidad, cultura alternativa o lo que sea, no tiene nada que ver con el
Anarquismo aunque ha sido deseado por la presión de la propaganda periodística.

Las críticas marxistas del anarquismo

Las críticas marxistas del Anarquismo son las primeras con las que la mayoría de la gente con un
serio interés en la política tiene contacto. De ahí sigue la crítica marxista-leninista y las objeciones
socialdemócratas. Los Marxistas-leninistas, opuestos al Anarquismo, encuentran que por su naturaleza
mina toda las suposiciones básicas del Marxismo. El Marxismo fue tendido como la filosofía básica de la
clase trabajadora (una creencia que ha arruinado completamente el movimiento de la clase trabajadora
en todas partes). Mantiene en teoría que el proletariado industrial no puede deber su emancipación a
nadie sino a sí mismos solamente. Es difícil retroceder en aquello y decir que la clase trabajadora no
está lista ya para dispensar con autoridad por alguien fuera de la clase.

El Marxismo normalmente trata de abstenerse de su crítica al Anarquismo como tal —a menos que
sea impulsado en hacerlo, cuando expone su propio autoritarismo (“¿cómo pueden los trabajadores
gestionar las vías férreas, por ejemplo, sin dirección— es decir, sin autoridad?”) y concentra su ataque
no en el Anarquismo, sino en los Anarquistas. Esto está basado en un doble estándar: los Anarquistas
son tenidos como responsables por el pensamiento y las acciones de todas las personas, vivas o muer-
tas, llamándose a sí mismas Anarquistas, incluso solamente temporalmente, o personas referidas como
Anarquistas por otros, incluso si ellos están en desacuerdo, o cuyas acciones pueden ser consideradas
anarquistas por los no-anarquistas, incluso en una premisa incorrecta, o son referidos por otros como
Anarquistas. Los Marxistas se responsabilizan por los Marxistas que mantienen su tarjeta de partido
particular en ese momento.

El Marxismo tiene —ya sea que uno esté de acuerdo o no— una crítica válida de los Anarquistas es
preguntar cómo uno puede (ahora) prescindir de la acción política — o si uno debe desechar un arma tan
vital. Pero esta crítica varía entre las escuelas del Marxismo, ya que algunos lo han usado para justificar
la participación completa en toda la estructura de poder capitalista, mientras otros hablan vagamente
solamente de “usar el Parlamento como plataforma”. Lenin reconoció las deficiencias del Marxismo en

23



este respecto e insistió que los trabajadores anarquistas no podían ser criticados por rechazar un Mar-
xismo tan filisteo que usó la participación política por su propio bien y esperar que el Estado capitalista
deje ser votado fuera de la existencia pacíficamente. Él entonces se concentró en otro aspecto, del cual
Marx fue pionero, a saber la crítica de los Anarquistas, y esta ha dominado todo el pensamiento leninista
desde entonces.

Por la falta de cualquier otra crítica de los Anarquistas, los Leninistas —especialmente los
Trotskistas— hasta el día de hoy usan el método de crítica personal. Pero como Lenin seleccionó sola-
mente unas pocas personalidades bien conocidas quienes por unos cuantos años estuvieron por debajo
de las ideas que predicaron, los Leninistas actuales tienen que mantener que todos los Anarquistas son
responsables de cada uno que se hace llamar a sí mismo un Anarquista — o incluso, tales como los
Revolucionarios Socialistas Rusos en Rusia, solamente fueron llamados así (si es así) por otros.

Esta arruga en el Leninismo ha producido otra crítica del Anarquismo (generalmente limitada a los
Trotskistas y Maoístas); los Anarquistas son responsables no solo por todos los referidos como Anar-
quistas, sino por todos los trabajadores influenciados por las ideas anarquistas. La C. N. T. siempre es
citada aquí, pero significativamente toda su historia antes y después de la guerra civil nunca es men-
cionada, solamente el periodo de participación en el Gobierno. Por esto, ¡los Anarquistas deben por
siempre tomar responsabilidad! Pero los Trotskistas pueden respaldar el sindicato reformista U. G. T.
sin aceptar cualquier periodo en toda su historia. En todos los países (en caso de los trabajadores), su-
puestamente se unen o (en el caso de los estudiantes) aceptan los sindicatos reformistas. Eso está bien.
Pero un sindicato revolucionario debe por siempre ser condenado por cualquier desviación. Además,
si se rompe nunca debe ser reconstruido; el sindicato reformista debe ser reconstruido de preferencia.
Esta es la consecuencia lógica de todo el pensamiento trotskista sobre España u otros países donde tales
sindicatos existen, probando su preferencia por el carácter negativo de los sindicatos reformistas, el cual
se presta a un liderazgo que ellos pueden capturar; como en contra de un sindicato descentralizado el
cual no se puede capturar.

Burgueses baladís

A pesar de esta preferencia por los sindicatos no-revolucionarios y la condena de los Anarquistas por
los sindicatos formados desde abajo, todos los Marxistas-leninistas tienen aparentemente una crítica
contradictoria de los Anarquistas, a saber, “son burgueses baladís”.

Esto los lleva a otra dificultad —cómo puede uno reconciliar la existencia de sindicatos anarcosindi-
calistas con orígenes “burgueses baladís”— y ¿cómo se recupera uno del hecho que la mayoría de los
Marxistas-leninistas de hoy son damas y caballeros profesionales estudiando o perteneciendo a profesio-
nes conservadoras? La respuesta es generalmente dada que porque anarquistas son “burgueses baladís”
aquellos que lo acojan “cualquiera que sea su ocupación u origen social” debe ser también un “burgués
baladí”; y porque el Marxismo es la clase trabajadora, sus seguidores deben ser la clase trabajadora “al
menos subjetivamente”. Este es un absurdo sociológico, como si la “clase trabajadora” significara un
punto de vista ideológico. Es también una cláusula inherente de evasión.

Marx no fue un tonto como sus seguidores. “Burgués baladí” en sus días no significaba un abogado o
un contador, un gerente de fábrica, sociólogo, o algo similar (eran “burgueses” —el término era “petit” o
pequeño no “baladí” eso calificaba el adjetivo— y significaba precisamente que estos no eran los mismos
que la burguesía). El pequeño burgués era uno que tenía menos privilegios, económicamente, que los
ricos pero tenía algunos privilegios por virtud de su oficio. El Anarquismo, dijo Marx, fue el movimiento
del trabajador artesano —es decir, el artesano autoempleado con algún tiempo libre para pensar y hablar,
no sujeto a las horas de fábrica y la disciplina, de mente independiente y difícil de amenazar, no retraído
como el campesinado. En Inglaterra, esta gente tendió a convertirse en Radicales, tal vez porque el

24



Estado era menos opresivo y menos obviamente necesario. En muchos países, sin embargo, fueron
mucho más extremos en su radicalismo y en la Jura suiza el Anarquismo de los fabricantes de relojes
prosperó. Se extendió a París— y la Comuna de París fue, por encima de todo, un levantamiento de
los artesanos que habían sido reducidos a la miseria por Napoleón II y su guerra. Son estos artesanos
individuales entrando a la industrialización quienes se volvieron Anarquistas, señalan los sucesivos
Marxistas. No están condicionados a la disciplina de la fábrica que produce buen orden, a diferencia
del proletariado preparado para aceptar un liderazgo y un partido, y trabajar por siempre en la fábrica
provista se viene bajo el control del Estado.

Que esta observación fuera verdad es vista por el aplastamiento de la comuna en París y en España
y en todas parte del mundo, especialmente en lugares como Italia, Bulgaria, en los límites de los asen-
tamientos judíos en Rusia, etcétera. Debe ser la tarea de un movimiento sindical anarquista apropiarse
de las fábricas, pero solo con el fin de romper la producción en masa y regresar a la artesanía. Esto es lo
que Marx quiso decir por la perspectiva de “pequeño burgués” y el término habiendo cambiado de sig-
nificado totalmente, los Marxistas —como creyentes aceptando el Mandato Divino— lo malinterpretan
totalmente.

Vanguardias

La reticencia de los Marxistas-leninistas de aceptar el cambio es, sin embargo, sobre todo lo visto en
la aceptación de la concepción de Lenin del Partido. (No es el caso de Marx.) Lenin vio que Rusia era
una enorme masa de inercia, con un campesinado que no se movería pero tomó todo su sufrimiento
con una paciencia “asiática”. Vio al “proletariado” para empujarlo. Pero el “proletariado” era solamente
una pequeña parte de Rusia en esa época. Aún así él lo reconoció como la única clase con un interés
en el progreso — provisto, él sintió, estaba dirigida por gente inteligente, calculadora, implacable y bien
educada (que solamente podría venir de las clases altas en la Rusia de aquella época). El partido que
crearon se convertiría, en lo posible, el partido del proletariado en el cual aquella clase pudiera organizar
y tomar el poder. Tenían entonces el derecho y el deber de barrer a los otros partidos.

La idiotez de aplicar esto ahora en, por decir, un país como Bretaña es increíble. Uno tiene solamente
que ver los partidos que se ofrecen a sí mismos como los variados partidos del proletariado del cual,
incidentalmente, solamente puede haber uno. Compáralos con la gente de alrededor. Las membresías
de los partidos están lejos en inteligencia y entendimiento políticos. Están ampliamente compuestos
de entusiastas superficiales y sin experiencia que entienden mucho menos de lucha de clases que el
trabajador promedio.

Habiendo traducido la Revolución Rusa en una mitología que pone gran énfasis en las cualidades po-
seídas por su liderazgo, entonces pretenden poseer ese carisma de liderazgo. Pero ya que no lo tienen,
hay un divorcio total entre la clase trabajadora y la llamada Nueva Izquierda que tiene, por tanto, que
cubrirse a sí misma con pura palabrería en la esperanza esto pasará por aprendizaje. En el “Movimien-
to” más amplio con las definiciones de segunda mano del Marxismo-leninismo, rasguñan al rededor
para encontrar alguien realmente tan retrasado y desposeído como el campesino ruso, y recurrir a la
mitología del “Tercer Mundo”.

La única crítica, aplicada por los Marxistas-leninistas, del Anarquismo con cualquier seriedad a con-
siderarse es, por lo tanto, solamente aquella de si la acción política debe ser considerada o no. Donde
quiera que ha sido emprendida fuera de la clase ha probado ser solamente benéfica para los líderes de
fuera de la clase.

25



La crítica social-demócrata del anarquismo

Los primeros Socialistas no entendieron que sería necesaria una diferencia entre Anarquismo y So-
cialismo. Ambos eran socialistas, pero mientras el segundo esperaba lograr el socialismo por medios
parlamentarios, el primero sintió que los medios revolucionarios eran necesarios. Como resultado, mu-
chos de los primeros grupos Anarquistas y socialistas (especialmente en la Gran Bretaña) fueron in-
tercambiables en la membresía de la clase trabajadora. Algo podía venir de la acción política; algo por
métodos industriales; la Revolución debía ser peleada tan pronto como fuera posible; la primera por lo
tanto era complementaria de la otra aunque fuera reconocido que podrían tener que seguir caminos
separados. Al menos así se pensaba.

Esto, sin embargo, cambió porque la cara del socialismo cambió. Dejó sus ideas libertarias por el
Estatismo. El “Socialismo” gradualmente vino a significar Control de Estado de todo y, por tanto, muy
lejos de ser otra cara del Anarquismo, fue su opuesto directo. Al decir originalmente que “los Anar-
quistas eran muy impacientes”, por lo tanto, los Socialistas parlamentarios se voltearon a una crítica
de los Anarquistas apuntada a ellos por gente que no tenía deseo de cambiar la sociedad por completo,
ya fuera más pronto o tarde. Tomaron lo que es esencialmente la crítica conservadora del Anarquismo
la cual es esencialmente que el Estado es el árbitro de la legalidad y el orden económico presente es el
único que estableció orden legal. ¡Una sociedad sin Estado —o incluso su defensa— es por consiguiente
mirada como criminal en sí misma! No es, como una ley, pero hasta el día de hoy un agente de policía
en la corte —o un periodista— se referirá por esta razón al Anarquismo como si fuese evidentemente
criminal.

La mayoría de los defensores de cualquier sistema parlamentario deliberadamente confunden parla-
mentarismo con democracia como un sistema ideal de igual representación, como si ya existiera. Por
consiguiente el ultra-parlamentarismo es “antidemocrático, sugiriendo que unos pocos cientos de hom-
bres y unas pocas docenas demujeres seleccionadas al azar y solas tienen el derecho de ejercer el control
sobre el resto del país”.

Desde la rusificación del “Comunismo”, abandonando el parlamentarismo y la democracia, los Social-
demócratas se han adaptado a criticar desde el lado revolucionario como ser necesariamente de aquellos
que quieren la dictadura. Los Anarquistas, quienes pueden ser difícilmente acusados de dictadura —
excepto por periodistas políticamente iletrados que no comprenden las diferencias entre partidos— por
lo tanto deben ser “criminales” y movimientos laborales completos han sido estigmatizados por la Se-
gunda Internacional. Esto fue tomado por el Gobierno de los E. U. A. con su legislación de “sindicalismo
criminal” la cual era similar a aquella de países más abiertamente fascistas.

No más que los Marxistas-leninistas, los Social-demócratas (en el sentido de Laboristas ortodoxos)
son incapaces de establecer que su objeción real al Anarquismo es el hecho que está contra el poder y
el privilegio y así mina todo su caso. Sacan el tema, si retados, de que es “imposible”. Si es “imposible”,
¿de qué tienen miedo? ¿Por qué, en países como España y Portugal, donde el único caso de resistir la
tiranía fue el Movimiento Anarquista, los Social-demócratas prefirieron ayudar al Partido Comunista?
En España, hasta la aparición del Partido Socialista cuando era políticamente beneficiable cambiarse a
él, el Partido Laboral Británico ayudó a las facciones de liderazgo comunista pero no hizo nada por la
resistencia Anarquista.

La dictadura del proletariado es “posible”, y muy posible. Cuando venga barrerá a los socialistas. Pero
si los Anarquistas resisten, los Socialistas al menos sobrevivirán para postular su alternativa. Solamente
temen las consecuencias de esa alternativa siendo rechazada decisivamente — ¿puesto que quién esco-
gería el Socialismo de Estado fuera del cenicero por nada si pueden tener Socialismo Sin Estado en su
lugar?

26



En el mundo capitalista, el Social-demócrata objeta los métodos revolucionarios, la “impaciente” y
alegada “criminalidad” de los Anarquistas. Pero en el mundo comunista, la social-democracia era por
la misma señal conservadora igualmente “criminal” (ciertamente más) desde que presuntamente postu-
laba la conexión con los poderes enemigos, como ahora es probado. El cargo de “impaciencia” puede
difícilmente ser nivelado cuando no había forma de efectuar un cambio legalmente y toda la idea de cam-
bio por medios parlamentarios era un sueño. La Social-democracia, en el sentido del Laborismo, desiste
la pelea sin esperanza cuando la tiranía triunfa (a menos que pueda llamar a la intervención extranjera,
como en la ocupada Europa en tiempo de guerra). No tiene nada que ofrecer. No hay lucha contra el fas-
cismo o el Leninismo desde la social-democracia porque no se ofrecen métodos constitucionales. En la
antigua Unión Soviética y sus satélites, no tenían ideas de cómo cambiar y esperanzaron que disidentes
nacionalistas y religiosos aprobaran un poco de liberalismo para bajar la presión. Sabemos ahora qué
tan desastrosa ha sido esa política. Sin embargo el anarquismo ofrece un ataque revolucionario sobre
los países comunistas que no solo es rechazado por los Social-demócratas; poderosos, ellos se unen con
otros poderes capitalistas para hostigar y reprimir ese ataque.

La objeción liberal-demócrata al anarquismo

La liberal-democracia, o el conservadurismo no fascista, tiene miedo de hacer críticas directas del
Anarquismo porque el hacerlo mina todo el razonamiento de la Liberal-democracia. Por eso recurre a
la falsificación: los Anarquistas son equiparados con los Marxistas (y por tanto toda la crítica marxista
del anarquismo es ignorada). El objetivomás frecuente de ataque es sugerir que el Anarquismo es alguna
forma de Marxismo más la violencia o alguna forma extrema de Marxismo.

La razón por la que la Liberal-democracia no tiene defensa que ofrecer contra un argumento anarquis-
ta real es porque la Liberal-democracia está usándolo como su apología, en la defensa de la “libertad”,
pero colocando muros circunscritos a su alrededor. Pretende que el parlamentarismo es alguna forma
de democracia, pero algunas veces preparada para admitir (bajo presión) no es una forma de democracia
por completo, ocasionalmente busca encontrar caminos para democratizarlo más. El indudable proceso
dictatorial de que poca gente una vez electa por medios justos o repugnantes tiene el derecho de tomar
decisiones por una mayoría es cubierta por una defensa de los derechos constitucionales o incluso la
libertad individual de los miembros del Parlamento solamente. La máxima de Burke de que ellos son
representantes, no delegados, es citada ad nauseam (como si este político reaccionario haya atado al
pueblo británico por siempre, aunque como él mismo admitió, no buscó pedir sus opiniones para el
tema alguna vez).

La economía liberal está casi tan muerta como el dodo. Lo que domina es el monopolio de las grandes
firmas o del Estado. La economía de laissez-faire mantiene aspiraciones encarnadas del Partido Conser-
vador las cuales nunca implementaron. Objetan la intervención del Estado en los negocios, pero nunca
se preocupan por llevar el espíritu de competición muy lejos. No hay razón lógica de por qué debería
haber cualquier restricción en el movimiento de la moneda — y esta es buena política conservadora
(¡aunque nunca implementada! ¡No hasta la crisis, cualquier crisis, ya terminó!). Desde este punto de
vista, ¿por qué no deberíamos ser capaces de tratar en piezas de oro o en dólares estadounidenses o
en taleros de María Teresa o en francos o en marcos alemanes o incluso en los devaluados marcos
alemanes? La libra esterlina pronto encontrará su propio nivel, y si se devalúa, mucho peor para ésta.
¿Pero por qué para ahí? Si podemos escoger cualquier moneda que queramos, el socialismo libre puede
coexistir con el capitalismo y expulsaría el capitalismo.

Una vez que el socialismo libre compite con el capitalismo—como lo haría si optáramos por ignorar el
dinero simbólico del Estado y negociar en una de nuestra propia elección, que refleje los valores reales

27



del trabajo— ¿quién escogería ser explotado? Es evidente que ningún economista de laissez-faire quien
tenga que combinar su rol con aquél de político de partido permitiría que las cosas vayan tan lejos.

La Liberal-democracia toma uno de los argumentos normales contra el Anarquismo el cual inicia en
el ala derecha: específicamente, comienza con las objeciones contra el socialismo —eso es el Estatismo—
pero si hay un socialismo antiestatista que es de hecho más liberal que sí mismo, entonces es “criminal”.
Si no es así, entonces se busca la ley para que así sea.

Este argumento es de hecho bajo menosprecio, sin embargo es uno que influye en la prensa, la policía
y la judicatura en un grado sorprendente. De hecho el Anarquismo como tal (a diferencia de organiza-
ciones anarquistas específicas) no puede ser ilegal, porque ninguna ley puede hacer que la gente ame
al Estado. Es solamente hecho por ideas falsas tales como describir el Estado como “país”.

El hecho es que la Liberal-democracia raras veces expresa argumentos contra el Anarquismo como
tal —otra que depender del prejuicio— porque sus objeciones son puramente autoritarias y desenmasca-
ran el Estatismo innato y el autoritarismo del liberalismo. En la actualidad a los conservadores les gusta
apropiarse del nombre “liberalismo” para describirse a sí mismo como si estuviese más dispuestos a la
libertad que los socialistas. Pero su liberalismo está confinado a mantener el Estado fuera de interferir
en sus asuntos. Una vez que el anarquismo deja claro que es posible tener ambas justicia social y pres-
cindir del Estado ellos se muestran en sus verdaderos colores. Sus argumentos contra el socialismo de
Estado y el Comunismo puede sonar “libertario”, pero sus argumentos contra el Anarquismo revelan
que son esencialmente autoritarios. Eso es por qué prefieren confiar en insinuaciones, calumnias y la
presentación de informes falsos, que es parte de la clase dirigente antianarquista, fielmente apoyada
por los medios de comunicación.

La objeción fascista al anarquismo

La objeción fascista del Anarquismo es, curiosamente suficiente, más honesta que la del Marxista, el
liberal o el Social-demócrata. La mayoría de ellos dirán, si presionados, que el Anarquismo es un ideal,
tal vez imperfectamente comprendido, pero ya sea imposible de lograr o posible solamente en un futuro
distante. El fascista, por el contrario, admite su posibilidad; lo que es negado es su deseabilidad.

La derecha autoritaria (cuyo término incluye a muchos más allá de aquellos llamando a sí mismos
fascistas) adoran las mismas cosas que son anatema para los Anarquistas, especialmente el Estado. Aun-
que la concepción del Estado es idealizada en la teoría fascista, no se niega que se podría prescindir de
él. Pero el “primer deber del ciudadano es defender el Estado” y es alta traición oponerse o defender su
abolición.

Algunas veces el Estado se disfraza como la “gente corporativa” o la “nación”, dando una idea mística
del Estado más allá del mero aparato burocrático de gobierno. Las fuerzas de militarismo y la opresión
son idealizadas (después del emperador alemán que dijo que la paz universal era “solamente un sueño y
no un buen sueño”). Correr a través del patriotismo de derecha es un sentimiento místico sobre el “país”,
pero aunque los Nazis en particular algunas veces han recurrido a una idealización de la “gente” (esta
es más una connotación racial que popular en alemán), es en realidad la tierra actual que se considera
sagrada, así llevando el mito del Estado a su lógica conclusión. Para los Anarquistas eso, por supuesto,
es un sinsentido. El sinsentido puede ser visto en su forma más fuerte con los seguidores de Franco que
mataron muchos españoles incluso después que la Guerra Civil terminara, mientras se añora la estéril
roca de Gibraltar: especialmente en General Milán de Astrray, quien quería matar “malos españoles”
y erradicar Catalanes y Vascos en el nombre de la España unitaria, por consiguiente (como Unamuno
señaló) hacer de España “un manco y un tuerto, como era el General mismo”.

28



El Anarquismo es claramente visto por los fascistas como una amenaza directa no una puramente
filosófica. No es meramente la acción directa de los Anarquistas sino la cosa en sí misma que repre-
senta el mal. Los medios de comunicación “democráticos” finalmente sortearon tomar estos hilos en
el pensamiento fascista, planchándolos amablemente, y presentándolos en las historias de “noticias”.
Hitler miró el Estado Autoritario que había construido como milenario (el Estado de mil años) pero
él sabía que podía ser desmembrado y rechazado. Su tema constante era el peligro de esto y mientras
concentró (por razones políticas) los ataques en un rival totalitario, el Comunismo de Estado (ya que
Rusia presentaba una amenaza militar), sus ataques al “cosmopolitismo” tenían el reiterado tema del
antianarquismo.

El “Cosmopolitismo” y el “No-Estado” son los “crímenes” que el Nazismo asoció con los Judíos, aun-
que desde la época de Hitler muchos de ellos habían vuelto al nacionalismo y a un Estado fuerte. El
tema de la “dominación judía” va mano a mano con la “destrucción anarquista de la autoridad, la moral
y la disciplina”, desde que el fascismo mira a la libertad personal como mala en sí misma y solamen-
te es permisible la libertad nacional. Desde el momento en que uno puede hacer cualquier sentido de
los discursos de Hitler (los cuales son algunas veces engañosos ya que siguió diferentes líneas de pen-
samientos de acuerdo a la forma en que podía influir en una audiencia), él creyó que “hundir en la
Anarquía” a un país (abolición de las restricciones de Estado) llevaría al caos, lo cual haría posible para
una dictadura que no sea la de los intereses del pueblo para tener éxito.

Hitler no confundió el Comunismo de Estado con el Anarquismo (como Franco lo hizo deliberada-
mente) por razones de propaganda, para tratar de erradicar el Anarquismo de la historia. Él equiparó
el Comunismo con la “dominación judía”, y el caso contra los judíos (en el pensamiento original nazi)
que son un pueblo racialmente puro que ganará conquista sobre ilotas como los alemanes.

Una “Raza Superior” debe controlar a los alemanes para mantener fuera el Estado rival. En una condi-
ción de libertad los alemanes “ilotas” se volverían a la Anarquía, justo como los racialmente “inferiores”
Celtas de Francia rechazaron expulsó a los nórdicos señores normandos (la versión Houston Cham-
berlain de la Revolución Francesa). Después, por supuesto, cuando el Nazismo se volvió un Partido
de masas fue conveniente cambiar esto diciendo que los alemanes eran la Raza Superior, pero esta no
era la filosofía nazi original, ni era aceptada en privado por los líderes nazis (“el pueblo alemán no es
digno de mí”). Pero difícilmente podían decir en los mítines masivos que eran todos “ilotas”. Al menos
no hasta que su poder fuera completo. Esta idea de que todo un pueblo (cualquiera que fuera) puede
nacer “ilota” no podía ser mejor expresado como el opuesto del Anarquismo, ya que en este caso sería
de hecho imposible.

Esta propaganda Nazi es repetida por los medios de comunicación hoy; “hundir el país en la Anarquía
sería seguida por una dictadura comunista o de extrema derecha” es la jerga actual de los periódicos.

Para resumir la objeción fascista al Anarquismo: no se niega que la abolición del Estado puede suceder,
pero si así es, dadas las libertades económicas, sociales y políticas, los “ilotas” —que están “naturalmente
inclinados” a aceptar la subordinación de razas superiores— buscarán dueño. Tendrán nostalgia por el
“mando fuerte”.

En el pensamiento nazi, el mando fuerte solamente puede venir (en teoría) de miembros racialmente
puros de la “Raza Maestra” (algo un poco más que una clase y menos que un pueblo), los cuales pueden
ser jefes constructivos (por ejemplo, los “arios”) o una raza que no ha tenido contacto con el “suelo” y
será así destructiva.

En otros tipos de pensamiento fascista, dada la libertad, el pueblo desechará todas las lealtades pa-
trióticas y nacionalistas y así el “país” cesará de ser grande. Esta es la base del fascismo de Mussolini,
y, por supuesto es perfectamente verdad, teniendo en cuenta que “el país” es su sinónimo de Estado y
su sola concepción de grandeza es militarista. El más sincero de todos es el tipo de fascismo español
el cual buscó imponer la dominación de clase de la forma más brutal y dejar claro que su oposición al

29



Anarquismo era simplemente en orden de mantener abajo a la clase trabajadora. Si era necesario, la
clase trabajadora podía ser, y era, diezmada en orden de aplastar el Anarquismo.

¡Es verdad de todas las filosofías políticas y patente con la fascista, que su relación con el Anarquismo
lanza luz sobre sí misma!

La objeción de una persona promedio al anarquismo

Hablando generalmente, la gente ordinaria toma su objeción al Anarquismo de la prensa, que a su
vez es influenciada por lo que la clase dirigente quiere. Por muchos años hubo una conspiración de
silencio de la prensa contra el Anarquismo, seguida en 11,960 c. h. por un fallo en transcribir Anar-
quismo y Marxismo, o Anarquismo y nacionalismo, de modo que uno debería ser referido al otro con
el fin de confundir. Esto nació en muchas exposiciones en muestras* de la Bandera Negra donde los
Marxistas declarados estaban en los turbulentos sesentas descritos en la prensa como “Anarquistas”
mientras Anarquistas declarados eran descritos como “Marxistas” o “nacionalistas”. En algunas ocasio-
nes los nacionalistas eran llamados “Anarquistas”, pero generalmente cuando la palabra “Anarquistas”
era usada como si describiera uno mismo como un Anarquista, era hacer una confesión de culpabilidad.
Esto, como hemos visto, es tomado de la actitud liberal-demócrata al Anarquismo. Pero tiene un sabor
muy fuerte con la actitud fascista también. Por eso, la frase “Anarquista confeso” vino a ser usada por
la prensa para describir a una persona que es un Anarquista en oposición a alguien que han meramente
etiquetado Anarquista con el fin de confundir.

Esto ha cambiado de alguna manera con la explotación del Anarquismo por la explotación comercial
de la música y la explotación académica de la filosofía, dando surgimiento a una versión liberal de la
clase media de un Anarquismo como un filósofo de mente liberal, un excéntrico inofensivo, chicos sin
estudios, o una persona vistiendo a la moda ropas pasadas de moda.

Como opuesta a esta cada vez mayor y popular idea equivocada, la persona promedio toma el punto
de vista fascista del anarquismo —como tomada en su totalidad por los oficiales de policía y otros—
como genuino, pero atenuada por el hecho de que no se toma muy en serio. Algunas veces confunden la
palabra “revolucionario” y asumen que todo el que protesta es Anarquista. Esta ignorancia, sin embargo,
es más seguido mostrada por los periodistas que por el público general.

Cuando se trata de una objeción al Anarquismo como es éste, a diferencia de las objeciones a un Anar-
quismo mitológico como imaginado o caricaturizado por los Partidos autoritarios o la clase dirigente,
o practicado por la clase dirigente alternativa, no hay muchas objeciones serias del público general.
Ellos pueden pensarlo no posible de realización si se presenta en una forma positiva para ellos, pero
generalmente lo hacen si se presenta en una manera negativa — por ejemplo, describiendo la tiranía del
Estado. El hecho de que podríamos prescindir de los partidos autoritarios, la inutilidad de los políticos,
entre otras cosas es generalmente acordado. La sola objeción principal es tal vez el sentimiento de que
quieren sacar el máximo provecho de la vida tal como es: y ellos no se sienten lo suficientemente fuertes
para retar al Estado o para hacer frente la lucha involucrada en provocar una Sociedad Libre, o tolerar
las muchas vicisitudes (mayores y menores) que hacen la vida de un militante o alguien razonablemen-
te comprometido a un ideal. Las tentaciones son grandes para conformarse y aceptar los sobornos que
la clase capitalista puede tender ahora. Solamente cuando el Estado quiere su última gota de sangre la
gente despierta a la necesidad de la resistencia, pero entonces es muy tarde y también, por supuesto,
el Estado entonces pasa a tener la pretensión de ser “el país” con el fin de ser amado en lugar de ser
odiado o que no fuera de su agrado.

30



La reducción del anarquismo a la marginación

Pero métodos astutos, no usados contra otras teorías políticas, es intentando por la propaganda esta-
tista marginar el Anarquismo a nada. Es confundido por los periodistas, profesores e “investigadores”
subsidiados mostrar que los Anarquistas son idénticos a los bohemios, drogadictos, asesinos naciona-
listas, viajeros del New Age, disidentes políticos, militantes sindicalistas, jóvenes rebeldes, teóricos de
la clase media, soñadores, conspiradores, comediantes, reformadores frustrados, pacifistas extremos,
asesinos, escolares rebeldes y criminales. Algunos Anarquistas, uno supone, puede ser cualquiera pero
difícilmente todos estos —como puedes los miembros de todas las persuasiones políticas— pero ninguno
puede ser descriptivo de la causa. Por mal uso de la palabra “Anarquista” o por añadido de “presunto”
o “confeso” Anarquista; o por conjuntar la palabra con una contradicción obvia, el Anarquismo puede
ser marginado y, por implicación, las teorías estatistas hechas para parecer la norma.

31



Biblioteca anarquista
Anti-Copyright

Albert Meltzer
Anarquismo: Argumentos a favor y en contra

Recuperado el 19 de noviembre de 2013 desde alasbarricadas.org
Título original: “Anarchism: Arguments for and against”. Traducido por Sohbar. Las fechas están en el
calendario holoceno (que aumenta 10 mil años a la fecha actual) para evitar un calendario religioso.

es.theanarchistlibrary.org

http://www.alasbarricadas.org/forums/viewtopic.php?f=24&t=56239

	Introducción
	Los antecedentes históricos del anarquismo

	Doctrinas inalienables de anarquismo
	Que la humanidad nace libre
	Si la humanidad nace libre, la esclavitud es asesinato
	Como la esclavitud es asesinato, entonces la propiedad es robo
	Si la propiedad es robo, el gobierno es tiranía
	Si el gobierno es tiranía, la anarquía es libertad

	La lucha de clases
	Organización y anarquismo
	El rol de un anarquista en la sociedad autoritaria
	El control de los trabajadores
	El anarquista como rebelde
	No violencia
	Objetivos inmediatos del anarquista
	Autodefensa de los trabajadores
	¿Cómo sucederá la revolución?

	Ocasionar la nueva sociedad
	¿Qué constituye una sociedad autoritaria?
	¿Puede uno arreglárselas sin el Estado?
	El mito del dinero
	El mito del impuesto
	El efecto de la inmigración
	La abolición de los sistemas de salario y monetario
	¿Es el anarquismo compatible con el capitalismo?
	Control de la comunidad
	¿Necesita haber una sociedad transicional?
	Una sociedad libre
	Los empleadores no dan trabajo
	Objeciones al anarquismo
	Liderazgo
	¿Puede la opinión pública por sí misma ser autoritaria?
	Unidad

	Las críticas marxistas del anarquismo
	Burgueses baladís
	Vanguardias

	La crítica social-demócrata del anarquismo
	La objeción liberal-demócrata al anarquismo
	La objeción fascista al anarquismo
	La objeción de una persona promedio al anarquismo
	La reducción del anarquismo a la marginación


