
Biblioteca anarquista
Anti-Copyright

Daniel Colson
Anarquismo: Una tradición revolucionaria y filosófica

Recuperado el 22 de octubre de 2016 desde
anarquismoenpdf.tumblr.com

Este texto se publicó en un dossier de la edición francesa de Le Monde
Diplomatique, de 2009. En la versión española del dossier, este texto no

se incluyó. Desconozco quién lo tradujo (N. del E.). Edición de La
Congregación [Anarquismo en PDF], original en

https://elanticristodistro.blogspot.com.es/2011/04/
anarquismo-una-tradicion-revolucionaria.html.

es.theanarchistlibrary.org

Anarquismo: Una tradición
revolucionaria y filosófica

Daniel Colson

El nudo entre filosofía y anarquismo parece haber estado deshecho
durante mucho tiempo, incluso puede que haya carecido de fundamen-
to. Al contrario del marxismo, hemos de decir que el anarquismo habría
desparecido de la escena social y política con el desastre de la Guerra
Civil española. Además, el pensamiento libertario nunca habría consti-
tuido una filosofía digna de este nombre, de ahí la falta de interés de los
filósofos y, con más razón, de las instancias académicas.1
El anarquismo nace a mediados del siglo XIX, en la misma época que

el marxismo, a partir de preocupaciones semejantes —la cuestión social
y los movimientos obreros—, pero siguiendo unas modalidades prácti-
cas y teóricas bastante claramente diferenciadas. Su gestación se produ-
ce a partir de dos procesos distintos. En primer lugar, hay un discurso
teórico y político que le confiere su concepto principal: la anarquía se
considera un valor positivo, a la vez para explicar la realidad del mundo
y, de manera aparentemente más sorprendente, para expresar cómo es-
temundo, situado desde un principio bajo el signo de la dominación y de

1La First Anarchist Studies Conference (organizada del 4 al 6 de septiembre de 2008
por el Centre for the Study of International Governance de la Universidad de Loughbo-
rough [Reino Unido]) confirma a este respecto una renovación. Los ciento cincuenta
participantes provenían de la mayoría de los países anglófonos, pero asimismo de la
República Checa, de Grecia, de Países Bajos, de Israel, de Turquía y de Dinamarca.



la explotación del hombre por el hombre, podría emanciparse y afirmar
la libertad y la igualdad de todos mediante lo que Pierre-Joseph Proud-
hon denomina la anarquía positiva. La originalidad de este nacimiento
se debe a que este no depende de un único teórico, contrariamente por
ejemplo al marxismo, sino de posicionamientos múltiples y diferentes,
de autores en sí mismos muy diversos en cuanto a sus puntos de vista,
que se leen y se reconocen sin que se pongan de acuerdo, ni constituyen
un grupo ni se someten a la autoridad o a la maestría de uno de ellos.

De estos autores, Proudhon es sin duda el más conocido (léase el ar-
tículo de Edgard Castleton que aparece publicado dentro del dossier de
la edición impresa «El intratable Pierre-Joseph Proudhon»). Él es quien,
antes que nadie, en 1840, en su libro ¿Qué es la propiedad?, se refiere de
forma explícita y, de manera teórica, determinante a la idea de anar-
quía. Es asimismo él quien produce la obra más consecuente, aunque
solo sea en cantidad. Pero, a su lado, hay que citar igualmente a Max
Stirner, cuyo libro El único y su propiedad (1845) se convertirá en una
de las referencias ulteriores del anarquismo, que estaba naciendo en-
tonces. O incluso al médico Ernest Coeurderoy (1825-1862),2 al pintor-
empapelador Joseph Déjacque (1822-1864)3 y, por supuesto, a Mijaíl
Aleksandrovich Bakunin (1814-1816), un viejo y atípico hegeliano de
izquierdas que, en cuestión de años, no solo contribuiría de forma de-
terminante al desarrollo del pensamiento libertario, sino, asimismo, en
oposición al marxismo, al nacimiento del anarquismo obrero.

La segunda cuna del anarquismo, desde el punto de vista filosófico,
se halla (paradójicamente) justo donde no esperaríamos encontrarla: en
las prácticas obreras y revolucionarias que, bajo formas muy diferentes
y durante un poco más de medio siglo, desde la Primera Internacio-
nal hasta el aplastamiento de la revolución española en mayo de 1937,
se manifiestan en la mayoría de países en vías de industrialización, en
Francia, en España y en Italia, pero asimismo desde Rusia hasta los Paí-
ses Bajos y desde Estados Unidos hasta Brasil y Argentina.

2Autor de Hurrah! ou la Révolution par les cosaques (1854), Cent Pages, Grenoble,
2000.

3Cfr. la compilación de textos A bas les chefs!, Champ libre, París, 1979.

2



ra hacer creer que su voz sale del interior de las cosas».10 Ahí donde
están, como explica Victor Griffuelhes, uno de los responsables de la
Confederación Nacional del Trabajo (CGT) francesa antes de 1914, «la
confianza en el poder de los políticos y la confianza en el Dios del sa-
cerdote, el sindicalismo sustituye estas por la confianza en uno mismo,
esto es, por la acción directa».11

Expresando sus potencialidades revolucionarias en el contexto parti-
cular de los años sesenta y setenta, el pensamiento de Mayo del 68 no
se contenta con dar sentido a ese anarquismo del pasado que alimenta
las razones de su propia radicalidad. Contribuye a inscribirlo en una
tradición filosófica mucho más vasta, oculta en los defectos de un or-
den real o imperial. Al igual que Nietzsche algunos años más tarde, el
anarquismo nació en un día concreto, en algún lugar de Europa. Pero
al igual que él se sorprendía «de escribir libros tan buenos» y asimis-
mo de reencontrar sus propias ideas en Leibniz y en Spinoza, la idea
anarquista puede a su vez sorprenderse de dar sentido al conjunto de
la historia humana, de los esclavos de las revueltas de Espartaco a los
ismailíes reformados del siglo XII persa, a los «turbantes amarillos» del
taoísmo del siglo II antes de Cristo o a los husitas checos del siglo XV.

El anarquismo no es una filosofía, ni tan siquiera es un programa po-
lítico o un modelo de funcionamiento social y económico. A través de
sus múltiples caras y de su forma de responderse a sí mismo, en otros
lugares, antaño y en el interior de una multitud de prácticas diferentes,
el proyecto libertario se afirma como una relación con el mundo que di-
fiere radicalmente de las prácticas, de los códigos, de las percepciones
y de las representaciones existentes. Deshace estos en beneficio de una
recomposición de la totalidad de lo que es, cuando la vida cotidiana, las
prácticas políticas y sociales, las creaciones artísticas, la ética y los ejer-
cicios del pensamiento no son más que ocasiones distintas de expresar
y de repetir cada una por sí misma lo que les aglutina a todas ellas.

10Friedrich Nietzsche, Así habló Zaratustra, Edimat Libros, Madrid, 2003.
11Victor Griffuelhes, Le Syndicalisme révolutionnaire, La Publication sociale, París,

1909.

6

Desde los obreros relojeros de la Federación Jurasiana hasta la po-
derosa Confederación Nacional del Trabajo (CNT) española,4 continua-
mente renacientes aunque esporádicos y de corta duración debido a su
radicalidad, estos movimientos siguen sin conocerse bien.5 Desparecie-
ron sucesivamente, en el momento de su apogeo, a causa de tres golpes:
la Primera Guerra Mundial en el caso europeo, la violenta reacción de
los diferentes fascismos y otros regímenes militares que se impusieron
en muchos lugares del mundo a lo largo de los años veinte y treinta, y,
en último lugar, la versión del «comunismo» que reinaba entonces a la
sombra de la dictadura estatal en Rusia.
Habrá que esperar a los acontecimientos conocidos como Mayo del

68 y, desde una óptica más global, al último cuarto del siglo XX para
que el proyecto y el pensamiento libertario renazcan de sus cenizas. Y
esto, de nuevo, bajo el efecto de un doble impulso.
El producido tanto por los movimientos como por las formas de

reivindicación y de acción (autogestión, asambleas generales, luchas an-
tiautoritarias) que, durante algunos años, recorren un gran número de
países; y el dado en el plano filosófico por una constelación de enfo-
ques teóricos originales y diversos, desde Jean Baudrillard hasta Gilles
Deleuze pasando por Michel Foucault, Jacques Derrida, Félix Guattari
y muchos otros.

4Entre las organizaciones más importantes, señalamos: en Francia, la Federation
des Bourses du Travail y la Confederación General del Trabajo (CGT, sindicato fran-
cés), desde finales del siglo XIX hasta principios de los años veinte; en Italia, la Unión
Sindical Italiana (USI, en sus siglas en italiano), desde 1912 hasta 1922; en España, la
Confederación Nacional del Trabajo (CNT), desde 1911 hasta 1937; la Federación Obre-
ra Regional Argentina (FORA), desde 1901 hasta 1930; la CGT portuguesa, desde 1919
hasta 1924; los Industrial Workers of the World (IWW), desde 1905 hasta 1917; en Sue-
cia, la Organización Central de Trabajadores de Suecia (SAC, en sus siglas en sueco),
desde 1910 hasta 1934; en Holanda, el Secretariado Nacional de los Trabajadores (NAS,
en sus siglas en sueco), desde 1895 hasta principios de los años veinte, la Unión Libre
de Trabajadores de Alemania (FAUD, en sus siglas en alemán), a principios de los años
veinte, etc.

5Léase Daniel Colson, Anarcho-syndicalisme et communisme, Saint Etienne, 1920-
1925, Atelier de création libertaire, Lyon, 1986, y, sobre el anarquismo obrero brasileño,
Jacy Alves de Seixas, Mémoire et oubli. Anarchisme et syndicalisme révolutionnaire au
Brasil, Maison des sciences de l’homme, París, 1992.

3



Con lo que podríamos definir como un nietzscheanismo de izquier-
das, no asistimos únicamente a la emergencia de un pensamiento eman-
cipador capaz de hacer vacilar cincuenta años de hegemonía marxista
de izquierdas. Era asimismo posible dar sentido al anarquismo, a su di-
mensión teórica —un inmenso corpus de textos, tratados, opúsculos, así
como trabajos inéditos a menudo heteróclitos, difícilmente accesibles y
en parte perdidos (respecto de Bakunin)—, pero también, y de forma
más sorprendente, a un conjunto de movimientos y de experimentos
libertarios, en particular obreros, de los que comenzamos a percibir la
importancia. Este sorprendente encuentro entre movilizaciones y nietz-
scheanismo de izquierdas, con toda la razón denunciado por sus enemi-
gos bajo el nombre de «pensamiento del 68»,6 presenta tres caracterís-
ticas singulares.

En primer lugar, el separatismo, la autonomía y la diferenciación. Es
decir, la capacidad de los oprimidos de convertirse en «dueños», sus
«propios dueños» como dicen los sindicalistas libertarios, al extraer de
ellos mismos y de sus movimientos todo lo necesitan para cambiar el
mundo. En un libro póstumo, De la capacidad política de la clase obrera
(entonces leído y releído por militantes obreros), y en términos emi-
nentemente nietzscheanos, Proudhon explica: «La separación que reco-
miendo es la condición misma de la vida. Diferenciarse, definirse, es ser;
al igual que confundirse y absorberse, es perderse. Que la clase obrera
se dé por enterada: ante todo es necesario que deje de estar tutelada
y de ahora en adelante actúe exclusivamente por sí misma y para ella
misma».7

En su lucha por la emancipación, los diferentesmovimientos del anar-
quismo obrero consideran efectivamente que no tienen que pedir nada
a nadie, puesto que pretenden «ser todo» (como se pone de manifiesto
en la letra de La Internacional). Buscan algo completamente nuevo y
que nadie se lo puede dar porque son ellos quienes lo aportan.

En el segundo punto de encuentro filosófico entre el nietzscheanis-
mo de izquierdas y el anarquismo obrero se hallan el federalismo y el

6Luc Ferry y Alain Renault, La pensée 68. Essai sur l’antihuma-nisme contemporain,
Gallimard, París, 1985.

7Pierre-Joseph Proudhon, La capacidad política de la clase obrera, Júcar, Asturias.

4

pluralismo. Conocemos la concepción nietzscheana de la voluntad de
poder, concebida bajo la forma de una pluralidad de pulsiones, fuer-
zas y deseos. Nos es menos conocido el modo original mediante el cual
los diferentes movimientos obreros anarquistas materializaron el con-
cepto de «fuerza colectiva» de Proudhon, ese compuesto de potencias,
esa resultante de los conflictos y de la asociación de una multitud de
tendencias diferentes y contradictorias.

A la voluntad de poder de Nietzsche concebida bajo la forma de «com-
plejos de fuerzas que se unen o se rechazan, se asocian o se disocian»,
escribe Michel Haar,8 responden así, en muchos lugares del mundo y
durante más de medio siglo, la tensión, el equilibrio y la multiplicidad
de prácticas y de modos de organización basados totalmente en el fede-
ralismo, en la libre asociación, en la afinidad y en el contrato siempre
revocable. Pero también en la vida intensa y agitada de procesos de ma-
sas en los que cada ser —individuo, grupo, sindicato, comuna, unión o
federación…— dispone de una completa autonomía, de la posibilidad de
poder separarse.
A estos dos primeros encuentros, más allá del tiempo y del espa-

cio, entre el anarquismo práctico y el pensamiento de Nietzsche, pero
asimismo de Gottfried Wilhelm Leibniz, de Baruch Spinoza, de Alfred
NorthWhitehead y demuchos otros, podemos añadir un tercero, quizás
el más importante: la acción directa y el rechazo de la representación.
Para el anarquismo, así como para Nietzsche por ejemplo, se ha de ir
más allá de las mentiras y de las trampas de la representación política o
social que los movimientos libertarios han denunciado incansablemen-
te y de la que Pierre Bourdieu ha analizado los ardides y la credulidad
excesiva en ella.9

Al igual que Nietzsche y continuando con Bourdieu, el anarquismo
pretende ir a las raíces de la dominación y poner al día los mecanis-
mos de la representación lingüística y simbólica. Es ahí donde Dios, la
ciencia y los discursos mentirosos vienen a confundirse con el Estado,
ese «perro hipócrita —denuncia Nietzsche— al que le gusta disertar pa-

8Michel Haar, Nietzsche et la métaphysique, Gallimard, París, 1993.
9Pierre Bourdieu, «La délégation et le fétichisme politique», Actes de la recherche

en sciences sociales, nº 52-53, París, junio de 1984.

5


