Biblioteca anarquista

Anti-Copyright

Daniel Colson
Anarquismo: Una tradicién revolucionaria y filosofica

Recuperado el 22 de octubre de 2016 desde
anarquismoenpdf.tumblr.com
Este texto se public6 en un dossier de la edicion francesa de Le Monde
Diplomatique, de 2009. En la version espafiola del dossier, este texto no
se incluy6. Desconozco quién lo tradujo (N. del E.). Edicién de La
Congregacion [Anarquismo en PDF], original en
https://elanticristodistro.blogspot.com.es/2011/04/
anarquismo-una-tradicion-revolucionaria.html.

es.theanarchistlibrary.org

Anarquismo: Una tradicion
revolucionaria y filosé6fica

Daniel Colson

El nudo entre filosofia y anarquismo parece haber estado deshecho
durante mucho tiempo, incluso puede que haya carecido de fundamen-
to. Al contrario del marxismo, hemos de decir que el anarquismo habria
desparecido de la escena social y politica con el desastre de la Guerra
Civil espafiola. Ademas, el pensamiento libertario nunca habria consti-
tuido una filosofia digna de este nombre, de ahi la falta de interés de los
filésofos y, con mas razén, de las instancias académicas.!

El anarquismo nace a mediados del siglo XIX, en la misma época que
el marxismo, a partir de preocupaciones semejantes —la cuestion social
y los movimientos obreros—, pero siguiendo unas modalidades practi-
cas y tedricas bastante claramente diferenciadas. Su gestacion se produ-
ce a partir de dos procesos distintos. En primer lugar, hay un discurso
tedrico y politico que le confiere su concepto principal: la anarquia se
considera un valor positivo, a la vez para explicar la realidad del mundo
y, de manera aparentemente mas sorprendente, para expresar como es-
te mundo, situado desde un principio bajo el signo de la dominacién y de

"La First Anarchist Studies Conference (organizada del 4 al 6 de septiembre de 2008
por el Centre for the Study of International Governance de la Universidad de Loughbo-
rough [Reino Unido]) confirma a este respecto una renovacioén. Los ciento cincuenta
participantes provenian de la mayoria de los paises angléfonos, pero asimismo de la
Republica Checa, de Grecia, de Paises Bajos, de Israel, de Turquia y de Dinamarca.



la explotacion del hombre por el hombre, podria emanciparse y afirmar
la libertad y la igualdad de todos mediante lo que Pierre-Joseph Proud-
hon denomina la anarquia positiva. La originalidad de este nacimiento
se debe a que este no depende de un tnico tedrico, contrariamente por
ejemplo al marxismo, sino de posicionamientos multiples y diferentes,
de autores en si mismos muy diversos en cuanto a sus puntos de vista,
que se leen y se reconocen sin que se pongan de acuerdo, ni constituyen
un grupo ni se someten a la autoridad o a la maestria de uno de ellos.

De estos autores, Proudhon es sin duda el mas conocido (léase el ar-
ticulo de Edgard Castleton que aparece publicado dentro del dossier de
la edicion impresa «El intratable Pierre-Joseph Proudhon»). El es quien,
antes que nadie, en 1840, en su libro ;Qué es la propiedad?, se refiere de
forma explicita y, de manera teérica, determinante a la idea de anar-
quia. Es asimismo él quien produce la obra mas consecuente, aunque
solo sea en cantidad. Pero, a su lado, hay que citar igualmente a Max
Stirner, cuyo libro El #nico y su propiedad (1845) se convertira en una
de las referencias ulteriores del anarquismo, que estaba naciendo en-
tonces. O incluso al médico Ernest Coeurderoy (1825-1862),% al pintor-
empapelador Joseph Déjacque (1822-1864)* y, por supuesto, a Mijail
Aleksandrovich Bakunin (1814-1816), un viejo y atipico hegeliano de
izquierdas que, en cuestion de afios, no solo contribuiria de forma de-
terminante al desarrollo del pensamiento libertario, sino, asimismo, en
oposicion al marxismo, al nacimiento del anarquismo obrero.

La segunda cuna del anarquismo, desde el punto de vista filoséfico,
se halla (parado6jicamente) justo donde no esperariamos encontrarla: en
las practicas obreras y revolucionarias que, bajo formas muy diferentes
y durante un poco més de medio siglo, desde la Primera Internacio-
nal hasta el aplastamiento de la revolucion espafiola en mayo de 1937,
se manifiestan en la mayoria de paises en vias de industrializacién, en
Francia, en Espafia y en Italia, pero asimismo desde Rusia hasta los Pai-
ses Bajos y desde Estados Unidos hasta Brasil y Argentina.

®Autor de Hurrah! ou la Révolution par les cosaques (1854), Cent Pages, Grenoble,
2000.
*Cfr. la compilacién de textos A bas les chefs!, Champ libre, Paris, 1979.



ra hacer creer que su voz sale del interior de las cosas».!® Ahi donde
estan, como explica Victor Griffuelhes, uno de los responsables de la
Confederacién Nacional del Trabajo (CGT) francesa antes de 1914, «la
confianza en el poder de los politicos y la confianza en el Dios del sa-
cerdote, el sindicalismo sustituye estas por la confianza en uno mismo,
esto es, por la accion directax.!!

Expresando sus potencialidades revolucionarias en el contexto parti-
cular de los afios sesenta y setenta, el pensamiento de Mayo del 68 no
se contenta con dar sentido a ese anarquismo del pasado que alimenta
las razones de su propia radicalidad. Contribuye a inscribirlo en una
tradicion filoséfica mucho maéas vasta, oculta en los defectos de un or-
den real o imperial. Al igual que Nietzsche algunos afios mas tarde, el
anarquismo naci6 en un dia concreto, en algin lugar de Europa. Pero
al igual que él se sorprendia «de escribir libros tan buenos» y asimis-
mo de reencontrar sus propias ideas en Leibniz y en Spinoza, la idea
anarquista puede a su vez sorprenderse de dar sentido al conjunto de
la historia humana, de los esclavos de las revueltas de Espartaco a los
ismailies reformados del siglo XII persa, a los «turbantes amarillos» del
taoismo del siglo II antes de Cristo o a los husitas checos del siglo XV.

El anarquismo no es una filosofia, ni tan siquiera es un programa po-
litico o un modelo de funcionamiento social y econémico. A través de
sus multiples caras y de su forma de responderse a si mismo, en otros
lugares, antafio y en el interior de una multitud de practicas diferentes,
el proyecto libertario se afirma como una relacién con el mundo que di-
fiere radicalmente de las practicas, de los codigos, de las percepciones
y de las representaciones existentes. Deshace estos en beneficio de una
recomposicion de la totalidad de lo que es, cuando la vida cotidiana, las
préacticas politicas y sociales, las creaciones artisticas, la ética y los ejer-
cicios del pensamiento no son mas que ocasiones distintas de expresar
y de repetir cada una por si misma lo que les aglutina a todas ellas.

Friedrich Nietzsche, Asi hablé Zaratustra, Edimat Libros, Madrid, 2003.
"Victor Griffuelhes, Le Syndicalisme révolutionnaire, La Publication sociale, Paris,
1909.

Desde los obreros relojeros de la Federacién Jurasiana hasta la po-
derosa Confederacion Nacional del Trabajo (CNT) espafiola,* continua-
mente renacientes aunque esporadicos y de corta duracién debido a su
radicalidad, estos movimientos siguen sin conocerse bien.> Desparecie-
ron sucesivamente, en el momento de su apogeo, a causa de tres golpes:
la Primera Guerra Mundial en el caso europeo, la violenta reacciéon de
los diferentes fascismos y otros regimenes militares que se impusieron
en muchos lugares del mundo a lo largo de los afios veinte y treinta, y,
en ultimo lugar, la version del «comunismo» que reinaba entonces a la
sombra de la dictadura estatal en Rusia.

Habra que esperar a los acontecimientos conocidos como Mayo del
68 y, desde una o6ptica mas global, al ultimo cuarto del siglo XX para
que el proyecto y el pensamiento libertario renazcan de sus cenizas. Y
esto, de nuevo, bajo el efecto de un doble impulso.

El producido tanto por los movimientos como por las formas de
reivindicacién y de accion (autogestion, asambleas generales, luchas an-
tiautoritarias) que, durante algunos afios, recorren un gran numero de
paises; y el dado en el plano filoséfico por una constelacion de enfo-
ques tedricos originales y diversos, desde Jean Baudrillard hasta Gilles
Deleuze pasando por Michel Foucault, Jacques Derrida, Félix Guattari
y muchos otros.

“Entre las organizaciones mas importantes, sefialamos: en Francia, la Federation
des Bourses du Travail y la Confederacion General del Trabajo (CGT, sindicato fran-
cés), desde finales del siglo XIX hasta principios de los afios veinte; en Italia, la Unién
Sindical Italiana (USI, en sus siglas en italiano), desde 1912 hasta 1922; en Esparia, la
Confederacion Nacional del Trabajo (CNT), desde 1911 hasta 1937; la Federacién Obre-
ra Regional Argentina (FORA), desde 1901 hasta 1930; la CGT portuguesa, desde 1919
hasta 1924; los Industrial Workers of the World IWW), desde 1905 hasta 1917; en Sue-
cia, la Organizacion Central de Trabajadores de Suecia (SAC, en sus siglas en sueco),
desde 1910 hasta 1934; en Holanda, el Secretariado Nacional de los Trabajadores (NAS,
en sus siglas en sueco), desde 1895 hasta principios de los afios veinte, la Unién Libre
de Trabajadores de Alemania (FAUD, en sus siglas en aleman), a principios de los afios
veinte, etc.

Léase Daniel Colson, Anarcho-syndicalisme et communisme, Saint Etienne, 1920-
1925, Atelier de création libertaire, Lyon, 1986, y, sobre el anarquismo obrero brasilerfio,
Jacy Alves de Seixas, Mémoire et oubli. Anarchisme et syndicalisme révolutionnaire au
Brasil, Maison des sciences de ’homme, Paris, 1992.



Con lo que podriamos definir como un nietzscheanismo de izquier-
das, no asistimos inicamente a la emergencia de un pensamiento eman-
cipador capaz de hacer vacilar cincuenta afios de hegemonia marxista
de izquierdas. Era asimismo posible dar sentido al anarquismo, a su di-
mension tedrica —un inmenso corpus de textos, tratados, opusculos, asi
como trabajos inéditos a menudo heteroclitos, dificilmente accesibles y
en parte perdidos (respecto de Bakunin)—, pero también, y de forma
mas sorprendente, a un conjunto de movimientos y de experimentos
libertarios, en particular obreros, de los que comenzamos a percibir la
importancia. Este sorprendente encuentro entre movilizaciones y nietz-
scheanismo de izquierdas, con toda la razén denunciado por sus enemi-
gos bajo el nombre de «pensamiento del 68»,° presenta tres caracteris-
ticas singulares.

En primer lugar, el separatismo, la autonomia y la diferenciacion. Es
decir, la capacidad de los oprimidos de convertirse en «duefios», sus
«propios duefios» como dicen los sindicalistas libertarios, al extraer de
ellos mismos y de sus movimientos todo lo necesitan para cambiar el
mundo. En un libro péstumo, De la capacidad politica de la clase obrera
(entonces leido y releido por militantes obreros), y en términos emi-
nentemente nietzscheanos, Proudhon explica: «La separacién que reco-
miendo es la condicién misma de la vida. Diferenciarse, definirse, es ser;
al igual que confundirse y absorberse, es perderse. Que la clase obrera
se dé por enterada: ante todo es necesario que deje de estar tutelada
y de ahora en adelante acttie exclusivamente por si misma y para ella
misma».’

En su lucha por la emancipacion, los diferentes movimientos del anar-
quismo obrero consideran efectivamente que no tienen que pedir nada
a nadie, puesto que pretenden «ser todo» (como se pone de manifiesto
en la letra de La Internacional). Buscan algo completamente nuevo y
que nadie se lo puede dar porque son ellos quienes lo aportan.

En el segundo punto de encuentro filoséfico entre el nietzscheanis-
mo de izquierdas y el anarquismo obrero se hallan el federalismo y el

SLuc Ferry y Alain Renault, La pensée 68. Essai sur ’antihuma-nisme contemporain,
Gallimard, Paris, 1985.
"Pierre-Joseph Proudhon, La capacidad politica de la clase obrera, Jicar, Asturias.

pluralismo. Conocemos la concepcién nietzscheana de la voluntad de
poder, concebida bajo la forma de una pluralidad de pulsiones, fuer-
zas y deseos. Nos es menos conocido el modo original mediante el cual
los diferentes movimientos obreros anarquistas materializaron el con-
cepto de «fuerza colectiva» de Proudhon, ese compuesto de potencias,
esa resultante de los conflictos y de la asociacion de una multitud de
tendencias diferentes y contradictorias.

A la voluntad de poder de Nietzsche concebida bajo la forma de «com-
plejos de fuerzas que se unen o se rechazan, se asocian o se disocian»,
escribe Michel Haar,® responden asi, en muchos lugares del mundo y
durante mas de medio siglo, la tension, el equilibrio y la multiplicidad
de practicas y de modos de organizacion basados totalmente en el fede-
ralismo, en la libre asociacion, en la afinidad y en el contrato siempre
revocable. Pero también en la vida intensa y agitada de procesos de ma-
sas en los que cada ser —individuo, grupo, sindicato, comuna, unién o
federacion...— dispone de una completa autonomia, de la posibilidad de
poder separarse.

A estos dos primeros encuentros, mas alla del tiempo y del espa-
cio, entre el anarquismo préactico y el pensamiento de Nietzsche, pero
asimismo de Gottfried Wilhelm Leibniz, de Baruch Spinoza, de Alfred
North Whitehead y de muchos otros, podemos afiadir un tercero, quizas
el més importante: la accion directa y el rechazo de la representacion.
Para el anarquismo, asi como para Nietzsche por ejemplo, se ha de ir
mas alla de las mentiras y de las trampas de la representacion politica o
social que los movimientos libertarios han denunciado incansablemen-
te y de la que Pierre Bourdieu ha analizado los ardides y la credulidad
excesiva en ella.’

Al igual que Nietzsche y continuando con Bourdieu, el anarquismo
pretende ir a las raices de la dominacién y poner al dia los mecanis-
mos de la representacion lingistica y simboélica. Es ahi donde Dios, la
ciencia y los discursos mentirosos vienen a confundirse con el Estado,
ese «perro hipdcrita —denuncia Nietzsche— al que le gusta disertar pa-

8Michel Haar, Nietzsche et la métaphysique, Gallimard, Paris, 1993.
°Pierre Bourdieu, «La délégation et le fétichisme politique», Actes de la recherche
en sciences sociales, n° 52-53, Paris, junio de 1984.



