
Biblioteca anarquista
Anti-Copyright

Daniel Colson
Anarquismo: Una tradición revolucionaria y filosófica

Recuperado el 22 de octubre de 2016 desde
anarquismoenpdf.tumblr.com

Este texto se publicó en un dossier de la edición francesa de Le
Monde Diplomatique, de 2009. En la versión española del dossier,
este texto no se incluyó. Desconozco quién lo tradujo (N. del E.).
Edición de La Congregación [Anarquismo en PDF], original en
https://elanticristodistro.blogspot.com.es/2011/04/

anarquismo-una-tradicion-revolucionaria.html.

es.theanarchistlibrary.org

Anarquismo: Una tradición
revolucionaria y filosófica

Daniel Colson

El nudo entre filosofía y anarquismo parece haber estado des-
hecho durante mucho tiempo, incluso puede que haya carecido
de fundamento. Al contrario del marxismo, hemos de decir que el
anarquismo habría desparecido de la escena social y política con el
desastre de la Guerra Civil española. Además, el pensamiento liber-
tario nunca habría constituido una filosofía digna de este nombre,
de ahí la falta de interés de los filósofos y, con más razón, de las
instancias académicas.1
El anarquismo nace a mediados del siglo XIX, en la misma época

que el marxismo, a partir de preocupaciones semejantes —la cues-
tión social y los movimientos obreros—, pero siguiendo unas mo-
dalidades prácticas y teóricas bastante claramente diferenciadas. Su
gestación se produce a partir de dos procesos distintos. En primer
lugar, hay un discurso teórico y político que le confiere su concep-
to principal: la anarquía se considera un valor positivo, a la vez
para explicar la realidad del mundo y, de manera aparentemente

1La First Anarchist Studies Conference (organizada del 4 al 6 de septiembre
de 2008 por el Centre for the Study of International Governance de la Universidad
de Loughborough [Reino Unido]) confirma a este respecto una renovación. Los
ciento cincuenta participantes provenían de la mayoría de los países anglófonos,
pero asimismo de la República Checa, de Grecia, de Países Bajos, de Israel, de
Turquía y de Dinamarca.



más sorprendente, para expresar cómo este mundo, situado desde
un principio bajo el signo de la dominación y de la explotación del
hombre por el hombre, podría emanciparse y afirmar la libertad y
la igualdad de todos mediante lo que Pierre-Joseph Proudhon de-
nomina la anarquía positiva. La originalidad de este nacimiento se
debe a que este no depende de un único teórico, contrariamente por
ejemplo al marxismo, sino de posicionamientos múltiples y diferen-
tes, de autores en sí mismos muy diversos en cuanto a sus puntos
de vista, que se leen y se reconocen sin que se pongan de acuerdo,
ni constituyen un grupo ni se someten a la autoridad o a la maestría
de uno de ellos.

De estos autores, Proudhon es sin duda el más conocido (léase
el artículo de Edgard Castleton que aparece publicado dentro del
dossier de la edición impresa «El intratable Pierre-Joseph Proud-
hon»). Él es quien, antes que nadie, en 1840, en su libro ¿Qué es la
propiedad?, se refiere de forma explícita y, de manera teórica, de-
terminante a la idea de anarquía. Es asimismo él quien produce la
obra más consecuente, aunque solo sea en cantidad. Pero, a su la-
do, hay que citar igualmente a Max Stirner, cuyo libro El único y su
propiedad (1845) se convertirá en una de las referencias ulteriores
del anarquismo, que estaba naciendo entonces. O incluso al médi-
co Ernest Coeurderoy (1825-1862),2 al pintor-empapelador Joseph
Déjacque (1822-1864)3 y, por supuesto, a Mijaíl Aleksandrovich Ba-
kunin (1814-1816), un viejo y atípico hegeliano de izquierdas que,
en cuestión de años, no solo contribuiría de forma determinante al
desarrollo del pensamiento libertario, sino, asimismo, en oposición
al marxismo, al nacimiento del anarquismo obrero.

La segunda cuna del anarquismo, desde el punto de vista filosófi-
co, se halla (paradójicamente) justo donde no esperaríamos encon-
trarla: en las prácticas obreras y revolucionarias que, bajo formas
muy diferentes y durante un poco más de medio siglo, desde la
Primera Internacional hasta el aplastamiento de la revolución espa-
ñola en mayo de 1937, se manifiestan en la mayoría de países en

2Autor de Hurrah! ou la Révolution par les cosaques (1854), Cent Pages, Gre-
noble, 2000.

3Cfr. la compilación de textos A bas les chefs!, Champ libre, París, 1979.

2

lo que es, cuando la vida cotidiana, las prácticas políticas y sociales,
las creaciones artísticas, la ética y los ejercicios del pensamiento no
son más que ocasiones distintas de expresar y de repetir cada una
por sí misma lo que les aglutina a todas ellas.

7



Al igual que Nietzsche y continuando con Bourdieu, el anarquis-
mo pretende ir a las raíces de la dominación y poner al día los me-
canismos de la representación lingüística y simbólica. Es ahí donde
Dios, la ciencia y los discursos mentirosos vienen a confundirse
con el Estado, ese «perro hipócrita —denuncia Nietzsche— al que
le gusta disertar para hacer creer que su voz sale del interior de las
cosas».10 Ahí donde están, como explica Victor Griffuelhes, uno de
los responsables de la Confederación Nacional del Trabajo (CGT)
francesa antes de 1914, «la confianza en el poder de los políticos y
la confianza en el Dios del sacerdote, el sindicalismo sustituye estas
por la confianza en uno mismo, esto es, por la acción directa».11

Expresando sus potencialidades revolucionarias en el contexto
particular de los años sesenta y setenta, el pensamiento de Mayo
del 68 no se contenta con dar sentido a ese anarquismo del pasado
que alimenta las razones de su propia radicalidad. Contribuye a ins-
cribirlo en una tradición filosófica mucho más vasta, oculta en los
defectos de un orden real o imperial. Al igual que Nietzsche algunos
años más tarde, el anarquismo nació en un día concreto, en algún
lugar de Europa. Pero al igual que él se sorprendía «de escribir li-
bros tan buenos» y asimismo de reencontrar sus propias ideas en
Leibniz y en Spinoza, la idea anarquista puede a su vez sorprender-
se de dar sentido al conjunto de la historia humana, de los esclavos
de las revueltas de Espartaco a los ismailíes reformados del siglo
XII persa, a los «turbantes amarillos» del taoísmo del siglo II antes
de Cristo o a los husitas checos del siglo XV.

El anarquismo no es una filosofía, ni tan siquiera es un progra-
ma político o un modelo de funcionamiento social y económico. A
través de sus múltiples caras y de su forma de responderse a sí mis-
mo, en otros lugares, antaño y en el interior de una multitud de
prácticas diferentes, el proyecto libertario se afirma como una rela-
ción con el mundo que difiere radicalmente de las prácticas, de los
códigos, de las percepciones y de las representaciones existentes.
Deshace estos en beneficio de una recomposición de la totalidad de

10Friedrich Nietzsche, Así habló Zaratustra, Edimat Libros, Madrid, 2003.
11Victor Griffuelhes, Le Syndicalisme révolutionnaire, La Publication sociale,

París, 1909.

6

vías de industrialización, en Francia, en España y en Italia, pero asi-
mismo desde Rusia hasta los Países Bajos y desde Estados Unidos
hasta Brasil y Argentina.
Desde los obreros relojeros de la Federación Jurasiana hasta la po-

derosa Confederación Nacional del Trabajo (CNT) española,4 conti-
nuamente renacientes aunque esporádicos y de corta duración debi-
do a su radicalidad, estos movimientos siguen sin conocerse bien.5
Desparecieron sucesivamente, en el momento de su apogeo, a cau-
sa de tres golpes: la Primera Guerra Mundial en el caso europeo, la
violenta reacción de los diferentes fascismos y otros regímenes mi-
litares que se impusieron en muchos lugares del mundo a lo largo
de los años veinte y treinta, y, en último lugar, la versión del «co-
munismo» que reinaba entonces a la sombra de la dictadura estatal
en Rusia.
Habrá que esperar a los acontecimientos conocidos como Mayo

del 68 y, desde una óptica más global, al último cuarto del siglo XX
para que el proyecto y el pensamiento libertario renazcan de sus
cenizas. Y esto, de nuevo, bajo el efecto de un doble impulso.
El producido tanto por los movimientos como por las formas de

reivindicación y de acción (autogestión, asambleas generales, lu-
chas antiautoritarias) que, durante algunos años, recorren un gran
número de países; y el dado en el plano filosófico por una conste-
lación de enfoques teóricos originales y diversos, desde Jean Bau-

4Entre las organizaciones más importantes, señalamos: en Francia, la Federa-
tion des Bourses du Travail y la Confederación General del Trabajo (CGT, sindi-
cato francés), desde finales del siglo XIX hasta principios de los años veinte; en
Italia, la Unión Sindical Italiana (USI, en sus siglas en italiano), desde 1912 hasta
1922; en España, la Confederación Nacional del Trabajo (CNT), desde 1911 hasta
1937; la Federación Obrera Regional Argentina (FORA), desde 1901 hasta 1930;
la CGT portuguesa, desde 1919 hasta 1924; los Industrial Workers of the World
(IWW), desde 1905 hasta 1917; en Suecia, la Organización Central de Trabajadores
de Suecia (SAC, en sus siglas en sueco), desde 1910 hasta 1934; en Holanda, el Se-
cretariado Nacional de los Trabajadores (NAS, en sus siglas en sueco), desde 1895
hasta principios de los años veinte, la Unión Libre de Trabajadores de Alemania
(FAUD, en sus siglas en alemán), a principios de los años veinte, etc.

5Léase Daniel Colson, Anarcho-syndicalisme et communisme, Saint Etienne,
1920-1925, Atelier de création libertaire, Lyon, 1986, y, sobre el anarquismo obre-
ro brasileño, Jacy Alves de Seixas, Mémoire et oubli. Anarchisme et syndicalisme
révolutionnaire au Brasil, Maison des sciences de l’homme, París, 1992.

3



drillard hasta Gilles Deleuze pasando por Michel Foucault, Jacques
Derrida, Félix Guattari y muchos otros.

Con lo que podríamos definir como un nietzscheanismo de iz-
quierdas, no asistimos únicamente a la emergencia de un pensa-
miento emancipador capaz de hacer vacilar cincuenta años de he-
gemonía marxista de izquierdas. Era asimismo posible dar senti-
do al anarquismo, a su dimensión teórica —un inmenso corpus de
textos, tratados, opúsculos, así como trabajos inéditos a menudo
heteróclitos, difícilmente accesibles y en parte perdidos (respecto
de Bakunin)—, pero también, y de forma más sorprendente, a un
conjunto de movimientos y de experimentos libertarios, en parti-
cular obreros, de los que comenzamos a percibir la importancia. Es-
te sorprendente encuentro entre movilizaciones y nietzscheanismo
de izquierdas, con toda la razón denunciado por sus enemigos bajo
el nombre de «pensamiento del 68»,6 presenta tres características
singulares.

En primer lugar, el separatismo, la autonomía y la diferenciación.
Es decir, la capacidad de los oprimidos de convertirse en «dueños»,
sus «propios dueños» como dicen los sindicalistas libertarios, al ex-
traer de ellos mismos y de sus movimientos todo lo necesitan para
cambiar el mundo. En un libro póstumo, De la capacidad política de
la clase obrera (entonces leído y releído por militantes obreros), y
en términos eminentemente nietzscheanos, Proudhon explica: «La
separación que recomiendo es la condición misma de la vida. Dife-
renciarse, definirse, es ser; al igual que confundirse y absorberse,
es perderse. Que la clase obrera se dé por enterada: ante todo es
necesario que deje de estar tutelada y de ahora en adelante actúe
exclusivamente por sí misma y para ella misma».7

En su lucha por la emancipación, los diferentes movimientos del
anarquismo obrero consideran efectivamente que no tienen que pe-
dir nada a nadie, puesto que pretenden «ser todo» (como se pone
de manifiesto en la letra de La Internacional). Buscan algo comple-

6Luc Ferry y Alain Renault, La pensée 68. Essai sur l’antihuma-nisme contem-
porain, Gallimard, París, 1985.

7Pierre-Joseph Proudhon, La capacidad política de la clase obrera, Júcar, Astu-
rias.

4

tamente nuevo y que nadie se lo puede dar porque son ellos quienes
lo aportan.
En el segundo punto de encuentro filosófico entre el nietzschea-

nismo de izquierdas y el anarquismo obrero se hallan el federalis-
mo y el pluralismo. Conocemos la concepción nietzscheana de la
voluntad de poder, concebida bajo la forma de una pluralidad de
pulsiones, fuerzas y deseos. Nos es menos conocido el modo origi-
nal mediante el cual los diferentes movimientos obreros anarquis-
tas materializaron el concepto de «fuerza colectiva» de Proudhon,
ese compuesto de potencias, esa resultante de los conflictos y de la
asociación de una multitud de tendencias diferentes y contradicto-
rias.
A la voluntad de poder de Nietzsche concebida bajo la forma de

«complejos de fuerzas que se unen o se rechazan, se asocian o se
disocian», escribe Michel Haar,8 responden así, en muchos lugares
del mundo y durante más de medio siglo, la tensión, el equilibrio y
la multiplicidad de prácticas y de modos de organización basados
totalmente en el federalismo, en la libre asociación, en la afinidad y
en el contrato siempre revocable. Pero también en la vida intensa y
agitada de procesos demasas en los que cada ser —individuo, grupo,
sindicato, comuna, unión o federación…— dispone de una completa
autonomía, de la posibilidad de poder separarse.
A estos dos primeros encuentros, más allá del tiempo y del es-

pacio, entre el anarquismo práctico y el pensamiento de Nietzsche,
pero asimismo de Gottfried Wilhelm Leibniz, de Baruch Spinoza,
de Alfred North Whitehead y de muchos otros, podemos añadir un
tercero, quizás el más importante: la acción directa y el rechazo de
la representación. Para el anarquismo, así como para Nietzsche por
ejemplo, se ha de ir más allá de las mentiras y de las trampas de
la representación política o social que los movimientos libertarios
han denunciado incansablemente y de la que Pierre Bourdieu ha
analizado los ardides y la credulidad excesiva en ella.9

8Michel Haar, Nietzsche et la métaphysique, Gallimard, París, 1993.
9Pierre Bourdieu, «La délégation et le fétichisme politique», Actes de la re-

cherche en sciences sociales, nº 52-53, París, junio de 1984.

5


