Biblioteca anarquista

Anti-Copyright

Daniel Colson
Anarquismo: Una tradicién revolucionaria y filosofica

Recuperado el 22 de octubre de 2016 desde
anarquismoenpdf.tumblr.com

Este texto se publicé en un dossier de la edicién francesa de Le
Monde Diplomatique, de 2009. En la version espaiiola del dossier,
este texto no se incluy6. Desconozco quién lo tradujo (N. del E.).

Edicién de La Congregacion [Anarquismo en PDF], original en
https://elanticristodistro.blogspot.com.es/2011/04/

anarquismo-una-tradicion-revolucionaria.html.

es.theanarchistlibrary.org

Anarquismo: Una tradicion
revolucionaria y filosofica

Daniel Colson

El nudo entre filosofia y anarquismo parece haber estado des-
hecho durante mucho tiempo, incluso puede que haya carecido
de fundamento. Al contrario del marxismo, hemos de decir que el
anarquismo habria desparecido de la escena social y politica con el
desastre de la Guerra Civil espafiola. Ademas, el pensamiento liber-
tario nunca habria constituido una filosofia digna de este nombre,
de ahi la falta de interés de los fil6sofos y, con mas razon, de las
instancias académicas.!

El anarquismo nace a mediados del siglo XIX, en la misma época
que el marxismo, a partir de preocupaciones semejantes —la cues-
tion social y los movimientos obreros—, pero siguiendo unas mo-
dalidades practicas y teéricas bastante claramente diferenciadas. Su
gestacion se produce a partir de dos procesos distintos. En primer
lugar, hay un discurso tedrico y politico que le confiere su concep-
to principal: la anarquia se considera un valor positivo, a la vez
para explicar la realidad del mundo y, de manera aparentemente

"La First Anarchist Studies Conference (organizada del 4 al 6 de septiembre
de 2008 por el Centre for the Study of International Governance de la Universidad
de Loughborough [Reino Unido]) confirma a este respecto una renovacion. Los
ciento cincuenta participantes provenian de la mayoria de los paises angléfonos,
pero asimismo de la Republica Checa, de Grecia, de Paises Bajos, de Israel, de
Turquia y de Dinamarca.



mas sorprendente, para expresar como este mundo, situado desde
un principio bajo el signo de la dominacion y de la explotacion del
hombre por el hombre, podria emanciparse y afirmar la libertad y
la igualdad de todos mediante lo que Pierre-Joseph Proudhon de-
nomina la anarquia positiva. La originalidad de este nacimiento se
debe a que este no depende de un tnico tedrico, contrariamente por
ejemplo al marxismo, sino de posicionamientos multiples y diferen-
tes, de autores en si mismos muy diversos en cuanto a sus puntos
de vista, que se leen y se reconocen sin que se pongan de acuerdo,
ni constituyen un grupo ni se someten a la autoridad o a la maestria
de uno de ellos.

De estos autores, Proudhon es sin duda el mas conocido (léase
el articulo de Edgard Castleton que aparece publicado dentro del
dossier de la edicion impresa «El intratable Pierre-Joseph Proud-
hon»). El es quien, antes que nadie, en 1840, en su libro ;Qué es la
propiedad?, se refiere de forma explicita y, de manera teérica, de-
terminante a la idea de anarquia. Es asimismo él quien produce la
obra mas consecuente, aunque solo sea en cantidad. Pero, a su la-
do, hay que citar igualmente a Max Stirner, cuyo libro El énico y su
propiedad (1845) se convertira en una de las referencias ulteriores
del anarquismo, que estaba naciendo entonces. O incluso al médi-
co Ernest Coeurderoy (1825-1862),% al pintor-empapelador Joseph
Déjacque (1822-1864)° y, por supuesto, a Mijail Aleksandrovich Ba-
kunin (1814-1816), un viejo y atipico hegeliano de izquierdas que,
en cuestion de afios, no solo contribuiria de forma determinante al
desarrollo del pensamiento libertario, sino, asimismo, en oposicion
al marxismo, al nacimiento del anarquismo obrero.

La segunda cuna del anarquismo, desde el punto de vista filosofi-
co, se halla (parad6jicamente) justo donde no esperariamos encon-
trarla: en las practicas obreras y revolucionarias que, bajo formas
muy diferentes y durante un poco mas de medio siglo, desde la
Primera Internacional hasta el aplastamiento de la revolucién espa-
fiola en mayo de 1937, se manifiestan en la mayoria de paises en

®Autor de Hurrah! ou la Révolution par les cosaques (1854), Cent Pages, Gre-
noble, 2000.
*Cfr. la compilacién de textos A bas les chefs!, Champ libre, Paris, 1979.

lo que es, cuando la vida cotidiana, las practicas politicas y sociales,
las creaciones artisticas, la ética y los ejercicios del pensamiento no
son mas que ocasiones distintas de expresar y de repetir cada una
por si misma lo que les aglutina a todas ellas.



Aligual que Nietzsche y continuando con Bourdieu, el anarquis-
mo pretende ir a las raices de la dominacién y poner al dia los me-
canismos de la representacion lingiiistica y simbdlica. Es ahi donde
Dios, la ciencia y los discursos mentirosos vienen a confundirse
con el Estado, ese «perro hipocrita —denuncia Nietzsche— al que
le gusta disertar para hacer creer que su voz sale del interior de las
cosas».!” Ahi donde estan, como explica Victor Griffuelhes, uno de
los responsables de la Confederaciéon Nacional del Trabajo (CGT)
francesa antes de 1914, «la confianza en el poder de los politicos y
la confianza en el Dios del sacerdote, el sindicalismo sustituye estas
por la confianza en uno mismo, esto es, por la acciéon directa».!!

Expresando sus potencialidades revolucionarias en el contexto
particular de los afios sesenta y setenta, el pensamiento de Mayo
del 68 no se contenta con dar sentido a ese anarquismo del pasado
que alimenta las razones de su propia radicalidad. Contribuye a ins-
cribirlo en una tradicion filos6fica mucho més vasta, oculta en los
defectos de un orden real o imperial. Aligual que Nietzsche algunos
afos mas tarde, el anarquismo nacid en un dia concreto, en algin
lugar de Europa. Pero al igual que él se sorprendia «de escribir li-
bros tan buenos» y asimismo de reencontrar sus propias ideas en
Leibniz y en Spinoza, la idea anarquista puede a su vez sorprender-
se de dar sentido al conjunto de la historia humana, de los esclavos
de las revueltas de Espartaco a los ismailies reformados del siglo
XII persa, a los «turbantes amarillos» del taoismo del siglo II antes
de Cristo o a los husitas checos del siglo XV.

El anarquismo no es una filosofia, ni tan siquiera es un progra-
ma politico o un modelo de funcionamiento social y econémico. A
través de sus multiples caras y de su forma de responderse a si mis-
mo, en otros lugares, antafio y en el interior de una multitud de
préacticas diferentes, el proyecto libertario se afirma como una rela-
cién con el mundo que difiere radicalmente de las practicas, de los
codigos, de las percepciones y de las representaciones existentes.
Deshace estos en beneficio de una recomposicion de la totalidad de

OFriedrich Nietzsche, Asi hablé Zaratustra, Edimat Libros, Madrid, 2003.
UVictor Griffuelhes, Le Syndicalisme révolutionnaire, La Publication sociale,
Paris, 1909.

vias de industrializacion, en Francia, en Espafia y en Italia, pero asi-
mismo desde Rusia hasta los Paises Bajos y desde Estados Unidos
hasta Brasil y Argentina.

Desde los obreros relojeros de la Federacién Jurasiana hasta la po-
derosa Confederacién Nacional del Trabajo (CNT) espafiola,? conti-
nuamente renacientes aunque esporadicos y de corta duracion debi-
do a su radicalidad, estos movimientos siguen sin conocerse bien.’
Desparecieron sucesivamente, en el momento de su apogeo, a cau-
sa de tres golpes: la Primera Guerra Mundial en el caso europeo, la
violenta reaccion de los diferentes fascismos y otros regimenes mi-
litares que se impusieron en muchos lugares del mundo a lo largo
de los afios veinte y treinta, y, en ultimo lugar, la versién del «co-
munismo» que reinaba entonces a la sombra de la dictadura estatal
en Rusia.

Habra que esperar a los acontecimientos conocidos como Mayo
del 68 y, desde una 6ptica mas global, al ultimo cuarto del siglo XX
para que el proyecto y el pensamiento libertario renazcan de sus
cenizas. Y esto, de nuevo, bajo el efecto de un doble impulso.

El producido tanto por los movimientos como por las formas de
reivindicacién y de accion (autogestion, asambleas generales, lu-
chas antiautoritarias) que, durante algunos afos, recorren un gran
numero de paises; y el dado en el plano filoséfico por una conste-
laciéon de enfoques tedricos originales y diversos, desde Jean Bau-

‘Entre las organizaciones mas importantes, sefialamos: en Francia, la Federa-
tion des Bourses du Travail y la Confederaciéon General del Trabajo (CGT, sindi-
cato francés), desde finales del siglo XIX hasta principios de los afios veinte; en
Italia, la Union Sindical Italiana (USI, en sus siglas en italiano), desde 1912 hasta
1922; en Esparia, la Confederacion Nacional del Trabajo (CNT), desde 1911 hasta
1937; la Federacion Obrera Regional Argentina (FORA), desde 1901 hasta 1930;
la CGT portuguesa, desde 1919 hasta 1924; los Industrial Workers of the World
(IWW), desde 1905 hasta 1917; en Suecia, la Organizacién Central de Trabajadores
de Suecia (SAC, en sus siglas en sueco), desde 1910 hasta 1934; en Holanda, el Se-
cretariado Nacional de los Trabajadores (NAS, en sus siglas en sueco), desde 1895
hasta principios de los afios veinte, la Union Libre de Trabajadores de Alemania
(FAUD, en sus siglas en aleméan), a principios de los afios veinte, etc.

SLéase Daniel Colson, Anarcho-syndicalisme et communisme, Saint Etienne,
1920-1925, Atelier de création libertaire, Lyon, 1986, y, sobre el anarquismo obre-
ro brasilefio, Jacy Alves de Seixas, Mémoire et oubli. Anarchisme et syndicalisme
révolutionnaire au Brasil, Maison des sciences de ’homme, Paris, 1992.



drillard hasta Gilles Deleuze pasando por Michel Foucault, Jacques
Derrida, Félix Guattari y muchos otros.

Con lo que podriamos definir como un nietzscheanismo de iz-
quierdas, no asistimos Unicamente a la emergencia de un pensa-
miento emancipador capaz de hacer vacilar cincuenta afios de he-
gemonia marxista de izquierdas. Era asimismo posible dar senti-
do al anarquismo, a su dimension tedrica —un inmenso corpus de
textos, tratados, opusculos, asi como trabajos inéditos a menudo
heterdclitos, dificilmente accesibles y en parte perdidos (respecto
de Bakunin)—, pero también, y de forma mas sorprendente, a un
conjunto de movimientos y de experimentos libertarios, en parti-
cular obreros, de los que comenzamos a percibir la importancia. Es-
te sorprendente encuentro entre movilizaciones y nietzscheanismo
de izquierdas, con toda la razoén denunciado por sus enemigos bajo
el nombre de «pensamiento del 68»,° presenta tres caracteristicas
singulares.

En primer lugar, el separatismo, la autonomia y la diferenciacion.
Es decir, la capacidad de los oprimidos de convertirse en «duefios»,
sus «propios duefios» como dicen los sindicalistas libertarios, al ex-
traer de ellos mismos y de sus movimientos todo lo necesitan para
cambiar el mundo. En un libro péstumo, De la capacidad politica de
la clase obrera (entonces leido y releido por militantes obreros), y
en términos eminentemente nietzscheanos, Proudhon explica: «La
separacion que recomiendo es la condiciéon misma de la vida. Dife-
renciarse, definirse, es ser; al igual que confundirse y absorberse,
es perderse. Que la clase obrera se dé por enterada: ante todo es
necesario que deje de estar tutelada y de ahora en adelante actue
exclusivamente por si misma y para ella misma».’

En su lucha por la emancipacioén, los diferentes movimientos del
anarquismo obrero consideran efectivamente que no tienen que pe-
dir nada a nadie, puesto que pretenden «ser todo» (como se pone
de manifiesto en la letra de La Internacional). Buscan algo comple-

®Luc Ferry y Alain Renault, La pensée 68. Essai sur ’antihuma-nisme contem-
porain, Gallimard, Paris, 1985.

7Piemre—]oseph Proudhon, La capacidad politica de la clase obrera, Jucar, Astu-
rias.

tamente nuevo y que nadie se lo puede dar porque son ellos quienes
lo aportan.

En el segundo punto de encuentro filoséfico entre el nietzschea-
nismo de izquierdas y el anarquismo obrero se hallan el federalis-
mo y el pluralismo. Conocemos la concepcion nietzscheana de la
voluntad de poder, concebida bajo la forma de una pluralidad de
pulsiones, fuerzas y deseos. Nos es menos conocido el modo origi-
nal mediante el cual los diferentes movimientos obreros anarquis-
tas materializaron el concepto de «fuerza colectiva» de Proudhon,
ese compuesto de potencias, esa resultante de los conflictos y de la
asociacion de una multitud de tendencias diferentes y contradicto-
rias.

A la voluntad de poder de Nietzsche concebida bajo la forma de
«complejos de fuerzas que se unen o se rechazan, se asocian o se
disocian», escribe Michel Haar,? responden asi, en muchos lugares
del mundo y durante mas de medio siglo, la tension, el equilibrio y
la multiplicidad de practicas y de modos de organizacion basados
totalmente en el federalismo, en la libre asociacién, en la afinidad y
en el contrato siempre revocable. Pero también en la vida intensa y
agitada de procesos de masas en los que cada ser —individuo, grupo,
sindicato, comuna, unién o federacion...— dispone de una completa
autonomia, de la posibilidad de poder separarse.

A estos dos primeros encuentros, mas alla del tiempo y del es-
pacio, entre el anarquismo préctico y el pensamiento de Nietzsche,
pero asimismo de Gottfried Wilhelm Leibniz, de Baruch Spinoza,
de Alfred North Whitehead y de muchos otros, podemos afiadir un
tercero, quizas el mas importante: la accion directa y el rechazo de
la representacion. Para el anarquismo, asi como para Nietzsche por
ejemplo, se ha de ir mas alla de las mentiras y de las trampas de
la representacion politica o social que los movimientos libertarios
han denunciado incansablemente y de la que Pierre Bourdieu ha
analizado los ardides y la credulidad excesiva en ella.’

8Michel Haar, Nietzsche et la métaphysique, Gallimard, Paris, 1993.
’Pierre Bourdieu, «La délégation et le fétichisme politique», Actes de la re-
cherche en sciences sociales, n° 52-53, Paris, junio de 1984.



