Anarquismo: Una tradicion revolucionaria y
filosofica

Daniel Colson

El nudo entre filosofia y anarquismo parece haber estado deshecho durante mucho tiempo, incluso
puede que haya carecido de fundamento. Al contrario del marxismo, hemos de decir que el anarquismo
habria desparecido de la escena social y politica con el desastre de la Guerra Civil espafiola. Ademas, el
pensamiento libertario nunca habria constituido una filosofia digna de este nombre, de ahi la falta de
interés de los fil6sofos y, con méas razén, de las instancias académicas.’

El anarquismo nace a mediados del siglo XIX, en la misma época que el marxismo, a partir de preocu-
paciones semejantes —la cuestion social y los movimientos obreros—, pero siguiendo unas modalidades
practicas y tedricas bastante claramente diferenciadas. Su gestacion se produce a partir de dos proce-
sos distintos. En primer lugar, hay un discurso tedrico y politico que le confiere su concepto principal:
la anarquia se considera un valor positivo, a la vez para explicar la realidad del mundo y, de manera
aparentemente mas sorprendente, para expresar como este mundo, situado desde un principio bajo el
signo de la dominacién y de la explotaciéon del hombre por el hombre, podria emanciparse y afirmar la
libertad y la igualdad de todos mediante lo que Pierre-Joseph Proudhon denomina la anarquia positiva.
La originalidad de este nacimiento se debe a que este no depende de un tnico tedrico, contrariamente
por ejemplo al marxismo, sino de posicionamientos multiples y diferentes, de autores en si mismos muy
diversos en cuanto a sus puntos de vista, que se leen y se reconocen sin que se pongan de acuerdo, ni
constituyen un grupo ni se someten a la autoridad o a la maestria de uno de ellos.

De estos autores, Proudhon es sin duda el mas conocido (léase el articulo de Edgard Castleton que
aparece publicado dentro del dossier de la edicion impresa «El intratable Pierre-Joseph Proudhon»).
El es quien, antes que nadie, en 1840, en su libro ;Qué es la propiedad?, se refiere de forma explicita
y, de manera tedrica, determinante a la idea de anarquia. Es asimismo él quien produce la obra més
consecuente, aunque solo sea en cantidad. Pero, a su lado, hay que citar igualmente a Max Stirner, cuyo
libro El éinico y su propiedad (1845) se convertira en una de las referencias ulteriores del anarquismo, que
estaba naciendo entonces. O incluso al médico Ernest Coeurderoy (1825-1862),% al pintor-empapelador
Joseph Déjacque (1822-1864)° y, por supuesto, a Mijail Aleksandrovich Bakunin (1814-1816), un viejo
y atipico hegeliano de izquierdas que, en cuestion de aiios, no solo contribuiria de forma determinante

"La First Anarchist Studies Conference (organizada del 4 al 6 de septiembre de 2008 por el Centre for the Study of Inter-
national Governance de la Universidad de Loughborough [Reino Unido]) confirma a este respecto una renovacion. Los ciento
cincuenta participantes provenian de la mayoria de los paises angléfonos, pero asimismo de la Republica Checa, de Grecia,
de Paises Bajos, de Israel, de Turquia y de Dinamarca.

?Autor de Hurrah! ou la Révolution par les cosaques (1854), Cent Pages, Grenoble, 2000.

3Cfr. 1a compilacién de textos A bas les chefs!, Champ libre, Paris, 1979.



al desarrollo del pensamiento libertario, sino, asimismo, en oposicién al marxismo, al nacimiento del
anarquismo obrero.

La segunda cuna del anarquismo, desde el punto de vista filosofico, se halla (paradéjicamente) justo
donde no esperariamos encontrarla: en las practicas obreras y revolucionarias que, bajo formas muy
diferentes y durante un poco mas de medio siglo, desde la Primera Internacional hasta el aplastamiento
de la revolucion espafiola en mayo de 1937, se manifiestan en la mayoria de paises en vias de industria-
lizacion, en Francia, en Espafia y en Italia, pero asimismo desde Rusia hasta los Paises Bajos y desde
Estados Unidos hasta Brasil y Argentina.

Desde los obreros relojeros de la Federacion Jurasiana hasta la poderosa Confederacion Nacional del
Trabajo (CNT) espafiola,* continuamente renacientes aunque esporadicos y de corta duracién debido
a su radicalidad, estos movimientos siguen sin conocerse bien.> Desparecieron sucesivamente, en el
momento de su apogeo, a causa de tres golpes: la Primera Guerra Mundial en el caso europeo, la violenta
reaccion de los diferentes fascismos y otros regimenes militares que se impusieron en muchos lugares
del mundo a lo largo de los afios veinte y treinta, y, en dltimo lugar, la versién del «comunismo» que
reinaba entonces a la sombra de la dictadura estatal en Rusia.

Habra que esperar a los acontecimientos conocidos como Mayo del 68 y, desde una 6ptica méas global,
al dltimo cuarto del siglo XX para que el proyecto y el pensamiento libertario renazcan de sus cenizas.
Y esto, de nuevo, bajo el efecto de un doble impulso.

El producido tanto por los movimientos como por las formas de reivindicacion y de accién (autoges-
tion, asambleas generales, luchas antiautoritarias) que, durante algunos afios, recorren un gran nimero
de paises; y el dado en el plano filoséfico por una constelaciéon de enfoques tedricos originales y diver-
sos, desde Jean Baudrillard hasta Gilles Deleuze pasando por Michel Foucault, Jacques Derrida, Félix
Guattari y muchos otros.

Con lo que podriamos definir como un nietzscheanismo de izquierdas, no asistimos inicamente a la
emergencia de un pensamiento emancipador capaz de hacer vacilar cincuenta afios de hegemonia mar-
xista de izquierdas. Era asimismo posible dar sentido al anarquismo, a su dimension tedrica —un inmen-
so corpus de textos, tratados, opusculos, asi como trabajos inéditos a menudo heterdclitos, dificilmente
accesibles y en parte perdidos (respecto de Bakunin)—, pero también, y de forma mas sorprendente, a
un conjunto de movimientos y de experimentos libertarios, en particular obreros, de los que comenza-
mos a percibir la importancia. Este sorprendente encuentro entre movilizaciones y nietzscheanismo de
izquierdas, con toda la razén denunciado por sus enemigos bajo el nombre de «pensamiento del 68»,°
presenta tres caracteristicas singulares.

En primer lugar, el separatismo, la autonomia y la diferenciacion. Es decir, la capacidad de los opri-
midos de convertirse en «duefios», sus «propios duefios» como dicen los sindicalistas libertarios, al
extraer de ellos mismos y de sus movimientos todo lo necesitan para cambiar el mundo. En un libro
postumo, De la capacidad politica de la clase obrera (entonces leido y releido por militantes obreros),

*Entre las organizaciones mas importantes, sefialamos: en Francia, la Federation des Bourses du Travail y la Confederacién
General del Trabajo (CGT, sindicato francés), desde finales del siglo XIX hasta principios de los afios veinte; en Italia, la Uniéon
Sindical Italiana (USI, en sus siglas en italiano), desde 1912 hasta 1922; en Espafia, la Confederacién Nacional del Trabajo
(CNT), desde 1911 hasta 1937; la Federacién Obrera Regional Argentina (FORA), desde 1901 hasta 1930; la CGT portuguesa,
desde 1919 hasta 1924; los Industrial Workers of the World IWW), desde 1905 hasta 1917; en Suecia, la Organizacién Central
de Trabajadores de Suecia (SAC, en sus siglas en sueco), desde 1910 hasta 1934; en Holanda, el Secretariado Nacional de los
Trabajadores (NAS, en sus siglas en sueco), desde 1895 hasta principios de los afios veinte, la Union Libre de Trabajadores de
Alemania (FAUD, en sus siglas en aleman), a principios de los afios veinte, etc.

5Léase Daniel Colson, Anarcho-syndicalisme et communisme, Saint Etienne, 1920-1925, Atelier de création libertaire, Lyon,
1986, y, sobre el anarquismo obrero brasilefio, Jacy Alves de Seixas, Mémoire et oubli. Anarchisme et syndicalisme révolutionnaire
au Brasil, Maison des sciences de ’homme, Paris, 1992.

*Luc Ferry y Alain Renault, La pensée 68. Essai sur [’antihuma-nisme contemporain, Gallimard, Paris, 1985.



y en términos eminentemente nietzscheanos, Proudhon explica: «La separaciéon que recomiendo es la
condicion misma de la vida. Diferenciarse, definirse, es ser; al igual que confundirse y absorberse, es
perderse. Que la clase obrera se dé por enterada: ante todo es necesario que deje de estar tutelada y de
ahora en adelante acttie exclusivamente por si misma y para ella misma».’

En su lucha por la emancipacioén, los diferentes movimientos del anarquismo obrero consideran efec-
tivamente que no tienen que pedir nada a nadie, puesto que pretenden «ser todo» (como se pone de
manifiesto en la letra de La Internacional). Buscan algo completamente nuevo y que nadie se lo puede
dar porque son ellos quienes lo aportan.

En el segundo punto de encuentro filoséfico entre el nietzscheanismo de izquierdas y el anarquismo
obrero se hallan el federalismo y el pluralismo. Conocemos la concepcién nietzscheana de la volun-
tad de poder, concebida bajo la forma de una pluralidad de pulsiones, fuerzas y deseos. Nos es menos
conocido el modo original mediante el cual los diferentes movimientos obreros anarquistas materiali-
zaron el concepto de «fuerza colectiva» de Proudhon, ese compuesto de potencias, esa resultante de los
conflictos y de la asociacion de una multitud de tendencias diferentes y contradictorias.

A la voluntad de poder de Nietzsche concebida bajo la forma de «complejos de fuerzas que se unen
o se rechazan, se asocian o se disocian», escribe Michel Haar,? responden asi, en muchos lugares del
mundo y durante mas de medio siglo, la tension, el equilibrio y la multiplicidad de practicas y de modos
de organizacion basados totalmente en el federalismo, en la libre asociacion, en la afinidad y en el
contrato siempre revocable. Pero también en la vida intensa y agitada de procesos de masas en los
que cada ser —individuo, grupo, sindicato, comuna, unién o federacion...— dispone de una completa
autonomia, de la posibilidad de poder separarse.

A estos dos primeros encuentros, mas alla del tiempo y del espacio, entre el anarquismo practico y el
pensamiento de Nietzsche, pero asimismo de Gottfried Wilhelm Leibniz, de Baruch Spinoza, de Alfred
North Whitehead y de muchos otros, podemos afiadir un tercero, quizas el mas importante: la accion
directa y el rechazo de la representacion. Para el anarquismo, asi como para Nietzsche por ejemplo, se ha
de ir mas alla de las mentiras y de las trampas de la representacion politica o social que los movimientos
libertarios han denunciado incansablemente y de la que Pierre Bourdieu ha analizado los ardides y la
credulidad excesiva en ella.’

Al igual que Nietzsche y continuando con Bourdieu, el anarquismo pretende ir a las raices de la
dominacién y poner al dia los mecanismos de la representacién lingiiistica y simbdlica. Es ahi donde
Dios, la ciencia y los discursos mentirosos vienen a confundirse con el Estado, ese «perro hipocrita —
denuncia Nietzsche— al que le gusta disertar para hacer creer que su voz sale del interior de las cosas».!°
Ahi donde estan, como explica Victor Griffuelhes, uno de los responsables de la Confederaciéon Nacional
del Trabajo (CGT) francesa antes de 1914, «la confianza en el poder de los politicos y la confianza en el
Dios del sacerdote, el sindicalismo sustituye estas por la confianza en uno mismo, esto es, por la accion
directa».!!

Expresando sus potencialidades revolucionarias en el contexto particular de los afios sesenta y se-
tenta, el pensamiento de Mayo del 68 no se contenta con dar sentido a ese anarquismo del pasado que
alimenta las razones de su propia radicalidad. Contribuye a inscribirlo en una tradicién filoséfica mu-
cho maés vasta, oculta en los defectos de un orden real o imperial. Al igual que Nietzsche algunos afios
mas tarde, el anarquismo nacié en un dia concreto, en algin lugar de Europa. Pero al igual que él se

"Pierre-Joseph Proudhon, La capacidad politica de la clase obrera, Jicar, Asturias.

8Michel Haar, Nietzsche et la métaphysique, Gallimard, Paris, 1993.

Pierre Bourdieu, «La délégation et le fétichisme politique», Actes de la recherche en sciences sociales, n° 52-53, Paris, junio
de 1984.

OFriedrich Nietzsche, Asi hablé Zaratustra, Edimat Libros, Madrid, 2003.

1Victor Griffuelhes, Le Syndicalisme révolutionnaire, La Publication sociale, Paris, 1909.



sorprendia «de escribir libros tan buenos» y asimismo de reencontrar sus propias ideas en Leibniz y
en Spinoza, la idea anarquista puede a su vez sorprenderse de dar sentido al conjunto de la historia
humana, de los esclavos de las revueltas de Espartaco a los ismailies reformados del siglo XII persa, a
los «turbantes amarillos» del taoismo del siglo II antes de Cristo o a los husitas checos del siglo XV.

El anarquismo no es una filosofia, ni tan siquiera es un programa politico o un modelo de funciona-
miento social y econémico. A través de sus multiples caras y de su forma de responderse a si mismo,
en otros lugares, antafio y en el interior de una multitud de practicas diferentes, el proyecto libertario
se afirma como una relacion con el mundo que difiere radicalmente de las practicas, de los cédigos, de
las percepciones y de las representaciones existentes. Deshace estos en beneficio de una recomposiciéon
de la totalidad de lo que es, cuando la vida cotidiana, las practicas politicas y sociales, las creaciones
artisticas, la ética y los ejercicios del pensamiento no son mas que ocasiones distintas de expresar y de
repetir cada una por si misma lo que les aglutina a todas ellas.



Biblioteca anarquista

Anti-Copyright

Daniel Colson
Anarquismo: Una tradicion revolucionaria y filoséfica

Recuperado el 22 de octubre de 2016 desde anarquismoenpdf.tumblr.com
Este texto se public6 en un dossier de la edicién francesa de Le Monde Diplomatique, de 2009. En la
version espafiola del dossier, este texto no se incluy6. Desconozco quién lo tradujo (N. del E.). Ediciéon
de La Congregacion [Anarquismo en PDF], original en
https://elanticristodistro.blogspot.com.es/2011/04/anarquismo-una-tradicion-
revolucionaria.html.

es.theanarchistlibrary.org


http://anarquismoenpdf.tumblr.com
https://elanticristodistro.blogspot.com.es/2011/04/anarquismo-una-tradicion-revolucionaria.html
https://elanticristodistro.blogspot.com.es/2011/04/anarquismo-una-tradicion-revolucionaria.html

