
Biblioteca anarquista
Anti-Copyright

George Woodcock
Albores del anarquismo

Recuperado el 15 de junio de 2013 desde kclibertaria.comyr.com
Publicado originalmente en el primer tomo de la “Colección Historia

del Anarquismo”, de ediciones Tierra y Libertad.

es.theanarchistlibrary.org

Albores del anarquismo

George Woodcock





sica que estaba ardiendo, y sobre el grabado este epitafio: “Perezca el
gobierno revolucionario antes que un principio”.

Enjuiciando los años de la revolución, Varlet declara que “el despo-
tismo ha pasado de los palacios de los reyes al círculo del comité. No es
el manto real ni el cetro, ni la corona por lo que se hacen odiar los re-
yes, sino por la ambición y la tiranía. Enmi país solamente ha habido un
cambio en los hábitos”. “¿Por qué razón—pregunta Varlet— un gobierno
revolucionario habla de convertirse de este modo en una tiranía como
el poder de un rey? En parte —replicaba— porque la intoxicación del
poder hace desear a los hombres tenerlo siempre en las manos. Pero en
esta cuestión hay algo más que la simple debilidad de los hombres, hay
una contradicción dentro de la misma institución del gobierno. ¡Qué
monstruosidad, qué pieza maestra de maquiavelismo es de hecho este
gobierno revolucionario! Para cualquier ser razonable, gobierno y revo-
lución son incompatibles, a menos, en último caso, que el pueblo quiera
constituir los órganos del poder en insurrección contra ellos mismos, lo
cual es demasiado absurdo para creerlo”.

Aquí, al final justamente de su movimiento, el último de los “enragés”
aclara sus implicaciones. Es instructivo observar cuán tardíamente es-
tos primeros libertarios franceses llegaron a rechazar abiertamente el
gobierno. Aún comparándolos con Winstanley, es notable su falta de
un programa definido o filosofía. Pero es que su tiempo fue breve (al-
gunos tumultuosos meses de acción) y trabajaron demasiado cerca del
centro de la revolución que ellosmismos ayudaron a desencadenar, para
que sus ideas cristalizaran con precisión en tal período. Winstanley fue
capaz de estar al margen de los acontecimientos y formular sus teorías
tanto como sus conocimientos se lo permitieron, y entonces proceder a
la acción con una filosofía que le inspirarían sus hechos.

A fin de cuentas, la Revolución Francesa no fue tan improductiva de
pensamiento anarquista como puede parecer por esta relación. En el
mismo año que Juan Varlet publicaba su “Exposición” Guillermo God-
win publicaba en Inglaterra el primer gran tratado de los males de go-
bierno —y también la primera amplia declaración de los principios del
anarquismo— Investigación acerca de la justicia política. Y es dudoso
que Investigación acerca de la justicia política hubiera sido concebida
si la Revolución Francesa no hubiera ocurrido cuando ocurrió.

26

Índice general

Capítulo I . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5
Capítulo II . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16

3



Aunque no hay evidencia de que Varlet y Roux hubieran colaborado
previamente (efectivamente, hay algunas razones para creer que estos
dos populares agitadores se recelabanmutuamente), en junio de 1793 se
reunieron con el fin de promover una nueva agitación contra el costo
de la vida, y Roux pronunció una serie de discursos en los cuales no
solamente denunció la estructura de clase que la revolución permitió
sobrevivir (“¿Qué es la libertad cuando una clase de hombres mata de
hambre a otra clase?”), sino que sugirió también que la ley protege la
explotación, la cual “prospera a su sombra”. Porque no confiaba en los
legisladores, pidió que la condena de los agiotistas se escribiese en la
constitución de tal modo que no pudieran anularla los gobiernos con
su intromisión.

La agitación de los “enragés” continuó a todo lo largo del año 1793.
Se unieron a ellos Teófilo Leclerc, de Lyon, y la belleza y culta actriz
Claire de Lacombe con su organización de mujeres, la “Sociedad de Re-
publicanas Revolucionarias”. Al mismo tiempo la hostilidad de los jaco-
binos se estrechaba en torno a ellos, particularmente cuando sus voces
se alzaban contra el Terror organizarlo por el Estado. Los discursos de
los “enragés” y sus efímeros periódicos “El Publicista”, de Roux y “El
Amigo del Pueblo”, le parecían a Robespierre tan antigubernamenta-
les como nos parecen a nosotros hoy y no tuvo intención de tolerar
indefinidamente una tal propaganda. Roux y Varlet fueron detenidos;
la “Sociedad de Republicanas Revolucionarias” fue suprimida, a pesar
de una tumultuosa manifestación de seis mil mujeres. Roux fue lleva-
do ante el tribunal revolucionario, y, convencido de que su muerte era
inevitable, se burló de la guillotina suicidándose penosamente. “No me
quejo del tribunal —dijo antes de morir—; ha actuado de acuerdo con la
ley. Pero yo he actuado de acuerdo con mi libertad”. Morir colocando
la libertad por sobre la ley fue la muerte de un anarquista.

Aún fue reservado a Varlet, que sobrevivió al Terror, establecer ex-
plícitamente las conclusiones anarquistas deducidas del movimiento de
los “enragés” sobrevivientes. Varlet fue testigo de la subsecuente tiranía
del Directorio, y lleno de ira publicó lo que debe considerarse como el
como el primer manifiesto anarquista aparecido en la Europa continen-
tal. Su propio título era “Explosión” y en la portada lleva un gravado
mostrando nubes de humo y llamas despedidas de una estructura clá-

25



Desde el principio Roux fue activo en la vida revolucionaria de París.
Frecuentó el club de los cordeleros, y en mayo de 1792 ocultó a Marat
en su propia casa, una acción que no le sirvió para librarse más tarde
de los ataques del propio autodenominado “amigo del pueblo”. Fracasó
como candidato a la Convención y eventualmente llegó a ser miembro
del Consejo General de la Comuna.

Pero no fue hasta fines de 1792 cuando Roux empezó a mostrar el
extremismo de las opiniones que desarrolló mientras trabajaba entre
los zapateros y carpinteros de Gravilliers, que fueron sus más próximos
asociados. El fracaso de la Revolución en satisfacer las demandas que
él le había hecho durante su primer año pesaba mucho en su mente, y
pronunció un discurso por entonces en el cual expresó por primera vez
sus tendencias anarquistas declarando que “el despotismo senatorial es
tan terrible como el cetro de los reyes, porque condena al pueblo sin que
él se de cuenta de ello, le hace víctima de brutalidades y le subyuga con
leyes que ellos mismos se suponen que han hecho”. Durante las turbu-
lentas semanas que siguieron, cuando los peticionarios aparecieron en
el foro de la Convención en demanda del “control” de precios y el pobre
pueblo de Gravilliers se amotinó contra los tenderos. Roux los defendió
y hasta jugó un papel importante en la incitación de la revuelta.

Fue durante marzo de 1793 cuando Roux, cuya notoriedad iba en au-
mento, se le unió un joven orador revolucionario, Juan Varlet. Como
Roux, Varlet era un hombre culto. Venía de buena familia, había estu-
diado en el colegio de Harcourt, y al surgir la Revolución tenía una
modesta renta privada así como también un puesto en el servicio civil.
La Revolución lo llenó de entusiasmo desinteresado, de esa especie de
entusiasmo que puede tornarse en amargura cuando se frustran las es-
peranzas. Llegó a ser un orador popular; entonces, en marzo de 1793, se
destacó iniciando los primeros ataques a los girondinos. Pero de la mis-
ma manera como detrás de la agitación sobre los precios que promovía
Roux quedaba la idea de una posesión común de la propiedad, así, tras
los ataques de Varlet al grupo más conservador de la Convención que-
daba una condenación general a la idea de gobierno por representación.
En cada caso los jacobinos, comprobando el clamor popular de las de-
mandas de los “enragés”, se aprovecharían de ellos para utilizarlos para
sus propios propósitos políticos.

24

Capítulo I

Los historiadores anarquistas (particularmente Kropotkin, Nettlau y
Rocker) han querido encontrar antecedentes a sus propias convicciones
entre una gran variedad de escritores y filósofos del pasado. Lao Tzé,
Zenón, La Boetie, Fenelón yDiderot figuran entre los predilectos en este
sentido. Y Rebelais, por su parte en el delicioso y caballeresco libro en
el que describe la Abadía deThéleme, admite el valor del lema libertario
“haz lo que quieras”.

Movimientos religiosos enteros, tales como los de los anabaptistas,
los husistas, los doukhobors y los esenios han sido injertados con ramas
del ancestral árbol del anarquismo; y el tolstoiano francés Lechartier no
ha sido el único en afirmar que el verdadero fundador del anarquismo
fue Jesucristo y… “la primera sociedad anarquista fue la de los apósto-
les”.

Yo creo que la búsqueda de los antecesores del anarquismo se obstacu-
liza por cierta confusión existente entre algunas actitudes que radican
en el núcleo mismo del anarquismo a la par que en otros credos (fe en la
honradez esencial del hombre, deseo de libertad individual, rebeldía an-
te la dominación) que se identifican corrientemente con el anarquismo
considerado como movimiento, que aparece en cierta época de la histo-
ria, con teorías específicas y métodos y objetivos propios. El núcleo que
constituye esas actitudes puede encontrarse retrocediendo en la histo-
ria por lo menos, hasta los antiguos griegos. Pero el anarquismo como
tendencia desarrollada, articulada y claramente identificable, aparece
solamente en la era moderna de las revoluciones conscientes sociales y
políticas. El anarquismo, de hecho, es una doctrina político-social con
un específico objetivo encaminado a cambiar la sociedad, pasando de
una forma de administración autoritaria a una administración libertaria.
Esto significa que no puede aceptarse lógicamente como anarquismo
cualquier filosofía moral que pretenda un automejoramiento individual,
aunque sus defensores (como algunos de los estoicos) puedan aconse-
jar para el bien propio el abstenerse de ejercer la autoridad. Ni se puede
reconocer como anarquista un movimiento, en principio religioso, que
establezca una comunidad de bienes y una igualdad de derechos como
normas de vida, pero con el fin de salvar las almas en el otro mundo. Es

5



verdad que el anarquismo tiene una fuerza moral e incluso un elemento
casi religioso, pero solamente la combinación de este elemento con una
clara visión social da al movimiento anarquista su especial carácter y
su dinamismo peculiar.

La combinación de la moral y la visión social en términos de una
crítica radical de la sociedad comienza a surgir, de una forma percepti-
blemente anárquica, aproximadamente después del colapso de la Edad
Media y la quiebra concurrente de la cristiandad medieval y el orden so-
cial del feudalismo. Esta doble quiebra había de conducir, por una parte,
al surgimiento del nacionalismo y del moderno Estado centralizado, pe-
ro, por la otra, al nacimiento de un impulso revolucionario que desde
el principio empezó a desarrollar en su seno las corrientes autoritarias
y libertarias cuya división maduró durante el siglo diez y nueve en el
conflicto entre el comunismo marxista y el anarquismo.

Almismo tiempo que la gran disolución de la sociedadmedieval tomó
aspectos eclesiásticos, sociales y políticos que son difíciles de esclarecer,
los movimientos insurgentes retuvieron también, por lo menos hasta el
fin del siglo diez y siete, algo de ese triple aspecto. La critica extrema
de la vida, social y política de la sociedad durante el Renacimiento y la
Reforma no fue impulsada y divulgada sólo por los ateos y los agnós-
ticos de aquel tiempo, que habían de encontrarse generalmente entre
las clases cultas superiores, sino más bien por los fundamentalmente
disidentes religiosos, que criticaban lo mismo a la Iglesia que al sistema
de autoridad y propiedad privada de la época, basándose en una inter-
pretación literal de la Biblia. En muchas de sus demandas iba implícito
el deseo de un retorno a la justicia natural del Jardín del Edén. Cuando
el malaventurado sacerdote Juan Ball recitaba en su tiempo la famosa
copla:

Cuando Adán cavaba y Eva hilarla.
¿Quién era entonces el noble?
Era sintomático el ansia demostrada por una perdida sencillez cuyo

eco, tres siglos más tarde, se percibía en los panfletos que Gerard Wins-
tannley y los Diggers hacían circular durante la “Comonwealth”.

Las demandas de los campesinos que se rebelaron en Inglaterra du-
rante el siglo catorce y los que se rebelaron en Alemania en los primeros
años del siglo diez y siete, no eran en sí mismas revolucionarias. Los des-

6

y que abogaban porque el pueblo actuara directamente a la vez que
veían en las prácticas de la distribución igualitaria de la riqueza una
mejor forma de terminar con el sufrimiento de los pobres que con los
procedimientos de acción política propiamente dicha. La acusación que
lanzaron los jacobinos contra Roux de que dijo que “debe ser proscrita
toda clase de gobierno” es cierta, ya que en eso estaban completamente
de acuerdo todos los “enragés”.

Jaime Roux, el más celebrado de todos ellos fue uno de los sacerdotes
que actuaron en la Revolución; era un clérigo de la comarca a quien ya
antes de 1790 se le había acusado de incitar a los campesinos de su distri-
to a quemar y saquear los castillos de los terratenientes que intentaban
hacer prevalecer sus derechos feudales. “La tierra pertenece por igual
a todos” se decía que dijo a sus feligreses. Continuó siendo sacerdote
aún después de la Revolución, en la cual creyó ver un reflejo del espíri-
tu puro del cristianismo. Una vez definió su misión como la de “hacer
a todos los hombres iguales entre sí, como lo son en toda la eternidad
ante Dios”. Pero es difícil creer que un hombre del temperamento y la
actitud de Roux permaneciera siendo un ortodoxo católico romano, y
es muy probable que su idea de Dios fuese muy semejante a la que tenía
Winstanley.

La sinceridad de Roux fue la causa de que fuera tan pobre como el
más estricto de los ascetas cristianos, y su compasión por los trabaja-
dores del barrio de Granvilliers de París, donde vivía, parece haber sido
una de las causas de su radicalismo extremo. Había, además, un rasgo
de duro fanatismo en su carácter que le llevó a cometer, por lo menos,
una acción que lamentablemente manchó su memoria. Mientras Tomás
Paine intercedió por la vida de Luis XVI, Roux era uno de los encarga-
dos de atestiguar la ejecución del rey. Antes de dejar la prisión, Luis,
viendo que Roux era un sacerdote, le preguntó si podía confiarle su
testamento, Roux replicó fríamente: “Yo estoy aquí solamente para lle-
varte al patíbulo”. Y, sin embargo, el hombre que miró con satisfacción
la ejecución del rey como viva manifestación de la autoridad, tenía que
protestar más tarde desde su propia celda de la prisión contra las bruta-
lidades que el Terror inflingía a hombres y mujeres cuyo único crimen
consistía en el rango a que pertenecían por su nacimiento.

23



una manifestación anarquista. Esta discrepancia está apoyada por el
hecho de que los hombres a quienes la Comuna lanzó como dirigentes
(hombres como Hebert, Chaumette y Pache) eran simplemente revolu-
cionarios, que aceptaban el Estado, apoyaron el terror y propugnaron
tácticas que no tenían nada de libertarias ni los distinguían esencialmen-
te de Dantón y Robespierre, los rivales que, eventualmente, les destru-
yeron. La comuna no fue anarquista en ningún sentido real, pero sí fue
efectivamente federalista, y aquí se anticipó a Proudhon al desarrollar
un tanto esquemáticamente la especie de armazón en el cual él pensó
que podría desenvolverse una sociedad anarquista.

Pero tenemos que mirar más allá del mutualismo de Condorcet y
el federalismo de la Comuna para encontrar los elementos realmente
anarquistas en la Revolución Francesa, Kropotkin se preocupó tanto
de seguir las huellas de las manifestaciones populares que se descuidó
injustamente de las individualidades que demostraron una actitud más
genuinamente anarquista sobre los acontecimientos de su tiempo. En la
Gran Revolución Francesa dedicó escasa atención a .Jaime Roux, Juan
Varlet y los otros “enragés”, y en el esbozo de prehistoria anarquista que
aparece en La ciencia moderna y el anarquismo ni siquiera los men-
ciona. Sin embargo, si hay verdaderos antecesores del anarquismo en la
Revolución Francesa es entre estos valerosos intransigentes donde de-
bemos encontrarlos, por muy fracasados e históricamente oscuros que
hayan sido.

El movimiento de los “enragés” apareció durante el año 1793 y corrió
como un torbellino intermitente a través del año del terror. Como el mo-
vimiento de los “diggers” durante la guerra civil inglesa, surgió en el
momento del retroceso económico; en su mayor parte fue una respues-
ta a las penalidades de los pobres pueblos de París y de Lyon, aunque
fue también una reacción contra las distinciones sociales y económicas
que caracterizaron el endurecimiento del poder que iba adquiriendo la
ascendente clase media.

Los “enragés” no eran un partido según el moderno sentido de la pala-
bra. No tenían organización ni convinieron en una táctica común. Eran
un grupo suelto de revolucionarios mentalmente afines que cooperaban
entre sí de la manera más rudimentaria, pero que estaban, no obstante,
de acuerdo en rechazar la concepción jacobina del Estado autoritario

22

contentos querían que terminaran ciertas imposiciones de la clerecía y
los señores, la destrucción total de la servidumbre, oprobiosa institu-
ción ya moribunda, y solamente algunos dirigentes fueron .más allá
de estas simples de mandas reformistas. Una confianza en el sistema
feudal, curiosamente cándida, por lo menos en algunos aspectos, se de-
muestra por la fe que los campesinos ingleses pusieron en la palabra
del rey aun después del asesinato de Wat Tyleren 1381. Hay un curioso
paralelo entre la actitud de aquellos campesinos y la de los incautos ru-
sos que marcharon tras el padre Gapone hacia el Palacio de Invierno en
el año 1905 con la esperanza trágicamente ingenua de encontrar, no el
plomo que les esperaba, sino la compasión comprensiva del Zar, aquel
simbólico Padre de su mundo semifeudal.

Pero entre los dirigentes de las dos revueltas, la inglesa y la alemana,
ya aparecen los primeros signos de la crítica de una sociedad dividida
en clases y unos anhelos cuya finalidad seria el anarquismo. El frag-
mento del discurso de Juan Ball que Froissart ha conservado (casi todos
conocemos las opiniones de aquel hombre fascinante cuya tempestuosa
presencia emerge casi sola de la oscuridad medieval) ataca tanto la pro-
piedad privada como la autoridad y advierte el eslabón inquebrantable
que les une, cuyas complicaciones habrían de señalar en un desarrollo
teórico admirable los socialistas del siglo XIX.

“Las cosas no pueden ir bien en Inglaterra ni irán nunca
hasta que todos los bienes sean poseídos en común y no
haya siervos ni señores y todos seamos iguales. ¿Por qué
razón ellos, a quienes llamamos señores, obtienen lo me-
jor de nosotros? ¿Porque lo merecen? ¿Porque nos tienen
esclavos? Si todos descendemos de un padre y una madre,
Adán y Eva, ¿cómo pueden sostener o probar que ellos son
dueñosmás legítimos que nosotros? ¡Excepto acaso porque
ellos nos hacen trabajar y producir a nosotros para gastar-
lo ellos! Ellos visten de armiño, pieles y terciopelo y noso-
tros de basto lino. Ellos tienen vinos, especias y buen pan,
mientras que nosotros sólo conseguimos pan de centeno,
residuos, paja yagua. Ellos tienen magníficas residencias y
nosotros las fatigas del trabajo y debemos afrontar la lluvia

7



y el viento en los campos. Y es de nosotros, de nuestro tra-
bajo de donde obtienen los medios para mantener su pom-
pa. Y aún nos llaman siervos y están siempre listos para
batirnos si no cumplimos sus órdenes”.

Ball denuncia la propiedad privada y pide la igualdad, pero no parece
rechazar completamente el gobierno como tal. Durante mucho tiempo
observamos aspiraciones a un comunismo igualitario nacido dentro de
lo que es aún el armazón autoritario.

En el primer bosquejo literario de una sociedad igualitaria ideal, la
Utopía, de Tomás Moro (1513), esta sociedad es gobernada por una au-
toridad complicadamente elegida e impone a sus componentes reglas de
conducta extraordinariamente estrictas. Y aunque se han hecho esfuer-
zos por descubrir elementos libertarios en la revuelta de los campesinos
alemanes conducida por Tomás Munzer, y en la comuna de los anabap-
tistas deMunster, la práctica de esosmovimientos parece desconocer en
cada caso actitudes francamente antiautoritarias sugeridas por las decla-
raciones de sus dirigentes. Munster combatió la autoridad, pero no hizo
sugerencias concretas referentes a una sociedad que pudiera prescindir
de ella; y cuando intentó establecer su comuna ideal en Mulhausen, na-
da apareció evidentemente que pueda considerarse como una sociedad
anarquista. Engels resumió la situación muy claramente en La guerra
de los campesinos en Alemania: “En realidad Mulhausen permaneció
como una ciudad imperial republicana con una constitución un tanto
democrática, con un senado elegido por sufragio universal y bajo «con-
trol» de un fórum y proveyendo de alimentos a los pobres de manera
inmediata. El cambio social, que tanto aterrorizó a las contemporáneas
clases medias protestantes, en realidad nunca fue más allá de un intento
prematuro débil e inconsciente de establecer una sociedad burguesa de
la última época”.

En cuanto a los anabaptistas, sus denuncias de una autoridad terre-
nal fueron contradichas por sus teocráticas inclinaciones, y en verdad
que hubo poca tendencia genuinamente libertaria en el intento de im-
poner colectivamente el comunismo de Munster, o en la expulsión de
la ciudad de aquellos que se negaron a convertirse en anabaptistas o
en la puritana iconoclastía que condujo a destruir los manuscritos y los

8

secciones cuando se convertían en órganos políticos y dominados por
los jacobinos.

En relación con esto Kropotkin cita un párrafo de las “Actas de la
Comuna”, de Sigismundo Lacroix, describiendo la marcha hacia la in-
dependencia en forma unificada, lo cual fue evidente en la primitiva
organización de la Comuna.

“El estado de ánimo de los distritos… se explica por sí mis-
mo por un fuerte sentimiento de unidad comunal y por una
tendencia no menos fuerte hacia un autogobierno. París no
quiso ser una federación de sesenta repúblicas cortadas al
azar cada una de ellas en su propio territorio: la Comuna
es una unidad compuesta de sus distritos unidos… Pero al
lado de este principio aceptado sin discusión otro princi-
pio fue puesto en evidencia: que la Comuna debe legislar
y administrarse a sí misma directamente tanto como le sea
posible. El gobierno por representación debe quedar redu-
cido al mínimum; todo lo que la Comuna puede hacer di-
rectamente debe ser hecho por ella, sin ningún intermedia-
rio, sin ninguna delegación, si no puede ser hecho por los
delegados reducidos al papel de comisionados especiales,
actuando bajo la fiscalización incesante de aquellos que les
encomendaron la comisión… El derecho final de legislar y
administrar para la Comuna pertenece a los distritos, a los
ciudadanos reunidos en la asamblea general de los distri-
tos”.

En tal organización Kropotkin ve una previa expresión de “los prin-
cipios anarquistas”, y de aquí concluye que estos principios “tuvieron
su origen, no en especulaciones teóricas, sino en loshechos de la Gran
Revolución Francesa”. “Pero aquí, de nuevo, su ansiedad por probar los
orígenes populares del anarquismo le hace caer en la exageración. Lo
que él omite es el hecho de que “el derecho de legislar” aún existe, aún
cuando haya sido puesto al nivel de las asambleas generales; el pueblo
gobierna. Por eso debemos considerar a la comuna de los años revolu-
cionarios como un intento de democracia directa más bien que como

21



en que se hallan enfrascados los socialistas libertarios —anarquistas— y
los socialistas autoritarios —marxistas—.

Kropotkin dedicó uno de sus más eruditos libros, La Gran Revolu-
ción, a una interpretación de los movimientos populares que jugaron
una parte en los tormentosos años de 1789 al fin del dominio jacobino
en el 9 de 1793. Su inclinación anarquista le llevó a destacar con vi-
gor enorme los elementos libertarios que actuaron durante ese período,
pero ello le proporcionó también la oportunidad de ver estereoscópica-
mente los acontecimientos de la Revolución, apercibiéndose de los altos
relieves de las causas económicas y sociales más bien que por los bajos
y casi nulos relieves de una mera lucha entre las personalidades y los
partidos políticos.

Evidentemente que podemos seguir a Kropotkin cuando ve en la Re-
volución la emergencia de un número considerable de ideas y tenden-
cias que habían de cristalizarse eventualmente alrededor del núcleo del
anarquismo del siglo XIX. Condorcet, uno de los grandes sembradores
de ideas de la época, que creyó en el progreso indefinido del hombre
hacia una libertad sin clasificaciones, había lanzado (desde donde se
ocultaba de los verdugos jacobinos) la idea de la mutualidad, que fue
una de las columnas riel anarquismo de Proudhon. Condorcet concibió
la idea de una gran ayuda mutua entre los trabajadores que les salvaría
de los peligros encarnados en las crisis económicas, durante las cuales,
sin esa ayuda mutua, se verían forzados a vender trabajo a precios de
hambre.

La otra columna del proudhonismo el federalismo, fue motivo de mu-
chas discusiones e incluso de experimentos durante la Revolución Los
girondinos la concebían como un expediente político. Mientras que los
comuneros de París de 1871 veían en la república federal un medio de
salvar a París de una Francia reaccionaria, los girondinos imaginaban
que se podía salvar a Francia del dominio de un París jacobino. Un fe-
deralismo más genuino y práctico que el que surgió de entre las varias
instituciones revolucionarias semi espontáneas de aquel tiempo; prime-
ro en los “distritos” o “secciones” en que había sido dividida la capital
con propósitos electorales y en la cual se alzó la Comuna de París, y más
tarde en la red de “Sociedades Populares” y “Fraternidad”, así como en
los Comités Revolucionarios, que tendían a ocupar los puestos de las

20

instrumentos musicales. Un pequeño grupo de santos anabaptistas pa-
rece que ejerció una autoridad un tanto despiadada durante la mayor
parte del tiempo de la historia tormentosa de la comuna de Munster, y,
al final, Juan de Leyden llegó a ser, no sólo el jefe espiritual sino tam-
bién el regente temporal de la ciudad, proclamándose Rey de la Tierra,
destinado a anunciar la Quinta Monarquía que prepararía la Segunda
Vuelta de Cristo.

Analizarlos desde un punto de vista anarquista, la falta que mayor-
mente se nota en estos movimientos es su cadencia de sentimiento de
individualismo igualitario. Desprenderse de la medieval tendencia de
ver al hombre como un miembro de una comunidad ordenada por Dios
presentó un lento proceso, agudizado extremadamente entre el trabaja-
dor de la tierra y las clases artesanas (tomados como modelo comunal
de la guilda y la vida rural); en las cuales se basaron principalmente las
revueltas de los campesinos y el movimiento anabaptista.

Los historiógrafos anarquistas, casi sin excepción, caen aquí en el
error de creer que las comunidades primitivas o medievales basadas en
la ayuda mutua y toscamente igualitarias por naturaleza, son necesa-
riamente individualistas; cuando lo contrario es, desde luego, lo más
frecuente, dado que se inclinan hacia un modelo tradicional en el cual
domina el conformismo y, excepcionalmente, algún rencor.

De hecho, en la Europa, medieval, la tendencia individualista emer-
ge primero entre las clases cultas de las ciudades italianas durante el
“Quattrocento”. Aparece como un culto a la personalidad, lo cual no tie-
ne nada que ver con las ideas de reforma social, y en este aspecto más
bien conduce al orgullo despótico que al deseo de las diversas realiza-
ciones realmente sociales de los sabios humanistas. Pero, no obstante,
ello crea un nuevo interés hacia el hombre, considerado antes corno
individuo que como mero miembro de un orden social determinado. Y
ese sentimiento comienza a impregnar la literatura del sur de Europa
desde Dante, y la propia Inglaterra desde Chauce, hasta que conduce al
desarrollo de formas literarias individualistas tales como el drama isa-
belino, la biografía y la autobiografía y, eventualmente, la novela, todas
ellas basadas en un firme y profundo interés en la naturaleza sicológica
y emocional del hombre que se mantiene libre.

9



Paralelamente a esta tendencia secular, las últimas fases de la Refor-
ma culminan en una especie de radicalismo religioso que va más allá
de las sectas milenarias, tales como las de los anabaptistas, en la cual,
particularmente entre los cuáqueros, se desarrolla un aspecto comple-
tamente personalista de la religión, rechazando toda forma organizada
y basándose ella misma en la idea de “la luz interior” o, como también
dijo Jorge Fox, en la de “Dios en cada hombre”, lo que nos lleva muy cer-
ca de algunas ideas anarquistas de justicia y de razón inmanente. Todas
estas tendencias contribuyeron a formar el mundo intelectual del siglo
XVII y lo impulsó hacia una consideración profunda de la naturaleza de
la libertad. Y es durante la guerra civil de Inglaterra, el primero de los
tres grandes movimientos revolucionarios, donde se forma el mundo en
el cual el anarquismo emerge eventualmente como doctrina completa
y los impulsos reconocidamente libertarios aparecen en la historia de
Europa.

Los hombres que lucharon en la guerra civil fueron, mucho más de lo
que generalmente se cree en ambos lados, los herederos del individualis-
mo del Renacimiento. El ejemplo de mayor magnificencia del variante
barroco del culto a la personalidad es, seguramente, el “Satán” deMilton.
En otro sentido, el mismo nombre “Independientes” sugiere la marea as-
cendente hacia el énfasis de la consciencia personal como directriz de
predilección moral y religiosa; y aquí, de nuevo, con laAeropagítica,
Milton saca una conclusión que es más libertaría que liberal. Los cam-
bios económicos y sociales, el auge del capitalismo incipiente y la con-
solidación de la nobleza terrateniente se orientan en la misma dirección
y se combinan para producir un extremo estado de tensión política que
conduce, por medio de una rebelión, a la primera dictadura revolucio-
naria moderna (La de Cromwell, prototipo del Estado totalitario) a la
vez que a su contradicción.

El mismo individualismo que condujo a las clases medias a las luchas
políticas y militares para la creación de una oligarquía de clase, disfraza-
da con ropajes democráticos, produjo entre las capas inferiores inglesas
la aparición de los dosmovimientos radicales. El mayor de ellos fue el de
los “niveladores”, antecesores a los “cartistas” y los impulsadores del su-
fragio universal. Aunque algunos de ellos, como Walwyn, sugirieron la
propiedad en común, su demanda, en general, era más bien por la igual-

10

En la misma obra, como lo hiciera Godwin en la suya, habla del go-
bierno como una rémora a la “natural propensión a la sociedad”; y siem-
pre con palabras que nos recuerdan la introducción deInvestigación
acerca de la justicia política afirma que “cuanto más perfecta es una
civilización, menos propicia es para tener un gobierno, porque cuanto
más se debilita o se inhibe éste, aquella regula sus propios asuntos y
se gobierna a sí misma”. Aquí tenemos el mismo punto de vista que ya
hemos visto que caracteriza al anarquista típico: insiste en lo pernicio-
so de la situación con un presente dominado por el gobierno, mira con
nostalgia hacia atrás añorando la edad de oro del paraíso perdido de
primitiva inocencia y se adelanta a profetizar un futuro cuya sencillez
civilizada reconstruirá la edad de oro de la libertad. En temperamento
e ideales, Paine se acercó mucho a los anarquistas. Solamente su falta
de optimismo en un futuro inmediato y previsible le impidió ser uno de
ellos.

La falta de expresiones originales del anarquismo en la revolución
americana es debida quizá a la ausencia de divisiones internas que se-
pararan a los “diggers” de los graneles en la revolución inglesa. Durante
la guerra de la independencia tales divisiones fueron enmascaradas en
gran parte por la urgencia de liberarse de la opresión interior, y sólo se
hicieron evidentes durante el siglo XIX.

De otro modo ocurrió en la Revolución Francesa, donde el choque en-
tre las corrientes autoritarias y libertarias fue violento. Por aquel tiempo
estaba fuera de lugar el encuentro entre los socialistas libertarios y los
autoritarios que aconteció en el siglo XIX. Los antecesores de las dos
fracciones fueron derrotados en las luchas separadas que sostuvieron
contra la autoridad establecida por las triunfantes facciones burguesas;
primero, los “enragés” acaudillados por Jaime Roux fueron aplastados
por los jacobinos, aunque no fueran completamente eliminados; luego
Babeuf y sus compañeros en la conspiración de “los iguales” a quienes
losmarxistas llaman con toda justeza sus precursores, fueron destruidos
por el Directorio de 1797. Hasta la gran contienda entre los bakuninis-
tas y los marxistas, que escindió a la Internacional casi ochenta años
después, los descendientes ideológicos de Jaime Roux y Graco Babeuf
no habrían de encontrarse finalmente para este interminable combate

19



mutuas, el otro crea distinciones. Aquélla nos protege; éste
nos castiga”.
“La sociedad es una bendición en cualquier estado, pero el
gobierno, aún en su mejor estado, no es sino un mal nece-
sario; en su peor estado es un mal intolerable; porque cuan-
do sufrimos o estamos expuestos (por causa del gobierno)
a las mismas miserias que podemos esperar en un país sin
gobierno, nuestra calamidad se nos hace mayor pensando
que nosotros mismos proveeremos los medios para que se
nos haga sufrir. El gobierno, como el vestido, es la señal de
la inocencia perdida; los palacios de los reyes están cons-
truidos sobre las glorietas del paraíso”.

En Paine, la desconfianza en el gobierno fue persistente; probable-
mente que esas desconfianzas aumentaron por las dificultades que en-
contró incluso con gobiernos revolucionarios, dedicó a su personal hon-
radez. Diez y seis años más tarde, en “Los derechos del hombre”, opone
a las reivindicaciones del gobierno la influencia benéfica de los impul-
sos instintivos naturales y sociales que sirvieron más tarde a Kropotkin
para escribir su Apoyo Mutuo.

“Gran parte de aquel orden que reina en el género humano
—arguye— no es efecto del gobierno. Tiene su origen en
los principios propios de la sociedad y en la constitución
natural del hombre. Existió con anterioridad al gobierno y
existiría si fuera abolida la formalidad del gobierno. La de-
pendencia mutua y el interés recíproco que el hombre tiene
sobre el hombre y cada una de las partes de la comunidad
civilizada sobre las demás crea la gran cadena que las co-
necta y las mantiene firmemente unidas. El terrateniente,
el labrador, el manufacturero, el mercader, el comerciante
y toda ocupación prosperan por la ayuda que cada una re-
cibe de la otra y del conjunto. El interés común regula sus
empresas y forma sus leyes y reglamentos; y las leyes que
el uso común establece tienen una influencia muchomayor
que las leyes establecidas por el gobierno”.

18

dad política que por la igualdad económica, y por una constitución de-
mocrática que acabara con los privilegios arrogados a sí mismos por los
altos oficiales del Nuevo Ejército Modelo. En curiosa anticipación de la
invectiva francesa revolucionaria, un panfletero cromweliano estigma-
tizaba a los “niveladores” como los “guardias quizás del anarquismo”.1
Pero no fueron los niveladores quienes representaron realmente el ala
anarquista del movimiento revolucionario inglés en el siglo XVII. Más
bien fue el diminuto y efímero grupo por cuya peculiar forma de pro-
testa social se ganó el nombre de “diggers”.2 Los “diggers” fueron en
su mayor parte gente pobre, víctimas del declive económico que cau-
só la guerra civil en la Inglaterra de la primera mitad del siglo XVII, y
sus demandas, cuando se desenmarañan de la apocalíptica fraseología
de la época, fueron esencialmente económicas y sociales. Sentían que
habían sido robados por aquellos que continuaban ricos; robados no so-
lamente de sus derechos políticos sino más aún del derecho elemental
a los medios de subsistencia. Su protesta era un grito de hambre, y sus
dirigentes,Gerard Winstanley, el principal panfletero de los “diggers”,
y Guillermo Everard, sufrieron ambos las calamidades de los tiempos,
Winstanley fue un antiguo mercero de Lancashire que se estableció en
el comercio de ropas y se arruinó por la crisis económica. “Fui vapulea-
do por el Estado y el Comercio y forzado a vivir en el campo mediante
el favor de los amigos”, dice él mismo. Everard fue un viejo soldado de
la guerra civil expulsado del ejército por distribuir propaganda de los
“niveladores”.

Los “diggers” empezaron a teorizar en… 1648 y entraron en acción
en 1649. El primer panfleto de Winstanley, La verdad levantando la ca-
beza sobre los escándalos, estableció la base filosófica del movimiento
como racionalista. Dios, según Winstanley, no es otra cosa que el “es-
píritu incomprensible, la Razón”. ¿Dónde reside la razón? se pregunta
él, y contesta: “Reside en el fondo de toda criatura de acuerdo a la na-
turaleza y modo de ser de la criatura misma, pero supremamente en
el hombre. Por lo tanto, el hombre es una criatura racional…”. Y añade,

1Se refiere a la guardia suiza del Papa de Roma.
2Cavadores. Palabra popular de sentido figurado; se aplica a quienes extraen algo

útil con mucho esfuerzo.

11



anticipándose a Tolstoi: “Esto es el reino de Dios dentro del hombre”.
De esta concepción casi panteísta de Dios como razón inmanente, se
desprende una teoría de conducta que sugiere, como las teorías de los
anarquistas de los últimos tiempos, que si el hombre actúa de acuerdo
con su propia naturaleza racional cumplirá con su deber como ente so-
cial. “Que la razón gobierne al hombre y éste no se atreverá a abusar de
sus congéneres, sino que se conducirá con ellos como se conduciría para
consigo mismo. Porque la razón le dice: «Si tu vecino está hambriento
y desnudo hoy, aliméntale y vístele; mañana puedes encontrarte tú en
la situación en que él se encuentra hoy y, entonces, él estará dispuesto
a ayudarte a ti»”. Literalmente, esto es casi cristianismo, pero se acerca
mucho al concepto kropotkiniano sobre la ayuda mutua, y en su más
importante y radical panfleto, La nueva ley de rectitud, Winstanley se
destaca con una serie de conceptos que refuerzan nuestra opinión sobre
la esencia anarquista de su pensamiento.

Equiparando a Cristo con la “libertad universal”, empieza a compro-
bar la naturaleza corruptora de la autoridad, y aquí es interesante ver
cuán profundo y ampliamente demoledor es su ataque, porque, contra-
riamente a la mayor parte de sus conciudadanos, crítica, no solamente
el poder político, sino también el poder económico del amo sobre el
criado, el poder familiar del padre sobre el hijo y del esposo sobre la
mujer: “Todo el que tiene una autoridad en sus manos tiraniza a los
otros; muchos maridos, padres, patronos, magistrados, viven como se-
ñores opresores de la carne de aquellos que están bajo su férula, sin
querer saber que sus esposas, hijos, sirvientes, súbditos, son criaturas
de su misma sangre y tienen el mismo privilegio de participar con ellos
en las bendiciones de la libertad”.

Pero el “igual privilegio a participar en las bendiciones de la libertad”
no es un privilegio abstracto; su conquista va ligada a los ataques al de-
recho de propiedad. Y aquí Winstanley es muy enfático demostrando el
lazo indestructible que une el poder político y el poder económico. “Y
que digan todos los hombres lo que quieran —arguye—, mientras ejer-
zan el mando y llamen suya la tierra usurpando esta propiedad “tuya” y
“mía” el pueblo llano no tendrá nunca libertad, ni la tierra estará nunca
libre de calamidades, lamentos y opresiones. Por esta razón el Creador
de todas las cosas es provocado continuamente”.

12

na cosa tan necesaria para el mundo político como las tormentas lo
son para el mundo físico”, evidentemente que él veía estas “pequeñas
rebeliones” más como un correctivo político que como una fuerza revo-
lucionaria, como lo demuestra al decir: “Eso impide la degeneración del
gobierno y mantiene una atención constante a los negocios públicos”.

Evidentemente, toda la carrera de Jefferson como presidente expan-
sionista, como noble poseedor de esclavos en Virginia, como jefe políti-
co fiel a los compromisos, refuerzan el sentido autoritario de sus escritos
y rechazan toda pretensión de adjudicarle un sitio en el panteón de los
precursores del anarquismo.

Una pretensión mucho más fundamentada sería el adjudicar un pues-
to en la tradición libertaria a Tomás Paine, cuya vida le convirtió en un
símbolo de los ideales comunes que ligaron los movimientos revolucio-
narios ingleses, franceses y americanos de finales del siglo XVIII. La
extrema desconfianza de Paine en todas las formas de gobierno debió
influenciar indudablemente a Godwin, con quien asoció sus activida-
des durante los años cruciales de 1789 a 1792, y las discusiones habidas
entre ambos sobre losmales del gobierno y las citas subsecuentes forma-
ron el meollo del material de Justicia Política, que fue la primera gran
critica anarquista del orden social imperante.Paine fue uno de aquellos
que pensaron que el gobierno es una necesidad muy desagradable que
soportamos por la corrupción de la inocencia original del hombre. En el
preciso momento de estallar la guerra americana de independencia, en
el histórico panfleto titulado Sentido Común, hizo una distinción entre
sociedad y gobierno que lo acercó mucho al punto de vista establecido
últimamente por Godwin:

“Algunos escritores han confundido de tal forma a la socie-
dad con el gobierno que han llegado a identificarlos com-
pletamente; y lo cierto es que no solamente son diferen-
tes, sino que tienen distinto origen. La sociedad existe por
nuestras necesidades, y el gobierno por nuestra perversi-
dad; la primera favorece positivamente nuestra felicidad,
uniendo nuestros afectos, el últimonegativamente, restrin-
giendo nuestros defectos. Una anima nuestras relaciones

17



principios cultivando Montaña San Jorge, éste se cimenta en el princi-
pio genuina y tradicionalmente libertario de la acción directa.

Capítulo II

Parece que no ha habido incidente o movimiento en la Revolución
Francesa o en la Americana que presente un esboza tan profético del
futuro pensamiento anarquista como el que los “diggers” crearon en
1648 y 1649.

Durante el siglo XIX, Estados Unidos y Francia fueron ricos en va-
riedades de teorías y acciones anarquistas, pero las manifestaciones del
pensamiento libertario que aparecieron durante las grandes revolucio-
nes del siglo XVIII fueron inconsistentes e incompletas.

Algunos escritores han visto atisbos anarquistas en la democracia la
de Thomas Jefferson, pero mientras él y algunos de sus seguidores, co-
mo Joel Barlow e incluso Aaron Burr, admiraron el libro de Godwin
Investigación acerca de la justicia política, hay bien poca evidencia
en los escritos de .Jefferson de que aceptara completamente los puntos
de vista expuestos por Godwin y de que fuera nunca algo más que un
oponente al excesivo gobierno. Cuando hizo su famosa afirmación de
que “el mejor gobierno es el que gobierna menos” no rechazaba com-
pletamente la autoridad. Al contrario, pensó que la autoridad podría
ser menos nociva si el pueblo participaba en las funciones de esa mis-
ma autoridad. “Los pueblos deben participar en la influencia sobre el
gobierno”, sostiene. “Si cada individuo componente de la masa popular
participa en la autoridad básica, el gobierno se sentirá seguro; porque la
corrupción de la masa total agotará las fuentes de riqueza particulares”.

De pasajes como éstos se deduce claramente que Jefferson, quien di-
fícilmente pudo prever que los modernos métodos de publicidad serían
mucho más corruptores que cualquier otro procedimiento de soborno
conocido en la historia, pugnaba por una sociedad a base del sufragio
universal en la cual el pueblo sería el propio gobernante en tanto cuanto
fuera posible lo que es una concepción tan opuesta a las ideas anarquis-
tas como cualquier otra concepción autoritaria. Y aunque él hablaba
también de “una pequeña rebelión de vez en cuando” como “una bue-

16

Si la crítica que hace Winstanley de la Sociedad según la ve él en
este punto crucial de su evolución ideológica termina por una repulsa
anarquista de la autoridad y de la propiedad, es interesante ver cómo
en la clara visión que tiene de la sociedad igualitaria que quiere crear,
son expuestos anticipadamente, uno por uno, los aspectos ideales que
vislumbraron dos siglos más tarde los anarquistas.

“Cuando esta ley de equidad se despierte en cada hombre
y mujer —dice—, cuando nadie se atribuya el derecho de
decir a ninguna criatura «esto es tuyo y esto es mío; éste
es mi trabajo y éste el tuyo», sino que cada cual y todos
pongan sus manos en el cultivo de la tierra y crianza del
ganado, entonces los dones de la tierra serán comunes pa-
ra todos. Cuando un hombre tenga necesidad de grano para
el ganado, que lo tome del primer granero que encuentre.
Que no haya compra ni venta, ferias ni mercados, sino que
toda la tierra sea un tesoro común para todos los hombres,
porque la tierra es del señor… Cuando el hombre ha co-
mido, ha bebido y está vestido, se siente satisfecho. Todos
pondrán alegremente manos a la obra para producir y ha-
cer estas cosas necesarias para todos y cada uno ayudará al
otro. No habrá señores imperando sobre los que no lo sean.
Cada cual será señor de sí mismo, sujeto a la ley de rectitud,
razón y equidad, que laten y rigen en él, que es el Señor”.
“El trabajo será hecho en común y todos participarán igual-
mente de sus productos. No más gobernantes. Vivirá cada
uno en paz con los otros de acuerdo a la disposición de su
propia conciencia. El comercio será abolido y en su lugar
se establecerá un sistema de almacenes abiertos a todo el
mundo”.

Todo lo que se lee es un bosquejo primitivo de la sociedad comunista
anarquista de Kropotkin, y se reconoce su semejanza cuando encontra-
mos que Winstanley, anticipándose en toda la línea a los pensadores
anarquistas, condena el castigo y sostiene que el delito tiene su origen
en la desigualdad económica, “porque, seguramente —exclama—, esta

13



propiedad particularmía y tuya ha producido toda la miseria en el pue-
blo. Porque, primero, muchos se ven obligados a robar a los otros, luego
han hecho leyes para castigar a los que robaron. Empiezan creando con-
diciones de vida que tienden al pueblo a hacer daño, a robar, y después
le castigan. Juzguen todos si esto no es injusto y nocivo”.

Winstanley insiste en que el únicomedio de terminar con la injusticia
social es que el pueblo mismo actúe, y se expresa con apolíptico fervor
sobre el papel que ha de desempeñar el pobre en regenerar al mundo.
“El pobre está levantando hasta él, del polvo de los siglos, un pueblo; es
decir, lo está redimiendo del oprobio y del desprecio con que fue tratado
hasta ahora por los privilegiados de la tierra… Por todo esto, ante todo
debe imperar la Ley de Rectitud”.

El pueblo debe actuar, sostiene Winstanley, incautándose de la tie-
rra y laborándola, lo cual representa la principal fuente de riqueza. No
cree necesario apoderarse por la fuerza de los latifundios de los ricos.
Los pobres pueden fecundizar las tierras yermas —que él estima ocupan
dos tercios del país—, y trabajarlas en común. Por la experiencia cono-
cerán los hombres las virtudes de la vida comunal y la tierra llegará a
ser un “tesoro común” que tendrá por consecuencia la plena libertad
de todos los hombres. Lo que Winstanley predica aquí es nada menos
que una forma de no-violencia que los modernos libertarios llamamos
“propaganda por el hecho”.

Las mejores páginas de La nueva ley de la rectitud se elevan al nivel
del fervor profético. “Y cuando el Señor memuestre —diceWinstanley—
el lugar y la manera de abonar y trabajar las tierras comunes, seguiré
adelante y declararé, uniendo la acción a la palabra, que como el pan
con el sudor de mi frente sin recibir ningún salario ni dárselo yo a nadie,
cuidando la tierra, tan libremente mía como de los otros”.

El señor no se demoró. “La nueva ley de la rectitud” apareció en
enero de 1649, y el 1º de abril,Winstanley y sus compañeros más cer-
canos iniciaron su campaña de acción directa marchando a Montaña
de San Jorge, cerca de Walton-on-Thomas, donde empezaron a roturar
la tierra yerma y a sembrarla de trigo, chirivías, zanahorias y alubias.
Sumaban un total de treinta a cuarenta hombres, y Winstanley invitó
a los labradores locales a que se les unieran, profetizando que en muy
breve tiempo su número llegaría a cinco mil. Pero parece que los “dig-

14

gers” lograron pocas simpatías entre los vecinos pobres y sí una gran
hostilidad entre la clerecía y los terratenientes locales, Fueron comba-
tirlos por rufianes a sueldo y mutilados por los magistrados: su ganado
fue dispersado, los semilleros arrancados y las humildes barracas donde
intentaron vivir fueron quemadas y arrasadas. Fueron llevados a com-
parecer ante el general Fairfax, quien fracaso en el intento de intimidar-
los. Se enviaron tropas de soldados a investigarles, pero fueron retiradas
más tarde, posiblemente porque algunos de ellos demostraron eviden-
te interés por las doctrinas de los “diggers”. Durante todos estos meses
difíciles Winstanley y sus partidarios eludieron el ser llevados hasta la
violencia, que aborrecían. Sus panfletos aparecieron uno tras otro du-
rante 1649, llenos de quejas correctamente expuestas contra un mundo
que se negaba a reconocerlos, y enviaron apóstoles a las comarcas ve-
cinas, con algún éxito, evidentemente, toda vez que algunos grupos de
indigentes intentaron ocupar en varios lugares las tierras no cultiva-
das del Home Counties y hasta más lejos, a través del campo, como
en Gloucestershire. Pero la resistencia de los “diggers” no era suficien-
te contra la implacable campaña de persecuciones. En marzo de 1650
abandonaron Montaña de San Jorge y, después de un fracasado intento
de establecerse en un terreno comunal del cual fueron expulsados, por
una turba dirigida por el vicario local, abandonaron definitivamente su
intento de ganar a Inglaterra para el comunismo agrario por el poder
del ejemplo. Las otras colonias parece que tuvieron una vida aún más
corta y los “diggers”, como movimiento, desaparecieron de la escena
revolucionaria hacia el verano de 1650.

El movimiento “digger” no dejó herencia ninguna en los movimien-
tos sociales y políticos posteriores, si se exceptúa a los “Cuáqueros”,
donde algunos militantes “diggers” se refugiaron. Sólo hasta el siglo
XIX se reconoció la importancia que tuvo Winstanley como precursor
de las ideologías sociales modernas. Por el vigor de sus ideas comunis-
tas, algunos marxistas, como Eduardo Bernstein, han tratado de presen-
tarlo como antecesor del marxismo, pero no hay nada enWinstanley ni
en el paraíso campesino soñado y descrito por él en “La nueva ley de
la rectitud” que pueda calificarse de marxista. Su comunismo es com-
pletamente libertario, y, asilado y sin ninguna influencia, como fue el
esfuerzo de Winstanley y sus compañeros por seguir practicando sus

15


