Biblioteca anarquista

Anti-Copyright

George Woodcock
Albores del anarquismo

Recuperado el 15 de junio de 2013 desde kclibertaria.comyr.com
Publicado originalmente en el primer tomo de la “Coleccidén Historia
del Anarquismo”, de ediciones Tierra y Libertad.

es.theanarchistlibrary.org

Albores del anarquismo

George Woodcock






sica que estaba ardiendo, y sobre el grabado este epitafio: “Perezca el
gobierno revolucionario antes que un principio”.

Enjuiciando los afios de la revolucion, Varlet declara que “el despo-
tismo ha pasado de los palacios de los reyes al circulo del comité. No es
el manto real ni el cetro, ni la corona por lo que se hacen odiar los re-
yes, sino por la ambicion y la tirania. En mi pais solamente ha habido un
cambio en los habitos”. “;Por qué razén —pregunta Varlet— un gobierno
revolucionario habla de convertirse de este modo en una tirania como
el poder de un rey? En parte —replicaba— porque la intoxicacion del
poder hace desear a los hombres tenerlo siempre en las manos. Pero en
esta cuestion hay algo méas que la simple debilidad de los hombres, hay
una contradiccion dentro de la misma institucién del gobierno. jQué
monstruosidad, qué pieza maestra de maquiavelismo es de hecho este
gobierno revolucionario! Para cualquier ser razonable, gobierno y revo-
lucioén son incompatibles, a menos, en ultimo caso, que el pueblo quiera
constituir los 6rganos del poder en insurreccion contra ellos mismos, lo
cual es demasiado absurdo para creerlo”.

Aqui, al final justamente de su movimiento, el ultimo de los “enragés”
aclara sus implicaciones. Es instructivo observar cuan tardiamente es-
tos primeros libertarios franceses llegaron a rechazar abiertamente el
gobierno. Aun comparandolos con Winstanley, es notable su falta de
un programa definido o filosofia. Pero es que su tiempo fue breve (al-
gunos tumultuosos meses de accion) y trabajaron demasiado cerca del
centro de la revolucion que ellos mismos ayudaron a desencadenar, para
que sus ideas cristalizaran con precision en tal periodo. Winstanley fue
capaz de estar al margen de los acontecimientos y formular sus teorias
tanto como sus conocimientos se lo permitieron, y entonces proceder a
la accidén con una filosofia que le inspirarian sus hechos.

A fin de cuentas, la Revolucién Francesa no fue tan improductiva de
pensamiento anarquista como puede parecer por esta relaciéon. En el
mismo afio que Juan Varlet publicaba su “Exposicion” Guillermo God-
win publicaba en Inglaterra el primer gran tratado de los males de go-
bierno —y también la primera amplia declaracién de los principios del
anarquismo— Investigacién acerca de la justicia politica. Y es dudoso
que Investigacion acerca de la justicia politica hubiera sido concebida
si la Revolucion Francesa no hubiera ocurrido cuando ocurrié.

26

Indice general

CapituloI . . . .
Capitulo II



Aunque no hay evidencia de que Varlet y Roux hubieran colaborado
previamente (efectivamente, hay algunas razones para creer que estos
dos populares agitadores se recelaban mutuamente), en junio de 1793 se
reunieron con el fin de promover una nueva agitaciéon contra el costo
de la vida, y Roux pronunci6 una serie de discursos en los cuales no
solamente denuncié la estructura de clase que la revolucion permitid
sobrevivir (“;Qué es la libertad cuando una clase de hombres mata de
hambre a otra clase?”), sino que sugirié también que la ley protege la
explotacion, la cual “prospera a su sombra”. Porque no confiaba en los
legisladores, pidi6 que la condena de los agiotistas se escribiese en la
constitucion de tal modo que no pudieran anularla los gobiernos con
su intromision.

La agitacion de los “enragés” continué a todo lo largo del afio 1793.
Se unieron a ellos Tedfilo Leclerc, de Lyon, y la belleza y culta actriz
Claire de Lacombe con su organizaciéon de mujeres, la “Sociedad de Re-
publicanas Revolucionarias”. Al mismo tiempo la hostilidad de los jaco-
binos se estrechaba en torno a ellos, particularmente cuando sus voces
se alzaban contra el Terror organizarlo por el Estado. Los discursos de
los “enragés” y sus efimeros periédicos “El Publicista”, de Roux y “El
Amigo del Pueblo”, le parecian a Robespierre tan antigubernamenta-
les como nos parecen a nosotros hoy y no tuvo intencién de tolerar
indefinidamente una tal propaganda. Roux y Varlet fueron detenidos;
la “Sociedad de Republicanas Revolucionarias” fue suprimida, a pesar
de una tumultuosa manifestacion de seis mil mujeres. Roux fue lleva-
do ante el tribunal revolucionario, y, convencido de que su muerte era
inevitable, se burld de la guillotina suicidandose penosamente. “No me
quejo del tribunal —dijo antes de morir—; ha actuado de acuerdo con la
ley. Pero yo he actuado de acuerdo con mi libertad”. Morir colocando
la libertad por sobre la ley fue la muerte de un anarquista.

Aun fue reservado a Varlet, que sobrevivi6 al Terror, establecer ex-
plicitamente las conclusiones anarquistas deducidas del movimiento de
los “enragés” sobrevivientes. Varlet fue testigo de la subsecuente tirania
del Directorio, y lleno de ira public6 lo que debe considerarse como el
como el primer manifiesto anarquista aparecido en la Europa continen-
tal. Su propio titulo era “Explosiéon” y en la portada lleva un gravado
mostrando nubes de humo y llamas despedidas de una estructura cla-

25



Desde el principio Roux fue activo en la vida revolucionaria de Paris.
Frecuent6 el club de los cordeleros, y en mayo de 1792 ocult6 a Marat
en su propia casa, una accion que no le sirvié para librarse mas tarde
de los ataques del propio autodenominado “amigo del pueblo”. Fracasé
como candidato a la Convencién y eventualmente llegd a ser miembro
del Consejo General de la Comuna.

Pero no fue hasta fines de 1792 cuando Roux empezd a mostrar el
extremismo de las opiniones que desarrollé mientras trabajaba entre
los zapateros y carpinteros de Gravilliers, que fueron sus mas préximos
asociados. El fracaso de la Revolucion en satisfacer las demandas que
él le habia hecho durante su primer afio pesaba mucho en su mente, y
pronuncié un discurso por entonces en el cual expresé por primera vez
sus tendencias anarquistas declarando que “el despotismo senatorial es
tan terrible como el cetro de los reyes, porque condena al pueblo sin que
él se de cuenta de ello, le hace victima de brutalidades y le subyuga con
leyes que ellos mismos se suponen que han hecho”. Durante las turbu-
lentas semanas que siguieron, cuando los peticionarios aparecieron en
el foro de la Convencion en demanda del “control” de precios y el pobre
pueblo de Gravilliers se amotind contra los tenderos. Roux los defendio
y hasta jug6 un papel importante en la incitaciéon de la revuelta.

Fue durante marzo de 1793 cuando Roux, cuya notoriedad iba en au-
mento, se le unié un joven orador revolucionario, Juan Varlet. Como
Roux, Varlet era un hombre culto. Venia de buena familia, habia estu-
diado en el colegio de Harcourt, y al surgir la Revolucion tenia una
modesta renta privada asi como también un puesto en el servicio civil.
La Revolucion lo llené de entusiasmo desinteresado, de esa especie de
entusiasmo que puede tornarse en amargura cuando se frustran las es-
peranzas. Llego6 a ser un orador popular; entonces, en marzo de 1793, se
destacé iniciando los primeros ataques a los girondinos. Pero de la mis-
ma manera como detras de la agitacion sobre los precios que promovia
Roux quedaba la idea de una posesion comun de la propiedad, asi, tras
los ataques de Varlet al grupo mas conservador de la Convencién que-
daba una condenacioén general a la idea de gobierno por representacion.
En cada caso los jacobinos, comprobando el clamor popular de las de-
mandas de los “enragés”, se aprovecharian de ellos para utilizarlos para
sus propios propésitos politicos.

24

Capitulo I

Los historiadores anarquistas (particularmente Kropotkin, Nettlau y
Rocker) han querido encontrar antecedentes a sus propias convicciones
entre una gran variedad de escritores y filosofos del pasado. Lao Tzé,
Zenon, La Boetie, Fenelon y Diderot figuran entre los predilectos en este
sentido. Y Rebelais, por su parte en el delicioso y caballeresco libro en
el que describe la Abadia de Théleme, admite el valor del lema libertario
“haz lo que quieras”.

Movimientos religiosos enteros, tales como los de los anabaptistas,
los husistas, los doukhobors y los esenios han sido injertados con ramas
del ancestral arbol del anarquismo; y el tolstoiano francés Lechartier no
ha sido el tnico en afirmar que el verdadero fundador del anarquismo
fue Jesucristo y... “la primera sociedad anarquista fue la de los apésto-
les”.

Yo creo que la busqueda de los antecesores del anarquismo se obstacu-
liza por cierta confusion existente entre algunas actitudes que radican
en el nucleo mismo del anarquismo a la par que en otros credos (fe en la
honradez esencial del hombre, deseo de libertad individual, rebeldia an-
te la dominacion) que se identifican corrientemente con el anarquismo
considerado como movimiento, que aparece en cierta época de la histo-
ria, con teorias especificas y métodos y objetivos propios. El nticleo que
constituye esas actitudes puede encontrarse retrocediendo en la histo-
ria por lo menos, hasta los antiguos griegos. Pero el anarquismo como
tendencia desarrollada, articulada y claramente identificable, aparece
solamente en la era moderna de las revoluciones conscientes sociales y
politicas. El anarquismo, de hecho, es una doctrina politico-social con
un especifico objetivo encaminado a cambiar la sociedad, pasando de
una forma de administracion autoritaria a una administracién libertaria.
Esto significa que no puede aceptarse logicamente como anarquismo
cualquier filosofia moral que pretenda un automejoramiento individual,
aunque sus defensores (como algunos de los estoicos) puedan aconse-
jar para el bien propio el abstenerse de ejercer la autoridad. Ni se puede
reconocer como anarquista un movimiento, en principio religioso, que
establezca una comunidad de bienes y una igualdad de derechos como
normas de vida, pero con el fin de salvar las almas en el otro mundo. Es



verdad que el anarquismo tiene una fuerza moral e incluso un elemento
casi religioso, pero solamente la combinacién de este elemento con una
clara vision social da al movimiento anarquista su especial caracter y
su dinamismo peculiar.

La combinacion de la moral y la visién social en términos de una
critica radical de la sociedad comienza a surgir, de una forma percepti-
blemente anarquica, aproximadamente después del colapso de la Edad
Media y la quiebra concurrente de la cristiandad medieval y el orden so-
cial del feudalismo. Esta doble quiebra habia de conducir, por una parte,
al surgimiento del nacionalismo y del moderno Estado centralizado, pe-
ro, por la otra, al nacimiento de un impulso revolucionario que desde
el principio empez6 a desarrollar en su seno las corrientes autoritarias
y libertarias cuya division maduré durante el siglo diez y nueve en el
conflicto entre el comunismo marxista y el anarquismo.

Al mismo tiempo que la gran disolucién de la sociedad medieval tom6
aspectos eclesiasticos, sociales y politicos que son dificiles de esclarecer,
los movimientos insurgentes retuvieron también, por lo menos hasta el
fin del siglo diez y siete, algo de ese triple aspecto. La critica extrema
de la vida, social y politica de la sociedad durante el Renacimiento y la
Reforma no fue impulsada y divulgada solo por los ateos y los agnos-
ticos de aquel tiempo, que habian de encontrarse generalmente entre
las clases cultas superiores, sino méas bien por los fundamentalmente
disidentes religiosos, que criticaban lo mismo a la Iglesia que al sistema
de autoridad y propiedad privada de la época, basandose en una inter-
pretacion literal de la Biblia. En muchas de sus demandas iba implicito
el deseo de un retorno a la justicia natural del Jardin del Edén. Cuando
el malaventurado sacerdote Juan Ball recitaba en su tiempo la famosa
copla:

Cuando Adan cavaba y Eva hilarla.

(Quién era entonces el noble?

Era sintomatico el ansia demostrada por una perdida sencillez cuyo
eco, tres siglos mas tarde, se percibia en los panfletos que Gerard Wins-
tannley y los Diggers hacian circular durante la “Comonwealth”.

Las demandas de los campesinos que se rebelaron en Inglaterra du-
rante el siglo catorce y los que se rebelaron en Alemania en los primeros
anos del siglo diez y siete, no eran en si mismas revolucionarias. Los des-

y que abogaban porque el pueblo actuara directamente a la vez que
veian en las practicas de la distribucién igualitaria de la riqueza una
mejor forma de terminar con el sufrimiento de los pobres que con los
procedimientos de accidn politica propiamente dicha. La acusaciéon que
lanzaron los jacobinos contra Roux de que dijo que “debe ser proscrita
toda clase de gobierno” es cierta, ya que en eso estaban completamente
de acuerdo todos los “enragés”.

Jaime Roux, el mas celebrado de todos ellos fue uno de los sacerdotes
que actuaron en la Revolucion; era un clérigo de la comarca a quien ya
antes de 1790 se le habia acusado de incitar a los campesinos de su distri-
to a quemar y saquear los castillos de los terratenientes que intentaban
hacer prevalecer sus derechos feudales. “La tierra pertenece por igual
a todos” se decia que dijo a sus feligreses. Continué siendo sacerdote
aun después de la Revolucidn, en la cual crey6 ver un reflejo del espiri-
tu puro del cristianismo. Una vez definié su misién como la de “hacer
a todos los hombres iguales entre si, como lo son en toda la eternidad
ante Dios”. Pero es dificil creer que un hombre del temperamento y la
actitud de Roux permaneciera siendo un ortodoxo catélico romano, y
es muy probable que su idea de Dios fuese muy semejante a la que tenia
Winstanley.

La sinceridad de Roux fue la causa de que fuera tan pobre como el
mas estricto de los ascetas cristianos, y su compasién por los trabaja-
dores del barrio de Granvilliers de Paris, donde vivia, parece haber sido
una de las causas de su radicalismo extremo. Habia, ademaés, un rasgo
de duro fanatismo en su caracter que le llevo a cometer, por lo menos,
una accion que lamentablemente manché su memoria. Mientras Tomas
Paine intercedi6 por la vida de Luis XVI, Roux era uno de los encarga-
dos de atestiguar la ejecucién del rey. Antes de dejar la prision, Luis,
viendo que Roux era un sacerdote, le preguntd si podia confiarle su
testamento, Roux replicé friamente: “Yo estoy aqui solamente para lle-
varte al patibulo”. Y, sin embargo, el hombre que miré con satisfaccién
la ejecucion del rey como viva manifestacién de la autoridad, tenia que
protestar mas tarde desde su propia celda de la prision contra las bruta-
lidades que el Terror inflingia a hombres y mujeres cuyo dnico crimen
consistia en el rango a que pertenecian por su nacimiento.

23



una manifestacion anarquista. Esta discrepancia esta apoyada por el
hecho de que los hombres a quienes la Comuna lanzé como dirigentes
(hombres como Hebert, Chaumette y Pache) eran simplemente revolu-
cionarios, que aceptaban el Estado, apoyaron el terror y propugnaron
tacticas que no tenian nada de libertarias ni los distinguian esencialmen-
te de Danton y Robespierre, los rivales que, eventualmente, les destru-
yeron. La comuna no fue anarquista en ningin sentido real, pero si fue
efectivamente federalista, y aqui se anticip6 a Proudhon al desarrollar
un tanto esquematicamente la especie de armazon en el cual él pensd
que podria desenvolverse una sociedad anarquista.

Pero tenemos que mirar méas alld del mutualismo de Condorcet y
el federalismo de la Comuna para encontrar los elementos realmente
anarquistas en la Revoluciéon Francesa, Kropotkin se preocup6 tanto
de seguir las huellas de las manifestaciones populares que se descuid6
injustamente de las individualidades que demostraron una actitud mas
genuinamente anarquista sobre los acontecimientos de su tiempo. En la
Gran Revoluciéon Francesa dedico escasa atencion a .Jaime Roux, Juan
Varlet y los otros “enragés”, y en el esbozo de prehistoria anarquista que
aparece en La ciencia moderna y el anarquismo ni siquiera los men-
ciona. Sin embargo, si hay verdaderos antecesores del anarquismo en la
Revolucion Francesa es entre estos valerosos intransigentes donde de-
bemos encontrarlos, por muy fracasados e historicamente oscuros que
hayan sido.

El movimiento de los “enragés” apareci6 durante el afio 1793 y corri6
como un torbellino intermitente a través del ano del terror. Como el mo-
vimiento de los “diggers” durante la guerra civil inglesa, surgi6 en el
momento del retroceso econémico; en su mayor parte fue una respues-
ta a las penalidades de los pobres pueblos de Paris y de Lyon, aunque
fue también una reaccion contra las distinciones sociales y econémicas
que caracterizaron el endurecimiento del poder que iba adquiriendo la
ascendente clase media.

Los “enragés” no eran un partido segtiin el moderno sentido de la pala-
bra. No tenian organizacion ni convinieron en una tactica comun. Eran
un grupo suelto de revolucionarios mentalmente afines que cooperaban
entre si de la manera mas rudimentaria, pero que estaban, no obstante,
de acuerdo en rechazar la concepcién jacobina del Estado autoritario

22

contentos querian que terminaran ciertas imposiciones de la clerecia y
los sefiores, la destruccion total de la servidumbre, oprobiosa institu-
cién ya moribunda, y solamente algunos dirigentes fueron .més alla
de estas simples de mandas reformistas. Una confianza en el sistema
feudal, curiosamente candida, por lo menos en algunos aspectos, se de-
muestra por la fe que los campesinos ingleses pusieron en la palabra
del rey aun después del asesinato de Wat Tyleren 1381. Hay un curioso
paralelo entre la actitud de aquellos campesinos y la de los incautos ru-
sos que marcharon tras el padre Gapone hacia el Palacio de Invierno en
el afio 1905 con la esperanza tragicamente ingenua de encontrar, no el
plomo que les esperaba, sino la compasion comprensiva del Zar, aquel
simbolico Padre de su mundo semifeudal.

Pero entre los dirigentes de las dos revueltas, la inglesa y la alemana,
ya aparecen los primeros signos de la critica de una sociedad dividida
en clases y unos anhelos cuya finalidad seria el anarquismo. El frag-
mento del discurso de Juan Ball que Froissart ha conservado (casi todos
conocemos las opiniones de aquel hombre fascinante cuya tempestuosa
presencia emerge casi sola de la oscuridad medieval) ataca tanto la pro-
piedad privada como la autoridad y advierte el eslabon inquebrantable
que les une, cuyas complicaciones habrian de sefialar en un desarrollo
tedrico admirable los socialistas del siglo XIX.

“Las cosas no pueden ir bien en Inglaterra ni iran nunca
hasta que todos los bienes sean poseidos en comun y no
haya siervos ni sefores y todos seamos iguales. ;Por qué
razoén ellos, a quienes llamamos sefiores, obtienen lo me-
jor de nosotros? ;Porque lo merecen? ;Porque nos tienen
esclavos? Si todos descendemos de un padre y una madre,
Adan y Eva, ;como pueden sostener o probar que ellos son
duefios méas legitimos que nosotros? jExcepto acaso porque
ellos nos hacen trabajar y producir a nosotros para gastar-
lo ellos! Ellos visten de armirio, pieles y terciopelo y noso-
tros de basto lino. Ellos tienen vinos, especias y buen pan,
mientras que nosotros s6lo conseguimos pan de centeno,
residuos, paja yagua. Ellos tienen magnificas residencias y
nosotros las fatigas del trabajo y debemos afrontar la lluvia



y el viento en los campos. Y es de nosotros, de nuestro tra-
bajo de donde obtienen los medios para mantener su pom-
pa. Y ain nos llaman siervos y estan siempre listos para
batirnos si no cumplimos sus 6rdenes”.

Ball denuncia la propiedad privada y pide la igualdad, pero no parece
rechazar completamente el gobierno como tal. Durante mucho tiempo
observamos aspiraciones a un comunismo igualitario nacido dentro de
lo que es aun el armazoén autoritario.

En el primer bosquejo literario de una sociedad igualitaria ideal, la
Utopia, de Toméas Moro (1513), esta sociedad es gobernada por una au-
toridad complicadamente elegida e impone a sus componentes reglas de
conducta extraordinariamente estrictas. Y aunque se han hecho esfuer-
zos por descubrir elementos libertarios en la revuelta de los campesinos
alemanes conducida por Tomas Munzer, y en la comuna de los anabap-
tistas de Munster, la practica de esos movimientos parece desconocer en
cada caso actitudes francamente antiautoritarias sugeridas por las decla-
raciones de sus dirigentes. Munster combati6 la autoridad, pero no hizo
sugerencias concretas referentes a una sociedad que pudiera prescindir
de ella; y cuando intent6 establecer su comuna ideal en Mulhausen, na-
da apareci6 evidentemente que pueda considerarse como una sociedad
anarquista. Engels resumi6 la situacién muy claramente en La guerra
de los campesinos en Alemania: “En realidad Mulhausen permanecio
como una ciudad imperial republicana con una constitucién un tanto
democratica, con un senado elegido por sufragio universal y bajo «con-
trol» de un férum y proveyendo de alimentos a los pobres de manera
inmediata. El cambio social, que tanto aterroriz6 a las contemporaneas
clases medias protestantes, en realidad nunca fue més alla de un intento
prematuro débil e inconsciente de establecer una sociedad burguesa de
la ultima época”.

En cuanto a los anabaptistas, sus denuncias de una autoridad terre-
nal fueron contradichas por sus teocraticas inclinaciones, y en verdad
que hubo poca tendencia genuinamente libertaria en el intento de im-
poner colectivamente el comunismo de Munster, o en la expulsion de
la ciudad de aquellos que se negaron a convertirse en anabaptistas o
en la puritana iconoclastia que condujo a destruir los manuscritos y los

secciones cuando se convertian en 6rganos politicos y dominados por
los jacobinos.

En relacién con esto Kropotkin cita un parrafo de las “Actas de la
Comuna”, de Sigismundo Lacroix, describiendo la marcha hacia la in-
dependencia en forma unificada, lo cual fue evidente en la primitiva
organizacion de la Comuna.

“El estado de 4nimo de los distritos... se explica por si mis-
mo por un fuerte sentimiento de unidad comunal y por una
tendencia no menos fuerte hacia un autogobierno. Paris no
quiso ser una federacion de sesenta republicas cortadas al
azar cada una de ellas en su propio territorio: la Comuna
es una unidad compuesta de sus distritos unidos... Pero al
lado de este principio aceptado sin discusién otro princi-
pio fue puesto en evidencia: que la Comuna debe legislar
y administrarse a si misma directamente tanto como le sea
posible. El gobierno por representaciéon debe quedar redu-
cido al minimum; todo lo que la Comuna puede hacer di-
rectamente debe ser hecho por ella, sin ningtin intermedia-
rio, sin ninguna delegacién, si no puede ser hecho por los
delegados reducidos al papel de comisionados especiales,
actuando bajo la fiscalizacién incesante de aquellos que les
encomendaron la comision... El derecho final de legislar y
administrar para la Comuna pertenece a los distritos, a los
ciudadanos reunidos en la asamblea general de los distri-

»

tos".

En tal organizacion Kropotkin ve una previa expresion de “los prin-
cipios anarquistas”, y de aqui concluye que estos principios “tuvieron
su origen, no en especulaciones teoricas, sino en loshechos de la Gran
Revolucion Francesa”. “Pero aqui, de nuevo, su ansiedad por probar los
origenes populares del anarquismo le hace caer en la exageracion. Lo
que él omite es el hecho de que “el derecho de legislar” atn existe, atin
cuando haya sido puesto al nivel de las asambleas generales; el pueblo
gobierna. Por eso debemos considerar a la comuna de los afios revolu-
cionarios como un intento de democracia directa méas bien que como

21



en que se hallan enfrascados los socialistas libertarios —anarquistas—y
los socialistas autoritarios —marxistas—.

Kropotkin dedic6 uno de sus mas eruditos libros, La Gran Revolu-
cidn, a una interpretacion de los movimientos populares que jugaron
una parte en los tormentosos afios de 1789 al fin del dominio jacobino
en el 9 de 1793. Su inclinacion anarquista le llevé a destacar con vi-
gor enorme los elementos libertarios que actuaron durante ese periodo,
pero ello le proporcioné también la oportunidad de ver estereoscopica-
mente los acontecimientos de la Revolucion, apercibiéndose de los altos
relieves de las causas econdmicas y sociales mas bien que por los bajos
y casi nulos relieves de una mera lucha entre las personalidades y los
partidos politicos.

Evidentemente que podemos seguir a Kropotkin cuando ve en la Re-
volucién la emergencia de un numero considerable de ideas y tenden-
cias que habian de cristalizarse eventualmente alrededor del nicleo del
anarquismo del siglo XIX. Condorcet, uno de los grandes sembradores
de ideas de la época, que crey6 en el progreso indefinido del hombre
hacia una libertad sin clasificaciones, habia lanzado (desde donde se
ocultaba de los verdugos jacobinos) la idea de la mutualidad, que fue
una de las columnas riel anarquismo de Proudhon. Condorcet concibid
la idea de una gran ayuda mutua entre los trabajadores que les salvaria
de los peligros encarnados en las crisis econémicas, durante las cuales,
sin esa ayuda mutua, se verian forzados a vender trabajo a precios de
hambre.

La otra columna del proudhonismo el federalismo, fue motivo de mu-
chas discusiones e incluso de experimentos durante la Revolucién Los
girondinos la concebian como un expediente politico. Mientras que los
comuneros de Paris de 1871 veian en la republica federal un medio de
salvar a Paris de una Francia reaccionaria, los girondinos imaginaban
que se podia salvar a Francia del dominio de un Paris jacobino. Un fe-
deralismo mas genuino y practico que el que surgié de entre las varias
instituciones revolucionarias semi espontaneas de aquel tiempo; prime-
ro en los “distritos” o “secciones” en que habia sido dividida la capital
con propositos electorales y en la cual se alz6 la Comuna de Paris, y mas
tarde en la red de “Sociedades Populares” y “Fraternidad”, asi como en
los Comités Revolucionarios, que tendian a ocupar los puestos de las

20

instrumentos musicales. Un pequefio grupo de santos anabaptistas pa-
rece que ejerci6é una autoridad un tanto despiadada durante la mayor
parte del tiempo de la historia tormentosa de la comuna de Munster, y,
al final, Juan de Leyden llegd a ser, no sélo el jefe espiritual sino tam-
bién el regente temporal de la ciudad, proclamandose Rey de la Tierra,
destinado a anunciar la Quinta Monarquia que prepararia la Segunda
Vuelta de Cristo.

Analizarlos desde un punto de vista anarquista, la falta que mayor-
mente se nota en estos movimientos es su cadencia de sentimiento de
individualismo igualitario. Desprenderse de la medieval tendencia de
ver al hombre como un miembro de una comunidad ordenada por Dios
presenté un lento proceso, agudizado extremadamente entre el trabaja-
dor de la tierra y las clases artesanas (tomados como modelo comunal
de la guilda y la vida rural); en las cuales se basaron principalmente las
revueltas de los campesinos y el movimiento anabaptista.

Los historiégrafos anarquistas, casi sin excepcién, caen aqui en el
error de creer que las comunidades primitivas o medievales basadas en
la ayuda mutua y toscamente igualitarias por naturaleza, son necesa-
riamente individualistas; cuando lo contrario es, desde luego, lo mas
frecuente, dado que se inclinan hacia un modelo tradicional en el cual
domina el conformismo y, excepcionalmente, algiin rencor.

De hecho, en la Europa, medieval, la tendencia individualista emer-
ge primero entre las clases cultas de las ciudades italianas durante el
“Quattrocento”. Aparece como un culto a la personalidad, lo cual no tie-
ne nada que ver con las ideas de reforma social, y en este aspecto mas
bien conduce al orgullo despético que al deseo de las diversas realiza-
ciones realmente sociales de los sabios humanistas. Pero, no obstante,
ello crea un nuevo interés hacia el hombre, considerado antes corno
individuo que como mero miembro de un orden social determinado. Y
ese sentimiento comienza a impregnar la literatura del sur de Europa
desde Dante, y la propia Inglaterra desde Chauce, hasta que conduce al
desarrollo de formas literarias individualistas tales como el drama isa-
belino, la biografia y la autobiografia y, eventualmente, la novela, todas
ellas basadas en un firme y profundo interés en la naturaleza sicologica
y emocional del hombre que se mantiene libre.



Paralelamente a esta tendencia secular, las Ultimas fases de la Refor-
ma culminan en una especie de radicalismo religioso que va mas alla
de las sectas milenarias, tales como las de los anabaptistas, en la cual,
particularmente entre los cuaqueros, se desarrolla un aspecto comple-
tamente personalista de la religion, rechazando toda forma organizada
y basandose ella misma en la idea de “la luz interior” o, como también
dijo Jorge Fox, en la de “Dios en cada hombre”, lo que nos lleva muy cer-
ca de algunas ideas anarquistas de justicia y de razén inmanente. Todas
estas tendencias contribuyeron a formar el mundo intelectual del siglo
XVII y lo impulsé hacia una consideracién profunda de la naturaleza de
la libertad. Y es durante la guerra civil de Inglaterra, el primero de los
tres grandes movimientos revolucionarios, donde se forma el mundo en
el cual el anarquismo emerge eventualmente como doctrina completa
y los impulsos reconocidamente libertarios aparecen en la historia de
Europa.

Los hombres que lucharon en la guerra civil fueron, mucho mas de lo
que generalmente se cree en ambos lados, los herederos del individualis-
mo del Renacimiento. El ejemplo de mayor magnificencia del variante
barroco del culto a la personalidad es, seguramente, el “Satan” de Milton.
En otro sentido, el mismo nombre “Independientes” sugiere la marea as-
cendente hacia el énfasis de la consciencia personal como directriz de
predileccion moral y religiosa; y aqui, de nuevo, con laAeropagitica,
Milton saca una conclusién que es mas libertaria que liberal. Los cam-
bios econémicos y sociales, el auge del capitalismo incipiente y la con-
solidacion de la nobleza terrateniente se orientan en la misma direcciéon
y se combinan para producir un extremo estado de tension politica que
conduce, por medio de una rebelién, a la primera dictadura revolucio-
naria moderna (La de Cromwell, prototipo del Estado totalitario) a la
vez que a su contradiccion.

El mismo individualismo que condujo a las clases medias a las luchas
politicas y militares para la creacion de una oligarquia de clase, disfraza-
da con ropajes democraticos, produjo entre las capas inferiores inglesas
la aparicion de los dos movimientos radicales. El mayor de ellos fue el de
los “niveladores”, antecesores a los “cartistas” y los impulsadores del su-
fragio universal. Aunque algunos de ellos, como Walwyn, sugirieron la
propiedad en comun, su demanda, en general, era méas bien por la igual-

10

En la misma obra, como lo hiciera Godwin en la suya, habla del go-
bierno como una rémora a la “natural propension a la sociedad”; y siem-
pre con palabras que nos recuerdan la introduccién delnvestigacién
acerca de la justicia politica afirma que “cuanto mas perfecta es una
civilizaciéon, menos propicia es para tener un gobierno, porque cuanto
mas se debilita o se inhibe éste, aquella regula sus propios asuntos y
se gobierna a si misma”. Aqui tenemos el mismo punto de vista que ya
hemos visto que caracteriza al anarquista tipico: insiste en lo pernicio-
so de la situacion con un presente dominado por el gobierno, mira con
nostalgia hacia atras afiorando la edad de oro del paraiso perdido de
primitiva inocencia y se adelanta a profetizar un futuro cuya sencillez
civilizada reconstruira la edad de oro de la libertad. En temperamento
e ideales, Paine se acercdé mucho a los anarquistas. Solamente su falta
de optimismo en un futuro inmediato y previsible le impidi6 ser uno de
ellos.

La falta de expresiones originales del anarquismo en la revolucién
americana es debida quiza a la ausencia de divisiones internas que se-
pararan a los “diggers” de los graneles en la revolucién inglesa. Durante
la guerra de la independencia tales divisiones fueron enmascaradas en
gran parte por la urgencia de liberarse de la opresion interior, y sélo se
hicieron evidentes durante el siglo XIX.

De otro modo ocurrié en la Revolucion Francesa, donde el choque en-
tre las corrientes autoritarias y libertarias fue violento. Por aquel tiempo
estaba fuera de lugar el encuentro entre los socialistas libertarios y los
autoritarios que aconteci6 en el siglo XIX. Los antecesores de las dos
fracciones fueron derrotados en las luchas separadas que sostuvieron
contra la autoridad establecida por las triunfantes facciones burguesas;
primero, los “enragés” acaudillados por Jaime Roux fueron aplastados
por los jacobinos, aunque no fueran completamente eliminados; luego
Babeuf y sus comparieros en la conspiracion de “los iguales” a quienes
los marxistas llaman con toda justeza sus precursores, fueron destruidos
por el Directorio de 1797. Hasta la gran contienda entre los bakuninis-
tas y los marxistas, que escindi6 a la Internacional casi ochenta afios
después, los descendientes ideoldgicos de Jaime Roux y Graco Babeuf
no habrian de encontrarse finalmente para este interminable combate

19



mutuas, el otro crea distinciones. Aquélla nos protege; éste
nos castiga”.

“La sociedad es una bendicion en cualquier estado, pero el
gobierno, aun en su mejor estado, no es sino un mal nece-
sario; en su peor estado es un mal intolerable; porque cuan-
do sufrimos o estamos expuestos (por causa del gobierno)
a las mismas miserias que podemos esperar en un pais sin
gobierno, nuestra calamidad se nos hace mayor pensando
que nosotros mismos proveeremos los medios para que se
nos haga sufrir. El gobierno, como el vestido, es la sefial de
la inocencia perdida; los palacios de los reyes estan cons-
truidos sobre las glorietas del paraiso”.

En Paine, la desconfianza en el gobierno fue persistente; probable-
mente que esas desconfianzas aumentaron por las dificultades que en-
contro incluso con gobiernos revolucionarios, dedicé a su personal hon-
radez. Diez y seis afios mas tarde, en “Los derechos del hombre”, opone
a las reivindicaciones del gobierno la influencia benéfica de los impul-
sos instintivos naturales y sociales que sirvieron mas tarde a Kropotkin
para escribir su Apoyo Mutuo.

“Gran parte de aquel orden que reina en el género humano
—arguye— no es efecto del gobierno. Tiene su origen en
los principios propios de la sociedad y en la constituciéon
natural del hombre. Existi6 con anterioridad al gobierno y
existiria si fuera abolida la formalidad del gobierno. La de-
pendencia mutua y el interés reciproco que el hombre tiene
sobre el hombre y cada una de las partes de la comunidad
civilizada sobre las demas crea la gran cadena que las co-
necta y las mantiene firmemente unidas. El terrateniente,
el labrador, el manufacturero, el mercader, el comerciante
y toda ocupacidén prosperan por la ayuda que cada una re-
cibe de la otra y del conjunto. El interés comun regula sus
empresas y forma sus leyes y reglamentos; y las leyes que
el uso comun establece tienen una influencia mucho mayor
que las leyes establecidas por el gobierno”.

18

dad politica que por la igualdad econémica, y por una constitucion de-
mocratica que acabara con los privilegios arrogados a si mismos por los
altos oficiales del Nuevo Ejército Modelo. En curiosa anticipacion de la
invectiva francesa revolucionaria, un panfletero cromweliano estigma-
tizaba a los “niveladores” como los “guardias quizas del anarquismo”.!
Pero no fueron los niveladores quienes representaron realmente el ala
anarquista del movimiento revolucionario inglés en el siglo XVII. Mas
bien fue el diminuto y efimero grupo por cuya peculiar forma de pro-
testa social se gané el nombre de “diggers”.? Los “diggers” fueron en
su mayor parte gente pobre, victimas del declive econémico que cau-
s6 la guerra civil en la Inglaterra de la primera mitad del siglo XVII, y
sus demandas, cuando se desenmarafian de la apocaliptica fraseologia
de la época, fueron esencialmente econdémicas y sociales. Sentian que
habian sido robados por aquellos que continuaban ricos; robados no so-
lamente de sus derechos politicos sino méas ain del derecho elemental
a los medios de subsistencia. Su protesta era un grito de hambre, y sus
dirigentes,Gerard Winstanley, el principal panfletero de los “diggers”,
y Guillermo Everard, sufrieron ambos las calamidades de los tiempos,
Winstanley fue un antiguo mercero de Lancashire que se estableci6 en
el comercio de ropas y se arruiné por la crisis econémica. “Fui vapulea-
do por el Estado y el Comercio y forzado a vivir en el campo mediante
el favor de los amigos”, dice él mismo. Everard fue un viejo soldado de
la guerra civil expulsado del ejército por distribuir propaganda de los
“niveladores”.

Los “diggers” empezaron a teorizar en... 1648 y entraron en accion
en 1649. El primer panfleto de Winstanley, La verdad levantando la ca-
beza sobre los escandalos, establecio la base filosofica del movimiento
como racionalista. Dios, segin Winstanley, no es otra cosa que el “es-
piritu incomprensible, la Razon”. ;Dénde reside la razon? se pregunta
él, y contesta: “Reside en el fondo de toda criatura de acuerdo a la na-
turaleza y modo de ser de la criatura misma, pero supremamente en
el hombre. Por lo tanto, el hombre es una criatura racional..”. Y afiade,

!Se refiere a la guardia suiza del Papa de Roma.
*Cavadores. Palabra popular de sentido figurado; se aplica a quienes extraen algo
util con mucho esfuerzo.

11



anticipAndose a Tolstoi: “Esto es el reino de Dios dentro del hombre”.
De esta concepcidon casi panteista de Dios como razén inmanente, se
desprende una teoria de conducta que sugiere, como las teorias de los
anarquistas de los ultimos tiempos, que si el hombre actia de acuerdo
con su propia naturaleza racional cumplira con su deber como ente so-
cial. “Que la razon gobierne al hombre y éste no se atrevera a abusar de
sus congéneres, sino que se conducira con ellos como se conduciria para
consigo mismo. Porque la razén le dice: «Si tu vecino est4 hambriento
y desnudo hoy, aliméntale y vistele; mafiana puedes encontrarte td en
la situacidén en que él se encuentra hoy y, entonces, él estara dispuesto
a ayudarte a ti»”. Literalmente, esto es casi cristianismo, pero se acerca
mucho al concepto kropotkiniano sobre la ayuda mutua, y en su mas
importante y radical panfleto, La nueva ley de rectitud, Winstanley se
destaca con una serie de conceptos que refuerzan nuestra opinion sobre
la esencia anarquista de su pensamiento.

Equiparando a Cristo con la “libertad universal”, empieza a compro-
bar la naturaleza corruptora de la autoridad, y aqui es interesante ver
cuan profundo y ampliamente demoledor es su ataque, porque, contra-
riamente a la mayor parte de sus conciudadanos, critica, no solamente
el poder politico, sino también el poder econémico del amo sobre el
criado, el poder familiar del padre sobre el hijo y del esposo sobre la
mujer: “Todo el que tiene una autoridad en sus manos tiraniza a los
otros; muchos maridos, padres, patronos, magistrados, viven como se-
fiores opresores de la carne de aquellos que estan bajo su férula, sin
querer saber que sus esposas, hijos, sirvientes, subditos, son criaturas
de su misma sangre y tienen el mismo privilegio de participar con ellos
en las bendiciones de la libertad”.

Pero el “igual privilegio a participar en las bendiciones de la libertad”
no es un privilegio abstracto; su conquista va ligada a los ataques al de-
recho de propiedad. Y aqui Winstanley es muy enfatico demostrando el
lazo indestructible que une el poder politico y el poder econdémico. “Y
que digan todos los hombres lo que quieran —arguye—, mientras ejer-
zan el mando y llamen suya la tierra usurpando esta propiedad “tuya” y
“mia” el pueblo llano no tendré nunca libertad, ni la tierra estara nunca
libre de calamidades, lamentos y opresiones. Por esta razon el Creador
de todas las cosas es provocado continuamente”.

12

na cosa tan necesaria para el mundo politico como las tormentas lo
son para el mundo fisico”, evidentemente que él veia estas “pequefias
rebeliones” mas como un correctivo politico que como una fuerza revo-
lucionaria, como lo demuestra al decir: “Eso impide la degeneracion del
gobierno y mantiene una atencion constante a los negocios publicos”.

Evidentemente, toda la carrera de Jefferson como presidente expan-
sionista, como noble poseedor de esclavos en Virginia, como jefe politi-
co fiel alos compromisos, refuerzan el sentido autoritario de sus escritos
y rechazan toda pretension de adjudicarle un sitio en el pantedn de los
precursores del anarquismo.

Una pretension mucho méas fundamentada seria el adjudicar un pues-
to en la tradicion libertaria a Tomas Paine, cuya vida le convirti6é en un
simbolo de los ideales comunes que ligaron los movimientos revolucio-
narios ingleses, franceses y americanos de finales del siglo XVIII. La
extrema desconfianza de Paine en todas las formas de gobierno debid
influenciar indudablemente a Godwin, con quien asocié sus activida-
des durante los afios cruciales de 1789 a 1792, y las discusiones habidas
entre ambos sobre los males del gobierno y las citas subsecuentes forma-
ron el meollo del material de Justicia Politica, que fue la primera gran
critica anarquista del orden social imperante.Paine fue uno de aquellos
que pensaron que el gobierno es una necesidad muy desagradable que
soportamos por la corrupcion de la inocencia original del hombre. En el
preciso momento de estallar la guerra americana de independencia, en
el historico panfleto titulado Sentido Comun, hizo una distincién entre
sociedad y gobierno que lo acercé mucho al punto de vista establecido
ultimamente por Godwin:

“Algunos escritores han confundido de tal forma a la socie-
dad con el gobierno que han llegado a identificarlos com-
pletamente; y lo cierto es que no solamente son diferen-
tes, sino que tienen distinto origen. La sociedad existe por
nuestras necesidades, y el gobierno por nuestra perversi-
dad; la primera favorece positivamente nuestra felicidad,
uniendo nuestros afectos, el dltimonegativamente, restrin-
giendo nuestros defectos. Una anima nuestras relaciones

17



principios cultivando Montafia San Jorge, éste se cimenta en el princi-
pio genuina y tradicionalmente libertario de la accion directa.

Capitulo II

Parece que no ha habido incidente o movimiento en la Revolucion
Francesa o en la Americana que presente un esboza tan profético del
futuro pensamiento anarquista como el que los “diggers” crearon en
1648 y 1649.

Durante el siglo XIX, Estados Unidos y Francia fueron ricos en va-
riedades de teorias y acciones anarquistas, pero las manifestaciones del
pensamiento libertario que aparecieron durante las grandes revolucio-
nes del siglo XVIII fueron inconsistentes e incompletas.

Algunos escritores han visto atisbos anarquistas en la democracia la
de Thomas Jefferson, pero mientras él y algunos de sus seguidores, co-
mo Joel Barlow e incluso Aaron Burr, admiraron el libro de Godwin
Investigacién acerca de la justicia politica, hay bien poca evidencia
en los escritos de Jefferson de que aceptara completamente los puntos
de vista expuestos por Godwin y de que fuera nunca algo mas que un
oponente al excesivo gobierno. Cuando hizo su famosa afirmacioén de
que “el mejor gobierno es el que gobierna menos” no rechazaba com-
pletamente la autoridad. Al contrario, pens6 que la autoridad podria
ser menos nociva si el pueblo participaba en las funciones de esa mis-
ma autoridad. “Los pueblos deben participar en la influencia sobre el
gobierno”, sostiene. “Si cada individuo componente de la masa popular
participa en la autoridad basica, el gobierno se sentira seguro; porque la
corrupcion de la masa total agotara las fuentes de riqueza particulares”.

De pasajes como éstos se deduce claramente que Jefferson, quien di-
ficilmente pudo prever que los modernos métodos de publicidad serian
mucho méas corruptores que cualquier otro procedimiento de soborno
conocido en la historia, pugnaba por una sociedad a base del sufragio
universal en la cual el pueblo seria el propio gobernante en tanto cuanto
fuera posible lo que es una concepcion tan opuesta a las ideas anarquis-
tas como cualquier otra concepcioén autoritaria. Y aunque él hablaba
también de “una pequeiia rebelién de vez en cuando” como “una bue-

16

Si la critica que hace Winstanley de la Sociedad segtn la ve él en
este punto crucial de su evolucion ideolégica termina por una repulsa
anarquista de la autoridad y de la propiedad, es interesante ver como
en la clara vision que tiene de la sociedad igualitaria que quiere crear,
son expuestos anticipadamente, uno por uno, los aspectos ideales que
vislumbraron dos siglos méas tarde los anarquistas.

“Cuando esta ley de equidad se despierte en cada hombre
y mujer —dice—, cuando nadie se atribuya el derecho de
decir a ninguna criatura «esto es tuyo y esto es mio; éste
es mi trabajo y éste el tuyo», sino que cada cual y todos
pongan sus manos en el cultivo de la tierra y crianza del
ganado, entonces los dones de la tierra seran comunes pa-
ra todos. Cuando un hombre tenga necesidad de grano para
el ganado, que lo tome del primer granero que encuentre.
Que no haya compra ni venta, ferias ni mercados, sino que
toda la tierra sea un tesoro comun para todos los hombres,
porque la tierra es del senor... Cuando el hombre ha co-
mido, ha bebido y esta vestido, se siente satisfecho. Todos
pondran alegremente manos a la obra para producir y ha-
cer estas cosas necesarias para todos y cada uno ayudara al
otro. No habra sefiores imperando sobre los que no lo sean.
Cada cual ser4 sefior de si mismo, sujeto a la ley de rectitud,
razén y equidad, que laten y rigen en él, que es el Sefor”.

“El trabajo sera hecho en comun y todos participaran igual-
mente de sus productos. No mas gobernantes. Vivira cada
uno en paz con los otros de acuerdo a la disposicion de su
propia conciencia. El comercio sera abolido y en su lugar
se establecerd un sistema de almacenes abiertos a todo el
mundo”.

Todo lo que se lee es un bosquejo primitivo de la sociedad comunista
anarquista de Kropotkin, y se reconoce su semejanza cuando encontra-
mos que Winstanley, anticipandose en toda la linea a los pensadores
anarquistas, condena el castigo y sostiene que el delito tiene su origen
en la desigualdad econdmica, “porque, seguramente —exclama—, esta

13



propiedad particular mia y tuya ha producido toda la miseria en el pue-
blo. Porque, primero, muchos se ven obligados a robar a los otros, luego
han hecho leyes para castigar a los que robaron. Empiezan creando con-
diciones de vida que tienden al pueblo a hacer dafio, a robar, y después
le castigan. Juzguen todos si esto no es injusto y nocivo”.

Winstanley insiste en que el inico medio de terminar con la injusticia
social es que el pueblo mismo actue, y se expresa con apoliptico fervor
sobre el papel que ha de desemperiar el pobre en regenerar al mundo.
“El pobre esta levantando hasta €, del polvo de los siglos, un pueblo; es
decir, lo esta redimiendo del oprobio y del desprecio con que fue tratado
hasta ahora por los privilegiados de la tierra... Por todo esto, ante todo
debe imperar la Ley de Rectitud”.

El pueblo debe actuar, sostiene Winstanley, incautandose de la tie-
rra y laborandola, lo cual representa la principal fuente de riqueza. No
cree necesario apoderarse por la fuerza de los latifundios de los ricos.
Los pobres pueden fecundizar las tierras yermas —que él estima ocupan
dos tercios del pais—, y trabajarlas en comun. Por la experiencia cono-
ceran los hombres las virtudes de la vida comunal y la tierra llegara a
ser un “tesoro comuin” que tendra por consecuencia la plena libertad
de todos los hombres. Lo que Winstanley predica aqui es nada menos
que una forma de no-violencia que los modernos libertarios llamamos
“propaganda por el hecho”.

Las mejores paginas de La nueva ley de la rectitud se elevan al nivel
del fervor profético. “Y cuando el Sefior me muestre —dice Winstanley—
el lugar y la manera de abonar y trabajar las tierras comunes, seguiré
adelante y declararé, uniendo la accion a la palabra, que como el pan
con el sudor de mi frente sin recibir ningun salario ni darselo yo a nadie,
cuidando la tierra, tan libremente mia como de los otros”.

El sefior no se demord. “La nueva ley de la rectitud” aparecié en
enero de 1649, y el 1° de abril,Winstanley y sus compafieros mas cer-
canos iniciaron su campafia de acciéon directa marchando a Montafa
de San Jorge, cerca de Walton-on-Thomas, donde empezaron a roturar
la tierra yerma y a sembrarla de trigo, chirivias, zanahorias y alubias.
Sumaban un total de treinta a cuarenta hombres, y Winstanley invit6
a los labradores locales a que se les unieran, profetizando que en muy
breve tiempo su nimero llegaria a cinco mil. Pero parece que los “dig-

14

gers” lograron pocas simpatias entre los vecinos pobres y si una gran
hostilidad entre la clerecia y los terratenientes locales, Fueron comba-
tirlos por rufianes a sueldo y mutilados por los magistrados: su ganado
fue dispersado, los semilleros arrancados y las humildes barracas donde
intentaron vivir fueron quemadas y arrasadas. Fueron llevados a com-
parecer ante el general Fairfax, quien fracaso en el intento de intimidar-
los. Se enviaron tropas de soldados a investigarles, pero fueron retiradas
mas tarde, posiblemente porque algunos de ellos demostraron eviden-
te interés por las doctrinas de los “diggers”. Durante todos estos meses
dificiles Winstanley y sus partidarios eludieron el ser llevados hasta la
violencia, que aborrecian. Sus panfletos aparecieron uno tras otro du-
rante 1649, llenos de quejas correctamente expuestas contra un mundo
que se negaba a reconocerlos, y enviaron apostoles a las comarcas ve-
cinas, con algun éxito, evidentemente, toda vez que algunos grupos de
indigentes intentaron ocupar en varios lugares las tierras no cultiva-
das del Home Counties y hasta mas lejos, a través del campo, como
en Gloucestershire. Pero la resistencia de los “diggers” no era suficien-
te contra la implacable camparia de persecuciones. En marzo de 1650
abandonaron Montaiia de San Jorge y, después de un fracasado intento
de establecerse en un terreno comunal del cual fueron expulsados, por
una turba dirigida por el vicario local, abandonaron definitivamente su
intento de ganar a Inglaterra para el comunismo agrario por el poder
del ejemplo. Las otras colonias parece que tuvieron una vida ain mas
corta y los “diggers”, como movimiento, desaparecieron de la escena
revolucionaria hacia el verano de 1650.

El movimiento “digger” no dejo herencia ninguna en los movimien-
tos sociales y politicos posteriores, si se exceptia a los “Cuaqueros”,
donde algunos militantes “diggers” se refugiaron. Sélo hasta el siglo
XIX se reconocid la importancia que tuvo Winstanley como precursor
de las ideologias sociales modernas. Por el vigor de sus ideas comunis-
tas, algunos marxistas, como Eduardo Bernstein, han tratado de presen-
tarlo como antecesor del marxismo, pero no hay nada en Winstanley ni
en el paraiso campesino sofiado y descrito por él en “La nueva ley de
la rectitud” que pueda calificarse de marxista. Su comunismo es com-
pletamente libertario, y, asilado y sin ninguna influencia, como fue el
esfuerzo de Winstanley y sus comparfieros por seguir practicando sus

15



