Biblioteca anarquista

Anti-Copyright

George Woodcock
Albores del anarquismo

Recuperado el 15 de junio de 2013 desde kclibertaria.comyr.com
Publicado originalmente en el primer tomo de la “Coleccién
Historia del Anarquismo”, de ediciones Tierra y Libertad.

es.theanarchistlibrary.org

Albores del anarquismo

George Woodcock



los 6rganos del poder en insurreccion contra ellos mismos, lo cual
es demasiado absurdo para creerlo”.

Aqui, al final justamente de su movimiento, el ultimo de los “en-
ragés” aclara sus implicaciones. Es instructivo observar cuan tar-
diamente estos primeros libertarios franceses llegaron a rechazar
abiertamente el gobierno. Aun comparandolos con Winstanley, es
notable su falta de un programa definido o filosofia. Pero es que su
tiempo fue breve (algunos tumultuosos meses de accion) y trabaja-
ron demasiado cerca del centro de la revolucién que ellos mismos
ayudaron a desencadenar, para que sus ideas cristalizaran con pre-
cision en tal periodo. Winstanley fue capaz de estar al margen de
los acontecimientos y formular sus teorias tanto como sus conoci-
mientos se lo permitieron, y entonces proceder a la accién con una
filosofia que le inspirarian sus hechos.

A fin de cuentas, la Revoluciéon Francesa no fue tan improductiva
de pensamiento anarquista como puede parecer por esta relacion.
En el mismo afio que Juan Varlet publicaba su “Exposiciéon” Guiller-
mo Godwin publicaba en Inglaterra el primer gran tratado de los
males de gobierno —y también la primera amplia declaraciéon de
los principios del anarquismo— Investigacién acerca de la justicia
politica. Y es dudoso que Investigacion acerca de la justicia poli-
tica hubiera sido concebida si la Revolucién Francesa no hubiera
ocurrido cuando ocurrib.

27



tado. Los discursos de los “enragés” y sus efimeros periédicos “El
Publicista”, de Roux y “El Amigo del Pueblo”, le parecian a Robes-
pierre tan antigubernamentales como nos parecen a nosotros hoy
y no tuvo intencién de tolerar indefinidamente una tal propaganda.
Roux y Varlet fueron detenidos; la “Sociedad de Republicanas Re-
volucionarias” fue suprimida, a pesar de una tumultuosa manifes-
tacion de seis mil mujeres. Roux fue llevado ante el tribunal revolu-
cionario, y, convencido de que su muerte era inevitable, se burlé de
la guillotina suicidandose penosamente. “No me quejo del tribunal
—dijo antes de morir—; ha actuado de acuerdo con la ley. Pero yo
he actuado de acuerdo con mi libertad”. Morir colocando la libertad
por sobre la ley fue la muerte de un anarquista.

Atun fue reservado a Varlet, que sobrevivié al Terror, establecer
explicitamente las conclusiones anarquistas deducidas del movi-
miento de los “enragés” sobrevivientes. Varlet fue testigo de la sub-
secuente tirania del Directorio, y lleno de ira publicé lo que debe
considerarse como el como el primer manifiesto anarquista apare-
cido en la Europa continental. Su propio titulo era “Explosion” y
en la portada lleva un gravado mostrando nubes de humo y llamas
despedidas de una estructura clasica que estaba ardiendo, y sobre
el grabado este epitafio: “Perezca el gobierno revolucionario antes
que un principio”.

Enjuiciando los afios de la revolucién, Varlet declara que “el des-
potismo ha pasado de los palacios de los reyes al circulo del comité.
No es el manto real ni el cetro, ni la corona por lo que se hacen odiar
los reyes, sino por la ambicién y la tirania. En mi pais solamente
ha habido un cambio en los habitos”. “;Por qué razén —pregunta
Varlet— un gobierno revolucionario habla de convertirse de este
modo en una tirania como el poder de un rey? En parte —replicaba—
porque la intoxicacién del poder hace desear a los hombres tenerlo
siempre en las manos. Pero en esta cuestion hay algo mas que la
simple debilidad de los hombres, hay una contradicciéon dentro de
la misma instituciéon del gobierno. jQué monstruosidad, qué pieza
maestra de maquiavelismo es de hecho este gobierno revoluciona-
rio! Para cualquier ser razonable, gobierno y revolucién son incom-
patibles, a menos, en dltimo caso, que el pueblo quiera constituir

26

Indice general

Capitulo I
Capitulo II



de Gravilliers se amotiné contra los tenderos. Roux los defendié y
hasta jugé un papel importante en la incitacion de la revuelta.

Fue durante marzo de 1793 cuando Roux, cuya notoriedad iba
en aumento, se le unié un joven orador revolucionario, Juan Varlet.
Como Roux, Varlet era un hombre culto. Venia de buena familia,
habia estudiado en el colegio de Harcourt, y al surgir la Revoluciéon
tenia una modesta renta privada asi como también un puesto en
el servicio civil. La Revolucién lo llené de entusiasmo desinteresa-
do, de esa especie de entusiasmo que puede tornarse en amargura
cuando se frustran las esperanzas. Llegd a ser un orador popular;
entonces, en marzo de 1793, se destaco iniciando los primeros ata-
ques a los girondinos. Pero de la misma manera como detras de la
agitacion sobre los precios que promovia Roux quedaba la idea de
una posesiéon comun de la propiedad, asi, tras los ataques de Varlet
al grupo mas conservador de la Convencién quedaba una conde-
nacion general a la idea de gobierno por representacion. En cada
caso los jacobinos, comprobando el clamor popular de las deman-
das de los “enragés”, se aprovecharian de ellos para utilizarlos para
sus propios propdsitos politicos.

Aunque no hay evidencia de que Varlet y Roux hubieran colabo-
rado previamente (efectivamente, hay algunas razones para creer
que estos dos populares agitadores se recelaban mutuamente), en
junio de 1793 se reunieron con el fin de promover una nueva agita-
cién contra el costo de la vida, y Roux pronuncid una serie de dis-
cursos en los cuales no solamente denuncio la estructura de clase
que la revolucidén permiti6 sobrevivir (“;Qué es la libertad cuando
una clase de hombres mata de hambre a otra clase?”), sino que sugi-
ri6 también que la ley protege la explotacion, la cual “prospera a su
sombra”. Porque no confiaba en los legisladores, pidi6 que la con-
dena de los agiotistas se escribiese en la constitucion de tal modo
que no pudieran anularla los gobiernos con su intromision.

La agitacion de los “enragés” continué a todo lo largo del afio
1793. Se unieron a ellos Teéfilo Leclerc, de Lyon, y la belleza y culta
actriz Claire de Lacombe con su organizacién de mujeres, la “Socie-
dad de Republicanas Revolucionarias”. Al mismo tiempo la hostili-
dad de los jacobinos se estrechaba en torno a ellos, particularmente
cuando sus voces se alzaban contra el Terror organizarlo por el Es-

25



ra siendo un ortodoxo catdlico romano, y es muy probable que su
idea de Dios fuese muy semejante a la que tenia Winstanley.

La sinceridad de Roux fue la causa de que fuera tan pobre co-
mo el mas estricto de los ascetas cristianos, y su compasién por los
trabajadores del barrio de Granvilliers de Paris, donde vivia, pare-
ce haber sido una de las causas de su radicalismo extremo. Habia,
ademas, un rasgo de duro fanatismo en su caracter que le llevo a co-
meter, por lo menos, una accién que lamentablemente manché su
memoria. Mientras Tomas Paine intercedi6 por la vida de Luis X VI,
Roux era uno de los encargados de atestiguar la ejecuciéon del rey.
Antes de dejar la prision, Luis, viendo que Roux era un sacerdote, le
pregunto si podia confiarle su testamento, Roux replicé friamente:
“Yo estoy aqui solamente para llevarte al patibulo”. Y, sin embargo,
el hombre que mir6 con satisfaccion la ejecucion del rey como viva
manifestacién de la autoridad, tenia que protestar mas tarde desde
su propia celda de la prisién contra las brutalidades que el Terror
inflingia a hombres y mujeres cuyo tnico crimen consistia en el
rango a que pertenecian por su nacimiento.

Desde el principio Roux fue activo en la vida revolucionaria de
Paris. Frecuent? el club de los cordeleros, y en mayo de 1792 oculto
a Marat en su propia casa, una accién que no le sirvio para librarse
mas tarde de los ataques del propio autodenominado “amigo del
pueblo”. Fracas6 como candidato a la Convencidn y eventualmente
lleg6 a ser miembro del Consejo General de la Comuna.

Pero no fue hasta fines de 1792 cuando Roux empez6 a mostrar
el extremismo de las opiniones que desarrollé mientras trabajaba
entre los zapateros y carpinteros de Gravilliers, que fueron sus mas
préximos asociados. El fracaso de la Revolucion en satisfacer las de-
mandas que él le habia hecho durante su primer afio pesaba mucho
en su mente, y pronuncié un discurso por entonces en el cual ex-
presé por primera vez sus tendencias anarquistas declarando que
“el despotismo senatorial es tan terrible como el cetro de los re-
yes, porque condena al pueblo sin que él se de cuenta de ello, le
hace victima de brutalidades y le subyuga con leyes que ellos mis-
mos se suponen que han hecho”. Durante las turbulentas semanas
que siguieron, cuando los peticionarios aparecieron en el foro de la
Convencién en demanda del “control” de precios y el pobre pueblo

24

Capitulo I

Los historiadores anarquistas (particularmente Kropotkin,
Nettlau y Rocker) han querido encontrar antecedentes a sus
propias convicciones entre una gran variedad de escritores y
fil6sofos del pasado. Lao Tzé, Zenodn, La Boetie, Fenel6n y Diderot
figuran entre los predilectos en este sentido. Y Rebelais, por su
parte en el delicioso y caballeresco libro en el que describe la
Abadia de Théleme, admite el valor del lema libertario “haz lo que
quieras”.

Movimientos religiosos enteros, tales como los de los anabap-
tistas, los husistas, los doukhobors y los esenios han sido injerta-
dos con ramas del ancestral arbol del anarquismo; y el tolstoiano
francés Lechartier no ha sido el tnico en afirmar que el verdade-
ro fundador del anarquismo fue Jesucristo y... “la primera sociedad
anarquista fue la de los apostoles™.

Yo creo que la bisqueda de los antecesores del anarquismo se obs-
taculiza por cierta confusion existente entre algunas actitudes que
radican en el nicleo mismo del anarquismo a la par que en otros
credos (fe en la honradez esencial del hombre, deseo de libertad in-
dividual, rebeldia ante la dominacién) que se identifican corriente-
mente con el anarquismo considerado como movimiento, que apa-
rece en cierta época de la historia, con teorias especificas y métodos
y objetivos propios. El nicleo que constituye esas actitudes puede
encontrarse retrocediendo en la historia por lo menos, hasta los
antiguos griegos. Pero el anarquismo como tendencia desarrolla-
da, articulada y claramente identificable, aparece solamente en la
era moderna de las revoluciones conscientes sociales y politicas. El
anarquismo, de hecho, es una doctrina politico-social con un espe-
cifico objetivo encaminado a cambiar la sociedad, pasando de una
forma de administracién autoritaria a una administracion libertaria.
Esto significa que no puede aceptarse 16gicamente como anarquis-
mo cualquier filosofia moral que pretenda un automejoramiento
individual, aunque sus defensores (como algunos de los estoicos)
puedan aconsejar para el bien propio el abstenerse de ejercer la au-
toridad. Ni se puede reconocer como anarquista un movimiento, en
principio religioso, que establezca una comunidad de bienes y una



igualdad de derechos como normas de vida, pero con el fin de sal-
var las almas en el otro mundo. Es verdad que el anarquismo tiene
una fuerza moral e incluso un elemento casi religioso, pero sola-
mente la combinacion de este elemento con una clara visién social
da al movimiento anarquista su especial caracter y su dinamismo
peculiar.

La combinacién de la moral y la vision social en términos de una
critica radical de la sociedad comienza a surgir, de una forma per-
ceptiblemente anarquica, aproximadamente después del colapso de
la Edad Media y la quiebra concurrente de la cristiandad medieval
y el orden social del feudalismo. Esta doble quiebra habia de condu-
cir, por una parte, al surgimiento del nacionalismo y del moderno
Estado centralizado, pero, por la otra, al nacimiento de un impulso
revolucionario que desde el principio empez6 a desarrollar en su
seno las corrientes autoritarias y libertarias cuya division maduro
durante el siglo diez y nueve en el conflicto entre el comunismo
marxista y el anarquismo.

Al mismo tiempo que la gran disolucion de la sociedad medieval
tomo aspectos eclesiasticos, sociales y politicos que son dificiles de
esclarecer, los movimientos insurgentes retuvieron también, por lo
menos hasta el fin del siglo diez y siete, algo de ese triple aspecto.
La critica extrema de la vida, social y politica de la sociedad duran-
te el Renacimiento y la Reforma no fue impulsada y divulgada sélo
por los ateos y los agnoésticos de aquel tiempo, que habian de en-
contrarse generalmente entre las clases cultas superiores, sino mas
bien por los fundamentalmente disidentes religiosos, que criticaban
lo mismo a la Iglesia que al sistema de autoridad y propiedad priva-
da de la época, basandose en una interpretacion literal de la Biblia.
En muchas de sus demandas iba implicito el deseo de un retorno
a la justicia natural del Jardin del Edén. Cuando el malaventurado
sacerdote Juan Ball recitaba en su tiempo la famosa copla:

Cuando Adan cavaba y Eva hilarla.

(Quién era entonces el noble?

Era sintomatico el ansia demostrada por una perdida sencillez
cuyo eco, tres siglos mas tarde, se percibia en los panfletos que Ge-
rard Winstannley y los Diggers hacian circular durante la “Comon-
wealth”.

bozo de prehistoria anarquista que aparece en La ciencia moderna
y el anarquismo ni siquiera los menciona. Sin embargo, si hay ver-
daderos antecesores del anarquismo en la Revolucién Francesa es
entre estos valerosos intransigentes donde debemos encontrarlos,
por muy fracasados e historicamente oscuros que hayan sido.

El movimiento de los “enragés” aparecié durante el afo 1793 y
corrié como un torbellino intermitente a través del afio del terror.
Como el movimiento de los “diggers” durante la guerra civil ingle-
sa, surgié en el momento del retroceso econémico; en su mayor
parte fue una respuesta a las penalidades de los pobres pueblos de
Paris y de Lyon, aunque fue también una reaccién contra las distin-
ciones sociales y econémicas que caracterizaron el endurecimiento
del poder que iba adquiriendo la ascendente clase media.

Los “enragés” no eran un partido segin el moderno sentido de la
palabra. No tenian organizacion ni convinieron en una tactica co-
mun. Eran un grupo suelto de revolucionarios mentalmente afines
que cooperaban entre si de la manera mas rudimentaria, pero que
estaban, no obstante, de acuerdo en rechazar la concepcion jacobi-
na del Estado autoritario y que abogaban porque el pueblo actuara
directamente a la vez que veian en las practicas de la distribucion
igualitaria de la riqueza una mejor forma de terminar con el sufri-
miento de los pobres que con los procedimientos de accion politica
propiamente dicha. La acusacién que lanzaron los jacobinos contra
Roux de que dijo que “debe ser proscrita toda clase de gobierno” es
cierta, ya que en eso estaban completamente de acuerdo todos los
“enragés”.

Jaime Roux, el méas celebrado de todos ellos fue uno de los sacer-
dotes que actuaron en la Revolucién; era un clérigo de la comarca
a quien ya antes de 1790 se le habia acusado de incitar a los campe-
sinos de su distrito a quemar y saquear los castillos de los terrate-
nientes que intentaban hacer prevalecer sus derechos feudales. “La
tierra pertenece por igual a todos” se decia que dijo a sus feligreses.
Continu¢ siendo sacerdote ain después de la Revolucion, en la cual
crey6 ver un reflejo del espiritu puro del cristianismo. Una vez defi-
nié su misién como la de “hacer a todos los hombres iguales entre
si, como lo son en toda la eternidad ante Dios”. Pero es dificil creer
que un hombre del temperamento y la actitud de Roux permanecie-

23



ser hecho por ella, sin ningun intermediario, sin ningu-
na delegacion, si no puede ser hecho por los delegados
reducidos al papel de comisionados especiales, actuan-
do bajo la fiscalizacion incesante de aquellos que les
encomendaron la comision... El derecho final de legis-
lar y administrar para la Comuna pertenece a los distri-
tos, a los ciudadanos reunidos en la asamblea general
de los distritos”.

En tal organizacion Kropotkin ve una previa expresion de “los
principios anarquistas”, y de aqui concluye que estos principios “tu-
vieron su origen, no en especulaciones teéricas, sino en loshechos
de la Gran Revolucion Francesa”. “Pero aqui, de nuevo, su ansiedad
por probar los origenes populares del anarquismo le hace caer en
la exageracion. Lo que él omite es el hecho de que “el derecho de
legislar” adn existe, atin cuando haya sido puesto al nivel de las
asambleas generales; el pueblo gobierna. Por eso debemos consi-
derar a la comuna de los afios revolucionarios como un intento de
democracia directa mas bien que como una manifestacion anarquis-
ta. Esta discrepancia esta apoyada por el hecho de que los hombres
a quienes la Comuna lanz6 como dirigentes (hombres como Hebert,
Chaumette y Pache) eran simplemente revolucionarios, que acep-
taban el Estado, apoyaron el terror y propugnaron tacticas que no
tenian nada de libertarias ni los distinguian esencialmente de Dan-
ton y Robespierre, los rivales que, eventualmente, les destruyeron.
La comuna no fue anarquista en ningun sentido real, pero si fue
efectivamente federalista, y aqui se anticip6 a Proudhon al desarro-
llar un tanto esquematicamente la especie de armazon en el cual él
penso que podria desenvolverse una sociedad anarquista.

Pero tenemos que mirar mas alla del mutualismo de Condorcet
y el federalismo de la Comuna para encontrar los elementos real-
mente anarquistas en la Revolucién Francesa, Kropotkin se preocu-
p6 tanto de seguir las huellas de las manifestaciones populares que
se descuido injustamente de las individualidades que demostraron
una actitud mas genuinamente anarquista sobre los acontecimien-
tos de su tiempo. En la Gran Revolucion Francesa dedico escasa
atencion a .Jaime Roux, Juan Varlet y los otros “enragés”, y en el es-

22

Las demandas de los campesinos que se rebelaron en Inglaterra
durante el siglo catorce y los que se rebelaron en Alemania en los
primeros afios del siglo diez y siete, no eran en si mismas revolu-
cionarias. Los descontentos querian que terminaran ciertas imposi-
ciones de la clerecia y los sefiores, la destruccion total de la servi-
dumbre, oprobiosa instituciéon ya moribunda, y solamente algunos
dirigentes fueron .mas all4 de estas simples de mandas reformistas.
Una confianza en el sistema feudal, curiosamente candida, por lo
menos en algunos aspectos, se demuestra por la fe que los campesi-
nos ingleses pusieron en la palabra del rey aun después del asesina-
to de Wat Tyleren 1381. Hay un curioso paralelo entre la actitud de
aquellos campesinos y la de los incautos rusos que marcharon tras
el padre Gapone hacia el Palacio de Invierno en el afio 1905 con la
esperanza tragicamente ingenua de encontrar, no el plomo que les
esperaba, sino la compasiéon comprensiva del Zar, aquel simbdlico
Padre de su mundo semifeudal.

Pero entre los dirigentes de las dos revueltas, la inglesa y la ale-
mana, ya aparecen los primeros signos de la critica de una sociedad
dividida en clases y unos anhelos cuya finalidad seria el anarquis-
mo. El fragmento del discurso de Juan Ball que Froissart ha conser-
vado (casi todos conocemos las opiniones de aquel hombre fasci-
nante cuya tempestuosa presencia emerge casi sola de la oscuridad
medieval) ataca tanto la propiedad privada como la autoridad y ad-
vierte el eslabon inquebrantable que les une, cuyas complicaciones
habrian de sefialar en un desarrollo tedrico admirable los socialistas
del siglo XIX.

“Las cosas no pueden ir bien en Inglaterra ni irdn nun-
ca hasta que todos los bienes sean poseidos en comin y
no haya siervos ni sefiores y todos seamos iguales. ;Por
qué razon ellos, a quienes llamamos sefiores, obtienen
lo mejor de nosotros? ;Porque lo merecen? ;Porque
nos tienen esclavos? Si todos descendemos de un pa-
dre y una madre, Adan y Eva, ;como pueden sostener
o probar que ellos son duefios mas legitimos que no-
sotros? jExcepto acaso porque ellos nos hacen trabajar
y producir a nosotros para gastarlo ellos! Ellos visten



de armifio, pieles y terciopelo y nosotros de basto lino.
Ellos tienen vinos, especias y buen pan, mientras que
nosotros solo conseguimos pan de centeno, residuos,
paja yagua. Ellos tienen magnificas residencias y noso-
tros las fatigas del trabajo y debemos afrontar la lluvia
y el viento en los campos. Y es de nosotros, de nuestro
trabajo de donde obtienen los medios para mantener
su pompa. Y aun nos llaman siervos y estan siempre
listos para batirnos si no cumplimos sus 6rdenes”.

Ball denuncia la propiedad privada y pide la igualdad, pero no
parece rechazar completamente el gobierno como tal. Durante mu-
cho tiempo observamos aspiraciones a un comunismo igualitario
nacido dentro de lo que es alin el armazon autoritario.

En el primer bosquejo literario de una sociedad igualitaria ideal,
la Utopia, de Tomas Moro (1513), esta sociedad es gobernada por
una autoridad complicadamente elegida e impone a sus componen-
tes reglas de conducta extraordinariamente estrictas. Y aunque se
han hecho esfuerzos por descubrir elementos libertarios en la re-
vuelta de los campesinos alemanes conducida por Tomas Munzer,
y en la comuna de los anabaptistas de Munster, la practica de esos
movimientos parece desconocer en cada caso actitudes francamen-
te antiautoritarias sugeridas por las declaraciones de sus dirigentes.
Munster combatio la autoridad, pero no hizo sugerencias concretas
referentes a una sociedad que pudiera prescindir de ella; y cuando
intent6 establecer su comuna ideal en Mulhausen, nada aparecio
evidentemente que pueda considerarse como una sociedad anar-
quista. Engels resumi6 la situacion muy claramente en La guerra
de los campesinos en Alemania: “En realidad Mulhausen perma-
necié como una ciudad imperial republicana con una constitucion
un tanto democratica, con un senado elegido por sufragio univer-
sal y bajo «control» de un forum y proveyendo de alimentos a los
pobres de manera inmediata. El cambio social, que tanto aterrorizo
a las contemporaneas clases medias protestantes, en realidad nun-
ca fue mas alld de un intento prematuro débil e inconsciente de
establecer una sociedad burguesa de la ultima época”.

(desde donde se ocultaba de los verdugos jacobinos) la idea de la
mutualidad, que fue una de las columnas riel anarquismo de Proud-
hon. Condorcet concibi6 la idea de una gran ayuda mutua entre los
trabajadores que les salvaria de los peligros encarnados en las cri-
sis econdmicas, durante las cuales, sin esa ayuda mutua, se verian
forzados a vender trabajo a precios de hambre.

La otra columna del proudhonismo el federalismo, fue motivo
de muchas discusiones e incluso de experimentos durante la Re-
volucion Los girondinos la concebian como un expediente politico.
Mientras que los comuneros de Paris de 1871 veian en la reptblica
federal un medio de salvar a Paris de una Francia reaccionaria, los
girondinos imaginaban que se podia salvar a Francia del dominio
de un Paris jacobino. Un federalismo mas genuino y practico que el
que surgi6 de entre las varias instituciones revolucionarias semi es-
pontaneas de aquel tiempo; primero en los “distritos” o “secciones”
en que habia sido dividida la capital con propdsitos electorales y en
la cual se alz6 la Comuna de Paris, y mas tarde en la red de “Socie-
dades Populares” y “Fraternidad”, asi como en los Comités Revolu-
cionarios, que tendian a ocupar los puestos de las secciones cuando
se convertian en 6rganos politicos y dominados por los jacobinos.

En relacion con esto Kropotkin cita un parrafo de las “Actas de
la Comuna”, de Sigismundo Lacroix, describiendo la marcha hacia
la independencia en forma unificada, lo cual fue evidente en la pri-
mitiva organizacién de la Comuna.

“El estado de 4nimo de los distritos... se explica por si
mismo por un fuerte sentimiento de unidad comunal
y por una tendencia no menos fuerte hacia un autogo-
bierno. Paris no quiso ser una federacion de sesenta re-
publicas cortadas al azar cada una de ellas en su propio
territorio: la Comuna es una unidad compuesta de sus
distritos unidos... Pero al lado de este principio acepta-
do sin discusion otro principio fue puesto en evidencia:
que la Comuna debe legislar y administrarse a si mis-
ma directamente tanto como le sea posible. El gobierno
por representacion debe quedar reducido al minimum;
todo lo que la Comuna puede hacer directamente debe

21



que separaran a los “diggers” de los graneles en la revolucion ingle-
sa. Durante la guerra de la independencia tales divisiones fueron
enmascaradas en gran parte por la urgencia de liberarse de la opre-
sién interior, y solo se hicieron evidentes durante el siglo XIX.

De otro modo ocurrid en la Revoluciéon Francesa, donde el cho-
que entre las corrientes autoritarias y libertarias fue violento. Por
aquel tiempo estaba fuera de lugar el encuentro entre los socialis-
tas libertarios y los autoritarios que acontecié en el siglo XIX. Los
antecesores de las dos fracciones fueron derrotados en las luchas
separadas que sostuvieron contra la autoridad establecida por las
triunfantes facciones burguesas; primero, los “enragés” acaudilla-
dos por Jaime Roux fueron aplastados por los jacobinos, aunque
no fueran completamente eliminados; luego Babeuf y sus compa-
fieros en la conspiracion de “los iguales” a quienes los marxistas
llaman con toda justeza sus precursores, fueron destruidos por el
Directorio de 1797. Hasta la gran contienda entre los bakuninistas
y los marxistas, que escindi6 a la Internacional casi ochenta afios
después, los descendientes ideologicos de Jaime Roux y Graco Ba-
beuf no habrian de encontrarse finalmente para este interminable
combate en que se hallan enfrascados los socialistas libertarios —
anarquistas— y los socialistas autoritarios —marxistas—.

Kropotkin dedicé uno de sus mas eruditos libros, La Gran Re-
volucién, a una interpretacion de los movimientos populares que
jugaron una parte en los tormentosos afios de 1789 al fin del domi-
nio jacobino en el 9 de 1793. Su inclinacién anarquista le llevo a
destacar con vigor enorme los elementos libertarios que actuaron
durante ese periodo, pero ello le proporcioné también la oportuni-
dad de ver estereoscopicamente los acontecimientos de la Revolu-
cion, apercibiéndose de los altos relieves de las causas econémicas
y sociales méas bien que por los bajos y casi nulos relieves de una
mera lucha entre las personalidades y los partidos politicos.

Evidentemente que podemos seguir a Kropotkin cuando ve en
la Revolucién la emergencia de un niimero considerable de ideas y
tendencias que habian de cristalizarse eventualmente alrededor del
nucleo del anarquismo del siglo XIX. Condorcet, uno de los grandes
sembradores de ideas de la época, que crey6 en el progreso indefini-
do del hombre hacia una libertad sin clasificaciones, habia lanzado

20

En cuanto a los anabaptistas, sus denuncias de una autoridad te-
rrenal fueron contradichas por sus teocraticas inclinaciones, y en
verdad que hubo poca tendencia genuinamente libertaria en el in-
tento de imponer colectivamente el comunismo de Munster, o en
la expulsion de la ciudad de aquellos que se negaron a convertirse
en anabaptistas o en la puritana iconoclastia que condujo a destruir
los manuscritos y los instrumentos musicales. Un pequefio grupo
de santos anabaptistas parece que ejerci6é una autoridad un tanto
despiadada durante la mayor parte del tiempo de la historia tormen-
tosa de la comuna de Munster, y, al final, Juan de Leyden llegé a
ser, no solo el jefe espiritual sino también el regente temporal de
la ciudad, proclamandose Rey de la Tierra, destinado a anunciar la
Quinta Monarquia que prepararia la Segunda Vuelta de Cristo.

Analizarlos desde un punto de vista anarquista, la falta que ma-
yormente se nota en estos movimientos es su cadencia de senti-
miento de individualismo igualitario. Desprenderse de la medieval
tendencia de ver al hombre como un miembro de una comunidad
ordenada por Dios present6 un lento proceso, agudizado extrema-
damente entre el trabajador de la tierra y las clases artesanas (to-
mados como modelo comunal de la guilda y la vida rural); en las
cuales se basaron principalmente las revueltas de los campesinos y
el movimiento anabaptista.

Los historiografos anarquistas, casi sin excepcion, caen aqui en
el error de creer que las comunidades primitivas o medievales ba-
sadas en la ayuda mutua y toscamente igualitarias por naturaleza,
son necesariamente individualistas; cuando lo contrario es, desde
luego, lo mas frecuente, dado que se inclinan hacia un modelo tra-
dicional en el cual domina el conformismo y, excepcionalmente,
algin rencor.

De hecho, en la Europa, medieval, la tendencia individualista
emerge primero entre las clases cultas de las ciudades italianas du-
rante el “Quattrocento”. Aparece como un culto a la personalidad,
lo cual no tiene nada que ver con las ideas de reforma social, y en
este aspecto mas bien conduce al orgullo despético que al deseo de
las diversas realizaciones realmente sociales de los sabios humanis-
tas. Pero, no obstante, ello crea un nuevo interés hacia el hombre,
considerado antes corno individuo que como mero miembro de un



orden social determinado. Y ese sentimiento comienza a impregnar
la literatura del sur de Europa desde Dante, y la propia Inglaterra
desde Chauce, hasta que conduce al desarrollo de formas literarias
individualistas tales como el drama isabelino, la biografia y la au-
tobiografia y, eventualmente, la novela, todas ellas basadas en un
firme y profundo interés en la naturaleza sicolégica y emocional
del hombre que se mantiene libre.

Paralelamente a esta tendencia secular, las dltimas fases de la
Reforma culminan en una especie de radicalismo religioso que va
mas alla de las sectas milenarias, tales como las de los anabaptis-
tas, en la cual, particularmente entre los cuaqueros, se desarrolla
un aspecto completamente personalista de la religién, rechazando
toda forma organizada y basandose ella misma en la idea de “la luz
interior” o, como también dijo Jorge Fox, en la de “Dios en cada
hombre”, lo que nos lleva muy cerca de algunas ideas anarquistas
de justicia y de razén inmanente. Todas estas tendencias contribu-
yeron a formar el mundo intelectual del siglo XVII y lo impuls
hacia una consideracion profunda de la naturaleza de la libertad. Y
es durante la guerra civil de Inglaterra, el primero de los tres gran-
des movimientos revolucionarios, donde se forma el mundo en el
cual el anarquismo emerge eventualmente como doctrina completa
y los impulsos reconocidamente libertarios aparecen en la historia
de Europa.

Los hombres que lucharon en la guerra civil fueron, mucho mas
de lo que generalmente se cree en ambos lados, los herederos del in-
dividualismo del Renacimiento. El ejemplo de mayor magnificencia
del variante barroco del culto a la personalidad es, seguramente, el
“Satan” de Milton. En otro sentido, el mismo nombre “Independien-
tes” sugiere la marea ascendente hacia el énfasis de la consciencia
personal como directriz de predileccién moral y religiosa; y aqui,
de nuevo, con laAeropagitica, Milton saca una conclusion que es
mas libertaria que liberal. Los cambios econémicos y sociales, el
auge del capitalismo incipiente y la consolidacién de la nobleza te-
rrateniente se orientan en la misma direccion y se combinan para
producir un extremo estado de tensién politica que conduce, por
medio de una rebelidn, a la primera dictadura revolucionaria mo-

10

néfica de los impulsos instintivos naturales y sociales que sirvieron
mas tarde a Kropotkin para escribir su Apoyo Mutuo.

“Gran parte de aquel orden que reina en el género hu-
mano —arguye— no es efecto del gobierno. Tiene su
origen en los principios propios de la sociedad y en la
constitucion natural del hombre. Existi6 con anteriori-
dad al gobierno y existiria si fuera abolida la formali-
dad del gobierno. La dependencia mutua y el interés
reciproco que el hombre tiene sobre el hombre y cada
una de las partes de la comunidad civilizada sobre las
demas crea la gran cadena que las conecta y las mantie-
ne firmemente unidas. El terrateniente, el labrador, el
manufacturero, el mercader, el comerciante y toda ocu-
pacion prosperan por la ayuda que cada una recibe de
la otra y del conjunto. El interés comun regula sus em-
presas y forma sus leyes y reglamentos; y las leyes que
el uso comun establece tienen una influencia mucho
mayor que las leyes establecidas por el gobierno”.

En la misma obra, como lo hiciera Godwin en la suya, habla
del gobierno como una rémora a la “natural propensién a la so-
ciedad”; y siempre con palabras que nos recuerdan la introduccion
delnvestigacion acerca de la justicia politica afirma que “cuanto
mas perfecta es una civilizacién, menos propicia es para tener un
gobierno, porque cuanto mas se debilita o se inhibe éste, aquella re-
gula sus propios asuntos y se gobierna a si misma”. Aqui tenemos
el mismo punto de vista que ya hemos visto que caracteriza al anar-
quista tipico: insiste en lo pernicioso de la situacién con un presente
dominado por el gobierno, mira con nostalgia hacia atras afiorando
la edad de oro del paraiso perdido de primitiva inocencia y se ade-
lanta a profetizar un futuro cuya sencillez civilizada reconstruira
la edad de oro de la libertad. En temperamento e ideales, Paine se
acerc6 mucho a los anarquistas. Solamente su falta de optimismo
en un futuro inmediato y previsible le impidi6 ser uno de ellos.

La falta de expresiones originales del anarquismo en la revolu-
cién americana es debida quiza a la ausencia de divisiones internas

19



Politica, que fue la primera gran critica anarquista del orden social
imperante.Paine fue uno de aquellos que pensaron que el gobierno
es una necesidad muy desagradable que soportamos por la corrup-
cién de la inocencia original del hombre. En el preciso momento
de estallar la guerra americana de independencia, en el historico
panfleto titulado Sentido Comn, hizo una distincion entre socie-
dad y gobierno que lo acercé mucho al punto de vista establecido
ultimamente por Godwin:

“Algunos escritores han confundido de tal forma a la
sociedad con el gobierno que han llegado a identifi-
carlos completamente; y lo cierto es que no solamente
son diferentes, sino que tienen distinto origen. La so-
ciedad existe por nuestras necesidades, y el gobierno
por nuestra perversidad; la primera favorece positi-
vamente nuestra felicidad, uniendo nuestros afectos,
el ultimonegativamente, restringiendo nuestros defec-
tos. Una anima nuestras relaciones mutuas, el otro crea
distinciones. Aquélla nos protege; éste nos castiga”.

“La sociedad es una bendicion en cualquier estado, pe-
ro el gobierno, auin en su mejor estado, no es sino un
mal necesario; en su peor estado es un mal intolera-
ble; porque cuando sufrimos o estamos expuestos (por
causa del gobierno) a las mismas miserias que pode-
mos esperar en un pais sin gobierno, nuestra calami-
dad se nos hace mayor pensando que nosotros mismos
proveeremos los medios para que se nos haga sufrir.
El gobierno, como el vestido, es la sefial de la inocen-
cia perdida; los palacios de los reyes estan construidos
sobre las glorietas del paraiso”.

En Paine, la desconfianza en el gobierno fue persistente; proba-
blemente que esas desconfianzas aumentaron por las dificultades
que encontr6 incluso con gobiernos revolucionarios, dedicé a su
personal honradez. Diez y seis afios mas tarde, en “Los derechos del
hombre”, opone a las reivindicaciones del gobierno la influencia be-

18

derna (La de Cromwell, prototipo del Estado totalitario) a la vez que
a su contradiccion.

El mismo individualismo que condujo a las clases medias a las
luchas politicas y militares para la creaciéon de una oligarquia de
clase, disfrazada con ropajes democraticos, produjo entre las capas
inferiores inglesas la aparicion de los dos movimientos radicales.
El mayor de ellos fue el de los “niveladores”, antecesores a los “car-
tistas” y los impulsadores del sufragio universal. Aunque algunos
de ellos, como Walwyn, sugirieron la propiedad en comun, su de-
manda, en general, era mas bien por la igualdad politica que por la
igualdad econdmica, y por una constitucién democratica que aca-
bara con los privilegios arrogados a si mismos por los altos oficiales
del Nuevo Ejército Modelo. En curiosa anticipacion de la invectiva
francesa revolucionaria, un panfletero cromweliano estigmatizaba
a los “niveladores” como los “guardias quizas del anarquismo”.! Pe-
ro no fueron los niveladores quienes representaron realmente el ala
anarquista del movimiento revolucionario inglés en el siglo XVIL
Maés bien fue el diminuto y efimero grupo por cuya peculiar forma
de protesta social se gané el nombre de “diggers”.? Los “diggers”
fueron en su mayor parte gente pobre, victimas del declive econé-
mico que causé la guerra civil en la Inglaterra de la primera mitad
del siglo XVII, y sus demandas, cuando se desenmarafian de la apo-
caliptica fraseologia de la época, fueron esencialmente econémicas
y sociales. Sentian que habian sido robados por aquellos que conti-
nuaban ricos; robados no solamente de sus derechos politicos sino
mas aun del derecho elemental a los medios de subsistencia. Su pro-
testa era un grito de hambre, y sus dirigentes,Gerard Winstanley,
el principal panfletero de los “diggers”, y Guillermo Everard, su-
frieron ambos las calamidades de los tiempos, Winstanley fue un
antiguo mercero de Lancashire que se estableci6 en el comercio de
ropas y se arruind por la crisis econémica. “Fui vapuleado por el
Estado y el Comercio y forzado a vivir en el campo mediante el fa-
vor de los amigos”, dice é] mismo. Everard fue un viejo soldado de

'Se refiere a la guardia suiza del Papa de Roma.
?Cavadores. Palabra popular de sentido figurado; se aplica a quienes extraen
algo 1til con mucho esfuerzo.

11



la guerra civil expulsado del ejército por distribuir propaganda de
los “niveladores”.

Los “diggers” empezaron a teorizar en... 1648 y entraron en ac-
cién en 1649. El primer panfleto de Winstanley, La verdad levan-
tando la cabeza sobre los escandalos, estableci6 la base filoséfica
del movimiento como racionalista. Dios, segun Winstanley, no es
otra cosa que el “espiritu incomprensible, la Razén”. ;Donde reside
la razén? se pregunta él, y contesta: “Reside en el fondo de toda
criatura de acuerdo a la naturaleza y modo de ser de la criatura
misma, pero supremamente en el hombre. Por lo tanto, el hombre
es una criatura racional..”. Y afiade, anticipandose a Tolstoi: “Es-
to es el reino de Dios dentro del hombre”. De esta concepcidén casi
panteista de Dios como razén inmanente, se desprende una teoria
de conducta que sugiere, como las teorias de los anarquistas de los
ultimos tiempos, que si el hombre actia de acuerdo con su propia
naturaleza racional cumplira con su deber como ente social. “Que
la razén gobierne al hombre y éste no se atrevera a abusar de sus
congéneres, sino que se conducira con ellos como se conduciria
para consigo mismo. Porque la razén le dice: «Si tu vecino esta
hambriento y desnudo hoy, aliméntale y vistele; mafiana puedes
encontrarte tu en la situacién en que él se encuentra hoy y, enton-
ces, €él estara dispuesto a ayudarte a ti»”. Literalmente, esto es casi
cristianismo, pero se acerca mucho al concepto kropotkiniano so-
bre la ayuda mutua, y en su mas importante y radical panfleto, La
nueva ley de rectitud, Winstanley se destaca con una serie de con-
ceptos que refuerzan nuestra opinién sobre la esencia anarquista
de su pensamiento.

Equiparando a Cristo con la “libertad universal”, empieza a com-
probar la naturaleza corruptora de la autoridad, y aqui es interesan-
te ver cuan profundo y ampliamente demoledor es su ataque, por-
que, contrariamente a la mayor parte de sus conciudadanos, critica,
no solamente el poder politico, sino también el poder econémico
del amo sobre el criado, el poder familiar del padre sobre el hijo
y del esposo sobre la mujer: “Todo el que tiene una autoridad en
sus manos tiraniza a los otros; muchos maridos, padres, patronos,
magistrados, viven como sefiores opresores de la carne de aquellos
que estan bajo su férula, sin querer saber que sus esposas, hijos,

12

nunca algo mas que un oponente al excesivo gobierno. Cuando hizo
su famosa afirmacién de que “el mejor gobierno es el que gobier-
na menos” no rechazaba completamente la autoridad. Al contrario,
pensoé que la autoridad podria ser menos nociva si el pueblo partici-
paba en las funciones de esa misma autoridad. “Los pueblos deben
participar en la influencia sobre el gobierno”, sostiene. “Si cada in-
dividuo componente de la masa popular participa en la autoridad
bésica, el gobierno se sentira seguro; porque la corrupcion de la
masa total agotara las fuentes de riqueza particulares”.

De pasajes como éstos se deduce claramente que Jefferson, quien
dificilmente pudo prever que los modernos métodos de publicidad
serian mucho mas corruptores que cualquier otro procedimiento de
soborno conocido en la historia, pugnaba por una sociedad a base
del sufragio universal en la cual el pueblo seria el propio gober-
nante en tanto cuanto fuera posible lo que es una concepcién tan
opuesta a las ideas anarquistas como cualquier otra concepcion au-
toritaria. Y aunque él hablaba también de “una pequena rebelion
de vez en cuando” como “una buena cosa tan necesaria para el
mundo politico como las tormentas lo son para el mundo fisico”,
evidentemente que él veia estas “pequefias rebeliones” mas como
un correctivo politico que como una fuerza revolucionaria, como
lo demuestra al decir: “Eso impide la degeneracion del gobierno y
mantiene una atencién constante a los negocios publicos”.

Evidentemente, toda la carrera de Jefferson como presidente ex-
pansionista, como noble poseedor de esclavos en Virginia, como
jefe politico fiel a los compromisos, refuerzan el sentido autoritario
de sus escritos y rechazan toda pretension de adjudicarle un sitio
en el pante6n de los precursores del anarquismo.

Una pretensiéon mucho mas fundamentada seria el adjudicar un
puesto en la tradicion libertaria a Tomés Paine, cuya vida le convir-
ti6 en un simbolo de los ideales comunes que ligaron los movimien-
tos revolucionarios ingleses, franceses y americanos de finales del
siglo XVIIIL La extrema desconfianza de Paine en todas las formas
de gobierno debié influenciar indudablemente a Godwin, con quien
asoci6 sus actividades durante los afios cruciales de 1789 a 1792, y
las discusiones habidas entre ambos sobre los males del gobierno y
las citas subsecuentes formaron el meollo del material de Justicia

17



vicario local, abandonaron definitivamente su intento de ganar a
Inglaterra para el comunismo agrario por el poder del ejemplo. Las
otras colonias parece que tuvieron una vida ain mas corta y los
“diggers”, como movimiento, desaparecieron de la escena revolu-
cionaria hacia el verano de 1650.

El movimiento “digger” no dejé herencia ninguna en los movi-
mientos sociales y politicos posteriores, si se exceptia a los “Cua-
queros”, donde algunos militantes “diggers” se refugiaron. Sélo has-
ta el siglo XIX se reconocié la importancia que tuvo Winstanley co-
mo precursor de las ideologias sociales modernas. Por el vigor de
sus ideas comunistas, algunos marxistas, como Eduardo Bernstein,
han tratado de presentarlo como antecesor del marxismo, pero no
hay nada en Winstanley ni en el paraiso campesino sofiado y des-
crito por él en “La nueva ley de la rectitud” que pueda calificarse
de marxista. Su comunismo es completamente libertario, y, asila-
do y sin ninguna influencia, como fue el esfuerzo de Winstanley
y sus comparieros por seguir practicando sus principios cultivan-
do Montafa San Jorge, éste se cimenta en el principio genuina y
tradicionalmente libertario de la accién directa.

Capitulo II

Parece que no ha habido incidente o movimiento en la Revolu-
cion Francesa o en la Americana que presente un esboza tan pro-
fético del futuro pensamiento anarquista como el que los “diggers”
crearon en 1648 y 1649.

Durante el siglo XIX, Estados Unidos y Francia fueron ricos en
variedades de teorias y acciones anarquistas, pero las manifestacio-
nes del pensamiento libertario que aparecieron durante las grandes
revoluciones del siglo XVIII fueron inconsistentes e incompletas.

Algunos escritores han visto atisbos anarquistas en la democra-
cia la de Thomas Jefferson, pero mientras él y algunos de sus segui-
dores, como Joel Barlow e incluso Aaron Burr, admiraron el libro
de Godwin Investigacion acerca de la justicia politica, hay bien
poca evidencia en los escritos de Jefferson de que aceptara comple-
tamente los puntos de vista expuestos por Godwin y de que fuera

16

sirvientes, subditos, son criaturas de su misma sangre y tienen el
mismo privilegio de participar con ellos en las bendiciones de la
libertad™.

Pero el “igual privilegio a participar en las bendiciones de la li-
bertad” no es un privilegio abstracto; su conquista va ligada a los
ataques al derecho de propiedad. Y aqui Winstanley es muy enfa-
tico demostrando el lazo indestructible que une el poder politico y
el poder econdémico. “Y que digan todos los hombres lo que quie-
ran —arguye—, mientras ejerzan el mando y llamen suya la tierra
usurpando esta propiedad “tuya” y “mia” el pueblo llano no tendra
nunca libertad, ni la tierra estard nunca libre de calamidades, la-
mentos y opresiones. Por esta razon el Creador de todas las cosas
es provocado continuamente”.

Si la critica que hace Winstanley de la Sociedad segin la ve él en
este punto crucial de su evolucién ideoldgica termina por una repul-
sa anarquista de la autoridad y de la propiedad, es interesante ver
como en la clara vision que tiene de la sociedad igualitaria que quie-
re crear, son expuestos anticipadamente, uno por uno, los aspectos
ideales que vislumbraron dos siglos mas tarde los anarquistas.

“Cuando esta ley de equidad se despierte en cada hom-
bre y mujer —dice—, cuando nadie se atribuya el dere-
cho de decir a ninguna criatura «esto es tuyo y esto
es mio; éste es mi trabajo y éste el tuyo», sino que ca-
da cual y todos pongan sus manos en el cultivo de la
tierra y crianza del ganado, entonces los dones de la tie-
rra seran comunes para todos. Cuando un hombre ten-
ga necesidad de grano para el ganado, que lo tome del
primer granero que encuentre. Que no haya compra ni
venta, ferias ni mercados, sino que toda la tierra sea un
tesoro comun para todos los hombres, porque la tierra
es del sefior... Cuando el hombre ha comido, ha bebido
y esta vestido, se siente satisfecho. Todos pondran ale-
gremente manos a la obra para producir y hacer estas
cosas necesarias para todos y cada uno ayudara al otro.
No habra sefiores imperando sobre los que no lo sean.
Cada cual seré sefior de si mismo, sujeto a la ley de rec-

13



titud, razén y equidad, que laten y rigen en él, que es
el Serior”.

“El trabajo sera hecho en comun y todos participaran
igualmente de sus productos. No mas gobernantes. Vi-
vira cada uno en paz con los otros de acuerdo a la dispo-
sicién de su propia conciencia. El comercio sera aboli-
do y en su lugar se establecera un sistema de almacenes
abiertos a todo el mundo”.

Todo lo que se lee es un bosquejo primitivo de la sociedad comu-
nista anarquista de Kropotkin, y se reconoce su semejanza cuando
encontramos que Winstanley, anticipandose en toda la linea a los
pensadores anarquistas, condena el castigo y sostiene que el delito
tiene su origen en la desigualdad econémica, “porque, seguramen-
te —exclama—, esta propiedad particular mia y tuya ha producido
toda la miseria en el pueblo. Porque, primero, muchos se ven obli-
gados a robar a los otros, luego han hecho leyes para castigar a los
que robaron. Empiezan creando condiciones de vida que tienden al
pueblo a hacer dafio, a robar, y después le castigan. Juzguen todos
si esto no es injusto y nocivo”.

Winstanley insiste en que el Ginico medio de terminar con la in-
justicia social es que el pueblo mismo acttie, y se expresa con apo-
liptico fervor sobre el papel que ha de desempefiar el pobre en re-
generar al mundo. “El pobre esta levantando hasta él, del polvo de
los siglos, un pueblo; es decir, lo esta redimiendo del oprobio y del
desprecio con que fue tratado hasta ahora por los privilegiados de
la tierra... Por todo esto, ante todo debe imperar la Ley de Rectitud”.

El pueblo debe actuar, sostiene Winstanley, incautandose de la
tierra y laborandola, lo cual representa la principal fuente de rique-
za. No cree necesario apoderarse por la fuerza de los latifundios de
los ricos. Los pobres pueden fecundizar las tierras yermas —que él
estima ocupan dos tercios del pais—, y trabajarlas en comun. Por la
experiencia conoceran los hombres las virtudes de la vida comunal
y la tierra llegara a ser un “tesoro comin” que tendra por conse-
cuencia la plena libertad de todos los hombres. Lo que Winstanley
predica aqui es nada menos que una forma de no-violencia que los
modernos libertarios llamamos “propaganda por el hecho”.

14

Las mejores paginas de La nueva ley de la rectitud se elevan al
nivel del fervor profético. “Y cuando el Sefior me muestre —dice
Winstanley— el lugar y la manera de abonar y trabajar las tierras
comunes, seguiré adelante y declararé, uniendo la accion a la pala-
bra, que como el pan con el sudor de mi frente sin recibir ningin
salario ni darselo yo a nadie, cuidando la tierra, tan libremente mia
como de los otros”.

El sefior no se demord. “La nueva ley de la rectitud” aparecio
en enero de 1649, y el 1° de abri,Winstanley y sus compafieros mas
cercanos iniciaron su campafia de accién directa marchando a Mon-
tafia de San Jorge, cerca de Walton-on-Thomas, donde empezaron
a roturar la tierra yerma y a sembrarla de trigo, chirivias, zanaho-
rias y alubias. Sumaban un total de treinta a cuarenta hombres, y
Winstanley invit6 a los labradores locales a que se les unieran, pro-
fetizando que en muy breve tiempo su numero llegaria a cinco mil.
Pero parece que los “diggers” lograron pocas simpatias entre los
vecinos pobres y si una gran hostilidad entre la clerecia y los terra-
tenientes locales, Fueron combatirlos por rufianes a sueldo y muti-
lados por los magistrados: su ganado fue dispersado, los semilleros
arrancados y las humildes barracas donde intentaron vivir fueron
quemadas y arrasadas. Fueron llevados a comparecer ante el gene-
ral Fairfax, quien fracaso en el intento de intimidarlos. Se enviaron
tropas de soldados a investigarles, pero fueron retiradas mas tarde,
posiblemente porque algunos de ellos demostraron evidente inte-
rés por las doctrinas de los “diggers”. Durante todos estos meses
dificiles Winstanley y sus partidarios eludieron el ser llevados has-
ta la violencia, que aborrecian. Sus panfletos aparecieron uno tras
otro durante 1649, llenos de quejas correctamente expuestas con-
tra un mundo que se negaba a reconocerlos, y enviaron apodstoles
a las comarcas vecinas, con algin éxito, evidentemente, toda vez
que algunos grupos de indigentes intentaron ocupar en varios lu-
gares las tierras no cultivadas del Home Counties y hasta mas lejos,
a través del campo, como en Gloucestershire. Pero la resistencia de
los “diggers” no era suficiente contra la implacable camparfia de per-
secuciones. En marzo de 1650 abandonaron Montaiia de San Jorge
y, después de un fracasado intento de establecerse en un terreno
comunal del cual fueron expulsados, por una turba dirigida por el

15



