
Biblioteca anarquista
Anti-Copyright

George Woodcock
Albores del anarquismo

Recuperado el 15 de junio de 2013 desde kclibertaria.comyr.com
Publicado originalmente en el primer tomo de la “Colección
Historia del Anarquismo”, de ediciones Tierra y Libertad.

es.theanarchistlibrary.org

Albores del anarquismo

George Woodcock



los órganos del poder en insurrección contra ellos mismos, lo cual
es demasiado absurdo para creerlo”.

Aquí, al final justamente de su movimiento, el último de los “en-
ragés” aclara sus implicaciones. Es instructivo observar cuán tar-
díamente estos primeros libertarios franceses llegaron a rechazar
abiertamente el gobierno. Aún comparándolos con Winstanley, es
notable su falta de un programa definido o filosofía. Pero es que su
tiempo fue breve (algunos tumultuosos meses de acción) y trabaja-
ron demasiado cerca del centro de la revolución que ellos mismos
ayudaron a desencadenar, para que sus ideas cristalizaran con pre-
cisión en tal período. Winstanley fue capaz de estar al margen de
los acontecimientos y formular sus teorías tanto como sus conoci-
mientos se lo permitieron, y entonces proceder a la acción con una
filosofía que le inspirarían sus hechos.

A fin de cuentas, la Revolución Francesa no fue tan improductiva
de pensamiento anarquista como puede parecer por esta relación.
En el mismo año que Juan Varlet publicaba su “Exposición” Guiller-
mo Godwin publicaba en Inglaterra el primer gran tratado de los
males de gobierno —y también la primera amplia declaración de
los principios del anarquismo— Investigación acerca de la justicia
política. Y es dudoso que Investigación acerca de la justicia polí-
tica hubiera sido concebida si la Revolución Francesa no hubiera
ocurrido cuando ocurrió.

27



tado. Los discursos de los “enragés” y sus efímeros periódicos “El
Publicista”, de Roux y “El Amigo del Pueblo”, le parecían a Robes-
pierre tan antigubernamentales como nos parecen a nosotros hoy
y no tuvo intención de tolerar indefinidamente una tal propaganda.
Roux y Varlet fueron detenidos; la “Sociedad de Republicanas Re-
volucionarias” fue suprimida, a pesar de una tumultuosa manifes-
tación de seis mil mujeres. Roux fue llevado ante el tribunal revolu-
cionario, y, convencido de que su muerte era inevitable, se burló de
la guillotina suicidándose penosamente. “No me quejo del tribunal
—dijo antes de morir—; ha actuado de acuerdo con la ley. Pero yo
he actuado de acuerdo con mi libertad”. Morir colocando la libertad
por sobre la ley fue la muerte de un anarquista.

Aún fue reservado a Varlet, que sobrevivió al Terror, establecer
explícitamente las conclusiones anarquistas deducidas del movi-
miento de los “enragés” sobrevivientes. Varlet fue testigo de la sub-
secuente tiranía del Directorio, y lleno de ira publicó lo que debe
considerarse como el como el primer manifiesto anarquista apare-
cido en la Europa continental. Su propio título era “Explosión” y
en la portada lleva un gravado mostrando nubes de humo y llamas
despedidas de una estructura clásica que estaba ardiendo, y sobre
el grabado este epitafio: “Perezca el gobierno revolucionario antes
que un principio”.

Enjuiciando los años de la revolución, Varlet declara que “el des-
potismo ha pasado de los palacios de los reyes al círculo del comité.
No es el manto real ni el cetro, ni la corona por lo que se hacen odiar
los reyes, sino por la ambición y la tiranía. En mi país solamente
ha habido un cambio en los hábitos”. “¿Por qué razón —pregunta
Varlet— un gobierno revolucionario habla de convertirse de este
modo en una tiranía como el poder de un rey? En parte —replicaba—
porque la intoxicación del poder hace desear a los hombres tenerlo
siempre en las manos. Pero en esta cuestión hay algo más que la
simple debilidad de los hombres, hay una contradicción dentro de
la misma institución del gobierno. ¡Qué monstruosidad, qué pieza
maestra de maquiavelismo es de hecho este gobierno revoluciona-
rio! Para cualquier ser razonable, gobierno y revolución son incom-
patibles, a menos, en último caso, que el pueblo quiera constituir

26

Índice general

Capítulo I . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5
Capítulo II . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16

3



de Gravilliers se amotinó contra los tenderos. Roux los defendió y
hasta jugó un papel importante en la incitación de la revuelta.

Fue durante marzo de 1793 cuando Roux, cuya notoriedad iba
en aumento, se le unió un joven orador revolucionario, Juan Varlet.
Como Roux, Varlet era un hombre culto. Venía de buena familia,
había estudiado en el colegio de Harcourt, y al surgir la Revolución
tenía una modesta renta privada así como también un puesto en
el servicio civil. La Revolución lo llenó de entusiasmo desinteresa-
do, de esa especie de entusiasmo que puede tornarse en amargura
cuando se frustran las esperanzas. Llegó a ser un orador popular;
entonces, en marzo de 1793, se destacó iniciando los primeros ata-
ques a los girondinos. Pero de la misma manera como detrás de la
agitación sobre los precios que promovía Roux quedaba la idea de
una posesión común de la propiedad, así, tras los ataques de Varlet
al grupo más conservador de la Convención quedaba una conde-
nación general a la idea de gobierno por representación. En cada
caso los jacobinos, comprobando el clamor popular de las deman-
das de los “enragés”, se aprovecharían de ellos para utilizarlos para
sus propios propósitos políticos.

Aunque no hay evidencia de que Varlet y Roux hubieran colabo-
rado previamente (efectivamente, hay algunas razones para creer
que estos dos populares agitadores se recelaban mutuamente), en
junio de 1793 se reunieron con el fin de promover una nueva agita-
ción contra el costo de la vida, y Roux pronunció una serie de dis-
cursos en los cuales no solamente denunció la estructura de clase
que la revolución permitió sobrevivir (“¿Qué es la libertad cuando
una clase de hombres mata de hambre a otra clase?”), sino que sugi-
rió también que la ley protege la explotación, la cual “prospera a su
sombra”. Porque no confiaba en los legisladores, pidió que la con-
dena de los agiotistas se escribiese en la constitución de tal modo
que no pudieran anularla los gobiernos con su intromisión.

La agitación de los “enragés” continuó a todo lo largo del año
1793. Se unieron a ellos Teófilo Leclerc, de Lyon, y la belleza y culta
actriz Claire de Lacombe con su organización de mujeres, la “Socie-
dad de Republicanas Revolucionarias”. Al mismo tiempo la hostili-
dad de los jacobinos se estrechaba en torno a ellos, particularmente
cuando sus voces se alzaban contra el Terror organizarlo por el Es-

25



ra siendo un ortodoxo católico romano, y es muy probable que su
idea de Dios fuese muy semejante a la que tenía Winstanley.

La sinceridad de Roux fue la causa de que fuera tan pobre co-
mo el más estricto de los ascetas cristianos, y su compasión por los
trabajadores del barrio de Granvilliers de París, donde vivía, pare-
ce haber sido una de las causas de su radicalismo extremo. Había,
además, un rasgo de duro fanatismo en su carácter que le llevó a co-
meter, por lo menos, una acción que lamentablemente manchó su
memoria. Mientras Tomás Paine intercedió por la vida de Luis XVI,
Roux era uno de los encargados de atestiguar la ejecución del rey.
Antes de dejar la prisión, Luis, viendo que Roux era un sacerdote, le
preguntó si podía confiarle su testamento, Roux replicó fríamente:
“Yo estoy aquí solamente para llevarte al patíbulo”. Y, sin embargo,
el hombre que miró con satisfacción la ejecución del rey como viva
manifestación de la autoridad, tenía que protestar más tarde desde
su propia celda de la prisión contra las brutalidades que el Terror
inflingía a hombres y mujeres cuyo único crimen consistía en el
rango a que pertenecían por su nacimiento.

Desde el principio Roux fue activo en la vida revolucionaria de
París. Frecuentó el club de los cordeleros, y en mayo de 1792 ocultó
a Marat en su propia casa, una acción que no le sirvió para librarse
más tarde de los ataques del propio autodenominado “amigo del
pueblo”. Fracasó como candidato a la Convención y eventualmente
llegó a ser miembro del Consejo General de la Comuna.

Pero no fue hasta fines de 1792 cuando Roux empezó a mostrar
el extremismo de las opiniones que desarrolló mientras trabajaba
entre los zapateros y carpinteros de Gravilliers, que fueron sus más
próximos asociados. El fracaso de la Revolución en satisfacer las de-
mandas que él le había hecho durante su primer año pesaba mucho
en su mente, y pronunció un discurso por entonces en el cual ex-
presó por primera vez sus tendencias anarquistas declarando que
“el despotismo senatorial es tan terrible como el cetro de los re-
yes, porque condena al pueblo sin que él se de cuenta de ello, le
hace víctima de brutalidades y le subyuga con leyes que ellos mis-
mos se suponen que han hecho”. Durante las turbulentas semanas
que siguieron, cuando los peticionarios aparecieron en el foro de la
Convención en demanda del “control” de precios y el pobre pueblo

24

Capítulo I

Los historiadores anarquistas (particularmente Kropotkin,
Nettlau y Rocker) han querido encontrar antecedentes a sus
propias convicciones entre una gran variedad de escritores y
filósofos del pasado. Lao Tzé, Zenón, La Boetie, Fenelón y Diderot
figuran entre los predilectos en este sentido. Y Rebelais, por su
parte en el delicioso y caballeresco libro en el que describe la
Abadía de Théleme, admite el valor del lema libertario “haz lo que
quieras”.

Movimientos religiosos enteros, tales como los de los anabap-
tistas, los husistas, los doukhobors y los esenios han sido injerta-
dos con ramas del ancestral árbol del anarquismo; y el tolstoiano
francés Lechartier no ha sido el único en afirmar que el verdade-
ro fundador del anarquismo fue Jesucristo y… “la primera sociedad
anarquista fue la de los apóstoles”.

Yo creo que la búsqueda de los antecesores del anarquismo se obs-
taculiza por cierta confusión existente entre algunas actitudes que
radican en el núcleo mismo del anarquismo a la par que en otros
credos (fe en la honradez esencial del hombre, deseo de libertad in-
dividual, rebeldía ante la dominación) que se identifican corriente-
mente con el anarquismo considerado como movimiento, que apa-
rece en cierta época de la historia, con teorías específicas ymétodos
y objetivos propios. El núcleo que constituye esas actitudes puede
encontrarse retrocediendo en la historia por lo menos, hasta los
antiguos griegos. Pero el anarquismo como tendencia desarrolla-
da, articulada y claramente identificable, aparece solamente en la
era moderna de las revoluciones conscientes sociales y políticas. El
anarquismo, de hecho, es una doctrina político-social con un espe-
cífico objetivo encaminado a cambiar la sociedad, pasando de una
forma de administración autoritaria a una administración libertaria.
Esto significa que no puede aceptarse lógicamente como anarquis-
mo cualquier filosofía moral que pretenda un automejoramiento
individual, aunque sus defensores (como algunos de los estoicos)
puedan aconsejar para el bien propio el abstenerse de ejercer la au-
toridad. Ni se puede reconocer como anarquista un movimiento, en
principio religioso, que establezca una comunidad de bienes y una

5



igualdad de derechos como normas de vida, pero con el fin de sal-
var las almas en el otro mundo. Es verdad que el anarquismo tiene
una fuerza moral e incluso un elemento casi religioso, pero sola-
mente la combinación de este elemento con una clara visión social
da al movimiento anarquista su especial carácter y su dinamismo
peculiar.

La combinación de la moral y la visión social en términos de una
crítica radical de la sociedad comienza a surgir, de una forma per-
ceptiblemente anárquica, aproximadamente después del colapso de
la Edad Media y la quiebra concurrente de la cristiandad medieval
y el orden social del feudalismo. Esta doble quiebra había de condu-
cir, por una parte, al surgimiento del nacionalismo y del moderno
Estado centralizado, pero, por la otra, al nacimiento de un impulso
revolucionario que desde el principio empezó a desarrollar en su
seno las corrientes autoritarias y libertarias cuya división maduró
durante el siglo diez y nueve en el conflicto entre el comunismo
marxista y el anarquismo.

Al mismo tiempo que la gran disolución de la sociedad medieval
tomó aspectos eclesiásticos, sociales y políticos que son difíciles de
esclarecer, los movimientos insurgentes retuvieron también, por lo
menos hasta el fin del siglo diez y siete, algo de ese triple aspecto.
La critica extrema de la vida, social y política de la sociedad duran-
te el Renacimiento y la Reforma no fue impulsada y divulgada sólo
por los ateos y los agnósticos de aquel tiempo, que habían de en-
contrarse generalmente entre las clases cultas superiores, sino más
bien por los fundamentalmente disidentes religiosos, que criticaban
lo mismo a la Iglesia que al sistema de autoridad y propiedad priva-
da de la época, basándose en una interpretación literal de la Biblia.
En muchas de sus demandas iba implícito el deseo de un retorno
a la justicia natural del Jardín del Edén. Cuando el malaventurado
sacerdote Juan Ball recitaba en su tiempo la famosa copla:

Cuando Adán cavaba y Eva hilarla.
¿Quién era entonces el noble?
Era sintomático el ansia demostrada por una perdida sencillez

cuyo eco, tres siglos más tarde, se percibía en los panfletos que Ge-
rardWinstannley y losDiggers hacían circular durante la “Comon-
wealth”.

6

bozo de prehistoria anarquista que aparece en La ciencia moderna
y el anarquismo ni siquiera los menciona. Sin embargo, si hay ver-
daderos antecesores del anarquismo en la Revolución Francesa es
entre estos valerosos intransigentes donde debemos encontrarlos,
por muy fracasados e históricamente oscuros que hayan sido.

El movimiento de los “enragés” apareció durante el año 1793 y
corrió como un torbellino intermitente a través del año del terror.
Como el movimiento de los “diggers” durante la guerra civil ingle-
sa, surgió en el momento del retroceso económico; en su mayor
parte fue una respuesta a las penalidades de los pobres pueblos de
París y de Lyon, aunque fue también una reacción contra las distin-
ciones sociales y económicas que caracterizaron el endurecimiento
del poder que iba adquiriendo la ascendente clase media.

Los “enragés” no eran un partido según el moderno sentido de la
palabra. No tenían organización ni convinieron en una táctica co-
mún. Eran un grupo suelto de revolucionarios mentalmente afines
que cooperaban entre sí de la manera más rudimentaria, pero que
estaban, no obstante, de acuerdo en rechazar la concepción jacobi-
na del Estado autoritario y que abogaban porque el pueblo actuara
directamente a la vez que veían en las prácticas de la distribución
igualitaria de la riqueza una mejor forma de terminar con el sufri-
miento de los pobres que con los procedimientos de acción política
propiamente dicha. La acusación que lanzaron los jacobinos contra
Roux de que dijo que “debe ser proscrita toda clase de gobierno” es
cierta, ya que en eso estaban completamente de acuerdo todos los
“enragés”.

Jaime Roux, el más celebrado de todos ellos fue uno de los sacer-
dotes que actuaron en la Revolución; era un clérigo de la comarca
a quien ya antes de 1790 se le había acusado de incitar a los campe-
sinos de su distrito a quemar y saquear los castillos de los terrate-
nientes que intentaban hacer prevalecer sus derechos feudales. “La
tierra pertenece por igual a todos” se decía que dijo a sus feligreses.
Continuó siendo sacerdote aún después de la Revolución, en la cual
creyó ver un reflejo del espíritu puro del cristianismo. Una vez defi-
nió su misión como la de “hacer a todos los hombres iguales entre
sí, como lo son en toda la eternidad ante Dios”. Pero es difícil creer
que un hombre del temperamento y la actitud de Roux permanecie-

23



ser hecho por ella, sin ningún intermediario, sin ningu-
na delegación, si no puede ser hecho por los delegados
reducidos al papel de comisionados especiales, actuan-
do bajo la fiscalización incesante de aquellos que les
encomendaron la comisión… El derecho final de legis-
lar y administrar para la Comuna pertenece a los distri-
tos, a los ciudadanos reunidos en la asamblea general
de los distritos”.

En tal organización Kropotkin ve una previa expresión de “los
principios anarquistas”, y de aquí concluye que estos principios “tu-
vieron su origen, no en especulaciones teóricas, sino en loshechos
de la Gran Revolución Francesa”. “Pero aquí, de nuevo, su ansiedad
por probar los orígenes populares del anarquismo le hace caer en
la exageración. Lo que él omite es el hecho de que “el derecho de
legislar” aún existe, aún cuando haya sido puesto al nivel de las
asambleas generales; el pueblo gobierna. Por eso debemos consi-
derar a la comuna de los años revolucionarios como un intento de
democracia directa más bien que como unamanifestación anarquis-
ta. Esta discrepancia está apoyada por el hecho de que los hombres
a quienes la Comuna lanzó como dirigentes (hombres comoHebert,
Chaumette y Pache) eran simplemente revolucionarios, que acep-
taban el Estado, apoyaron el terror y propugnaron tácticas que no
tenían nada de libertarias ni los distinguían esencialmente de Dan-
tón y Robespierre, los rivales que, eventualmente, les destruyeron.
La comuna no fue anarquista en ningún sentido real, pero sí fue
efectivamente federalista, y aquí se anticipó a Proudhon al desarro-
llar un tanto esquemáticamente la especie de armazón en el cual él
pensó que podría desenvolverse una sociedad anarquista.

Pero tenemos que mirar más allá del mutualismo de Condorcet
y el federalismo de la Comuna para encontrar los elementos real-
mente anarquistas en la Revolución Francesa, Kropotkin se preocu-
pó tanto de seguir las huellas de las manifestaciones populares que
se descuidó injustamente de las individualidades que demostraron
una actitud más genuinamente anarquista sobre los acontecimien-
tos de su tiempo. En la Gran Revolución Francesa dedicó escasa
atención a .Jaime Roux, Juan Varlet y los otros “enragés”, y en el es-

22

Las demandas de los campesinos que se rebelaron en Inglaterra
durante el siglo catorce y los que se rebelaron en Alemania en los
primeros años del siglo diez y siete, no eran en sí mismas revolu-
cionarias. Los descontentos querían que terminaran ciertas imposi-
ciones de la clerecía y los señores, la destrucción total de la servi-
dumbre, oprobiosa institución ya moribunda, y solamente algunos
dirigentes fueron .más allá de estas simples de mandas reformistas.
Una confianza en el sistema feudal, curiosamente cándida, por lo
menos en algunos aspectos, se demuestra por la fe que los campesi-
nos ingleses pusieron en la palabra del rey aun después del asesina-
to de Wat Tyleren 1381. Hay un curioso paralelo entre la actitud de
aquellos campesinos y la de los incautos rusos que marcharon tras
el padre Gapone hacia el Palacio de Invierno en el año 1905 con la
esperanza trágicamente ingenua de encontrar, no el plomo que les
esperaba, sino la compasión comprensiva del Zar, aquel simbólico
Padre de su mundo semifeudal.

Pero entre los dirigentes de las dos revueltas, la inglesa y la ale-
mana, ya aparecen los primeros signos de la crítica de una sociedad
dividida en clases y unos anhelos cuya finalidad seria el anarquis-
mo. El fragmento del discurso de Juan Ball que Froissart ha conser-
vado (casi todos conocemos las opiniones de aquel hombre fasci-
nante cuya tempestuosa presencia emerge casi sola de la oscuridad
medieval) ataca tanto la propiedad privada como la autoridad y ad-
vierte el eslabón inquebrantable que les une, cuyas complicaciones
habrían de señalar en un desarrollo teórico admirable los socialistas
del siglo XIX.

“Las cosas no pueden ir bien en Inglaterra ni irán nun-
ca hasta que todos los bienes sean poseídos en común y
no haya siervos ni señores y todos seamos iguales. ¿Por
qué razón ellos, a quienes llamamos señores, obtienen
lo mejor de nosotros? ¿Porque lo merecen? ¿Porque
nos tienen esclavos? Si todos descendemos de un pa-
dre y una madre, Adán y Eva, ¿cómo pueden sostener
o probar que ellos son dueños más legítimos que no-
sotros? ¡Excepto acaso porque ellos nos hacen trabajar
y producir a nosotros para gastarlo ellos! Ellos visten

7



de armiño, pieles y terciopelo y nosotros de basto lino.
Ellos tienen vinos, especias y buen pan, mientras que
nosotros sólo conseguimos pan de centeno, residuos,
paja yagua. Ellos tienen magníficas residencias y noso-
tros las fatigas del trabajo y debemos afrontar la lluvia
y el viento en los campos. Y es de nosotros, de nuestro
trabajo de donde obtienen los medios para mantener
su pompa. Y aún nos llaman siervos y están siempre
listos para batirnos si no cumplimos sus órdenes”.

Ball denuncia la propiedad privada y pide la igualdad, pero no
parece rechazar completamente el gobierno como tal. Durante mu-
cho tiempo observamos aspiraciones a un comunismo igualitario
nacido dentro de lo que es aún el armazón autoritario.

En el primer bosquejo literario de una sociedad igualitaria ideal,
la Utopía, de Tomás Moro (1513), esta sociedad es gobernada por
una autoridad complicadamente elegida e impone a sus componen-
tes reglas de conducta extraordinariamente estrictas. Y aunque se
han hecho esfuerzos por descubrir elementos libertarios en la re-
vuelta de los campesinos alemanes conducida por Tomás Munzer,
y en la comuna de los anabaptistas de Munster, la práctica de esos
movimientos parece desconocer en cada caso actitudes francamen-
te antiautoritarias sugeridas por las declaraciones de sus dirigentes.
Munster combatió la autoridad, pero no hizo sugerencias concretas
referentes a una sociedad que pudiera prescindir de ella; y cuando
intentó establecer su comuna ideal en Mulhausen, nada apareció
evidentemente que pueda considerarse como una sociedad anar-
quista. Engels resumió la situación muy claramente en La guerra
de los campesinos en Alemania: “En realidad Mulhausen perma-
neció como una ciudad imperial republicana con una constitución
un tanto democrática, con un senado elegido por sufragio univer-
sal y bajo «control» de un fórum y proveyendo de alimentos a los
pobres de manera inmediata. El cambio social, que tanto aterrorizó
a las contemporáneas clases medias protestantes, en realidad nun-
ca fue más allá de un intento prematuro débil e inconsciente de
establecer una sociedad burguesa de la última época”.

8

(desde donde se ocultaba de los verdugos jacobinos) la idea de la
mutualidad, que fue una de las columnas riel anarquismo de Proud-
hon. Condorcet concibió la idea de una gran ayuda mutua entre los
trabajadores que les salvaría de los peligros encarnados en las cri-
sis económicas, durante las cuales, sin esa ayuda mutua, se verían
forzados a vender trabajo a precios de hambre.

La otra columna del proudhonismo el federalismo, fue motivo
de muchas discusiones e incluso de experimentos durante la Re-
volución Los girondinos la concebían como un expediente político.
Mientras que los comuneros de París de 1871 veían en la república
federal un medio de salvar a París de una Francia reaccionaria, los
girondinos imaginaban que se podía salvar a Francia del dominio
de un París jacobino. Un federalismo más genuino y práctico que el
que surgió de entre las varias instituciones revolucionarias semi es-
pontáneas de aquel tiempo; primero en los “distritos” o “secciones”
en que había sido dividida la capital con propósitos electorales y en
la cual se alzó la Comuna de París, y más tarde en la red de “Socie-
dades Populares” y “Fraternidad”, así como en los Comités Revolu-
cionarios, que tendían a ocupar los puestos de las secciones cuando
se convertían en órganos políticos y dominados por los jacobinos.

En relación con esto Kropotkin cita un párrafo de las “Actas de
la Comuna”, de Sigismundo Lacroix, describiendo la marcha hacia
la independencia en forma unificada, lo cual fue evidente en la pri-
mitiva organización de la Comuna.

“El estado de ánimo de los distritos… se explica por sí
mismo por un fuerte sentimiento de unidad comunal
y por una tendencia no menos fuerte hacia un autogo-
bierno. París no quiso ser una federación de sesenta re-
públicas cortadas al azar cada una de ellas en su propio
territorio: la Comuna es una unidad compuesta de sus
distritos unidos… Pero al lado de este principio acepta-
do sin discusión otro principio fue puesto en evidencia:
que la Comuna debe legislar y administrarse a sí mis-
ma directamente tanto como le sea posible. El gobierno
por representación debe quedar reducido al mínimum;
todo lo que la Comuna puede hacer directamente debe

21



que separaran a los “diggers” de los graneles en la revolución ingle-
sa. Durante la guerra de la independencia tales divisiones fueron
enmascaradas en gran parte por la urgencia de liberarse de la opre-
sión interior, y sólo se hicieron evidentes durante el siglo XIX.

De otro modo ocurrió en la Revolución Francesa, donde el cho-
que entre las corrientes autoritarias y libertarias fue violento. Por
aquel tiempo estaba fuera de lugar el encuentro entre los socialis-
tas libertarios y los autoritarios que aconteció en el siglo XIX. Los
antecesores de las dos fracciones fueron derrotados en las luchas
separadas que sostuvieron contra la autoridad establecida por las
triunfantes facciones burguesas; primero, los “enragés” acaudilla-
dos por Jaime Roux fueron aplastados por los jacobinos, aunque
no fueran completamente eliminados; luego Babeuf y sus compa-
ñeros en la conspiración de “los iguales” a quienes los marxistas
llaman con toda justeza sus precursores, fueron destruidos por el
Directorio de 1797. Hasta la gran contienda entre los bakuninistas
y los marxistas, que escindió a la Internacional casi ochenta años
después, los descendientes ideológicos de Jaime Roux y Graco Ba-
beuf no habrían de encontrarse finalmente para este interminable
combate en que se hallan enfrascados los socialistas libertarios —
anarquistas— y los socialistas autoritarios —marxistas—.

Kropotkin dedicó uno de sus más eruditos libros, La Gran Re-
volución, a una interpretación de los movimientos populares que
jugaron una parte en los tormentosos años de 1789 al fin del domi-
nio jacobino en el 9 de 1793. Su inclinación anarquista le llevó a
destacar con vigor enorme los elementos libertarios que actuaron
durante ese período, pero ello le proporcionó también la oportuni-
dad de ver estereoscópicamente los acontecimientos de la Revolu-
ción, apercibiéndose de los altos relieves de las causas económicas
y sociales más bien que por los bajos y casi nulos relieves de una
mera lucha entre las personalidades y los partidos políticos.

Evidentemente que podemos seguir a Kropotkin cuando ve en
la Revolución la emergencia de un número considerable de ideas y
tendencias que habían de cristalizarse eventualmente alrededor del
núcleo del anarquismo del siglo XIX. Condorcet, uno de los grandes
sembradores de ideas de la época, que creyó en el progreso indefini-
do del hombre hacia una libertad sin clasificaciones, había lanzado

20

En cuanto a los anabaptistas, sus denuncias de una autoridad te-
rrenal fueron contradichas por sus teocráticas inclinaciones, y en
verdad que hubo poca tendencia genuinamente libertaria en el in-
tento de imponer colectivamente el comunismo de Munster, o en
la expulsión de la ciudad de aquellos que se negaron a convertirse
en anabaptistas o en la puritana iconoclastía que condujo a destruir
los manuscritos y los instrumentos musicales. Un pequeño grupo
de santos anabaptistas parece que ejerció una autoridad un tanto
despiadada durante la mayor parte del tiempo de la historia tormen-
tosa de la comuna de Munster, y, al final, Juan de Leyden llegó a
ser, no sólo el jefe espiritual sino también el regente temporal de
la ciudad, proclamándose Rey de la Tierra, destinado a anunciar la
Quinta Monarquía que prepararía la Segunda Vuelta de Cristo.

Analizarlos desde un punto de vista anarquista, la falta que ma-
yormente se nota en estos movimientos es su cadencia de senti-
miento de individualismo igualitario. Desprenderse de la medieval
tendencia de ver al hombre como un miembro de una comunidad
ordenada por Dios presentó un lento proceso, agudizado extrema-
damente entre el trabajador de la tierra y las clases artesanas (to-
mados como modelo comunal de la guilda y la vida rural); en las
cuales se basaron principalmente las revueltas de los campesinos y
el movimiento anabaptista.

Los historiógrafos anarquistas, casi sin excepción, caen aquí en
el error de creer que las comunidades primitivas o medievales ba-
sadas en la ayuda mutua y toscamente igualitarias por naturaleza,
son necesariamente individualistas; cuando lo contrario es, desde
luego, lo más frecuente, dado que se inclinan hacia un modelo tra-
dicional en el cual domina el conformismo y, excepcionalmente,
algún rencor.

De hecho, en la Europa, medieval, la tendencia individualista
emerge primero entre las clases cultas de las ciudades italianas du-
rante el “Quattrocento”. Aparece como un culto a la personalidad,
lo cual no tiene nada que ver con las ideas de reforma social, y en
este aspecto más bien conduce al orgullo despótico que al deseo de
las diversas realizaciones realmente sociales de los sabios humanis-
tas. Pero, no obstante, ello crea un nuevo interés hacia el hombre,
considerado antes corno individuo que como mero miembro de un

9



orden social determinado. Y ese sentimiento comienza a impregnar
la literatura del sur de Europa desde Dante, y la propia Inglaterra
desde Chauce, hasta que conduce al desarrollo de formas literarias
individualistas tales como el drama isabelino, la biografía y la au-
tobiografía y, eventualmente, la novela, todas ellas basadas en un
firme y profundo interés en la naturaleza sicológica y emocional
del hombre que se mantiene libre.

Paralelamente a esta tendencia secular, las últimas fases de la
Reforma culminan en una especie de radicalismo religioso que va
más allá de las sectas milenarias, tales como las de los anabaptis-
tas, en la cual, particularmente entre los cuáqueros, se desarrolla
un aspecto completamente personalista de la religión, rechazando
toda forma organizada y basándose ella misma en la idea de “la luz
interior” o, como también dijo Jorge Fox, en la de “Dios en cada
hombre”, lo que nos lleva muy cerca de algunas ideas anarquistas
de justicia y de razón inmanente. Todas estas tendencias contribu-
yeron a formar el mundo intelectual del siglo XVII y lo impulsó
hacia una consideración profunda de la naturaleza de la libertad. Y
es durante la guerra civil de Inglaterra, el primero de los tres gran-
des movimientos revolucionarios, donde se forma el mundo en el
cual el anarquismo emerge eventualmente como doctrina completa
y los impulsos reconocidamente libertarios aparecen en la historia
de Europa.

Los hombres que lucharon en la guerra civil fueron, mucho más
de lo que generalmente se cree en ambos lados, los herederos del in-
dividualismo del Renacimiento. El ejemplo de mayor magnificencia
del variante barroco del culto a la personalidad es, seguramente, el
“Satán” de Milton. En otro sentido, el mismo nombre “Independien-
tes” sugiere la marea ascendente hacia el énfasis de la consciencia
personal como directriz de predilección moral y religiosa; y aquí,
de nuevo, con laAeropagítica, Milton saca una conclusión que es
más libertaría que liberal. Los cambios económicos y sociales, el
auge del capitalismo incipiente y la consolidación de la nobleza te-
rrateniente se orientan en la misma dirección y se combinan para
producir un extremo estado de tensión política que conduce, por
medio de una rebelión, a la primera dictadura revolucionaria mo-

10

néfica de los impulsos instintivos naturales y sociales que sirvieron
más tarde a Kropotkin para escribir su Apoyo Mutuo.

“Gran parte de aquel orden que reina en el género hu-
mano —arguye— no es efecto del gobierno. Tiene su
origen en los principios propios de la sociedad y en la
constitución natural del hombre. Existió con anteriori-
dad al gobierno y existiría si fuera abolida la formali-
dad del gobierno. La dependencia mutua y el interés
recíproco que el hombre tiene sobre el hombre y cada
una de las partes de la comunidad civilizada sobre las
demás crea la gran cadena que las conecta y las mantie-
ne firmemente unidas. El terrateniente, el labrador, el
manufacturero, el mercader, el comerciante y toda ocu-
pación prosperan por la ayuda que cada una recibe de
la otra y del conjunto. El interés común regula sus em-
presas y forma sus leyes y reglamentos; y las leyes que
el uso común establece tienen una influencia mucho
mayor que las leyes establecidas por el gobierno”.

En la misma obra, como lo hiciera Godwin en la suya, habla
del gobierno como una rémora a la “natural propensión a la so-
ciedad”; y siempre con palabras que nos recuerdan la introducción
deInvestigación acerca de la justicia política afirma que “cuanto
más perfecta es una civilización, menos propicia es para tener un
gobierno, porque cuanto más se debilita o se inhibe éste, aquella re-
gula sus propios asuntos y se gobierna a sí misma”. Aquí tenemos
el mismo punto de vista que ya hemos visto que caracteriza al anar-
quista típico: insiste en lo pernicioso de la situación con un presente
dominado por el gobierno, mira con nostalgia hacia atrás añorando
la edad de oro del paraíso perdido de primitiva inocencia y se ade-
lanta a profetizar un futuro cuya sencillez civilizada reconstruirá
la edad de oro de la libertad. En temperamento e ideales, Paine se
acercó mucho a los anarquistas. Solamente su falta de optimismo
en un futuro inmediato y previsible le impidió ser uno de ellos.

La falta de expresiones originales del anarquismo en la revolu-
ción americana es debida quizá a la ausencia de divisiones internas

19



Política, que fue la primera gran critica anarquista del orden social
imperante.Paine fue uno de aquellos que pensaron que el gobierno
es una necesidad muy desagradable que soportamos por la corrup-
ción de la inocencia original del hombre. En el preciso momento
de estallar la guerra americana de independencia, en el histórico
panfleto titulado Sentido Común, hizo una distinción entre socie-
dad y gobierno que lo acercó mucho al punto de vista establecido
últimamente por Godwin:

“Algunos escritores han confundido de tal forma a la
sociedad con el gobierno que han llegado a identifi-
carlos completamente; y lo cierto es que no solamente
son diferentes, sino que tienen distinto origen. La so-
ciedad existe por nuestras necesidades, y el gobierno
por nuestra perversidad; la primera favorece positi-
vamente nuestra felicidad, uniendo nuestros afectos,
el últimonegativamente, restringiendo nuestros defec-
tos. Una anima nuestras relacionesmutuas, el otro crea
distinciones. Aquélla nos protege; éste nos castiga”.

“La sociedad es una bendición en cualquier estado, pe-
ro el gobierno, aún en su mejor estado, no es sino un
mal necesario; en su peor estado es un mal intolera-
ble; porque cuando sufrimos o estamos expuestos (por
causa del gobierno) a las mismas miserias que pode-
mos esperar en un país sin gobierno, nuestra calami-
dad se nos hace mayor pensando que nosotros mismos
proveeremos los medios para que se nos haga sufrir.
El gobierno, como el vestido, es la señal de la inocen-
cia perdida; los palacios de los reyes están construidos
sobre las glorietas del paraíso”.

En Paine, la desconfianza en el gobierno fue persistente; proba-
blemente que esas desconfianzas aumentaron por las dificultades
que encontró incluso con gobiernos revolucionarios, dedicó a su
personal honradez. Diez y seis años más tarde, en “Los derechos del
hombre”, opone a las reivindicaciones del gobierno la influencia be-

18

derna (La de Cromwell, prototipo del Estado totalitario) a la vez que
a su contradicción.

El mismo individualismo que condujo a las clases medias a las
luchas políticas y militares para la creación de una oligarquía de
clase, disfrazada con ropajes democráticos, produjo entre las capas
inferiores inglesas la aparición de los dos movimientos radicales.
El mayor de ellos fue el de los “niveladores”, antecesores a los “car-
tistas” y los impulsadores del sufragio universal. Aunque algunos
de ellos, como Walwyn, sugirieron la propiedad en común, su de-
manda, en general, era más bien por la igualdad política que por la
igualdad económica, y por una constitución democrática que aca-
bara con los privilegios arrogados a sí mismos por los altos oficiales
del Nuevo Ejército Modelo. En curiosa anticipación de la invectiva
francesa revolucionaria, un panfletero cromweliano estigmatizaba
a los “niveladores” como los “guardias quizás del anarquismo”.1 Pe-
ro no fueron los niveladores quienes representaron realmente el ala
anarquista del movimiento revolucionario inglés en el siglo XVII.
Más bien fue el diminuto y efímero grupo por cuya peculiar forma
de protesta social se ganó el nombre de “diggers”.2 Los “diggers”
fueron en su mayor parte gente pobre, víctimas del declive econó-
mico que causó la guerra civil en la Inglaterra de la primera mitad
del siglo XVII, y sus demandas, cuando se desenmarañan de la apo-
calíptica fraseología de la época, fueron esencialmente económicas
y sociales. Sentían que habían sido robados por aquellos que conti-
nuaban ricos; robados no solamente de sus derechos políticos sino
más aún del derecho elemental a los medios de subsistencia. Su pro-
testa era un grito de hambre, y sus dirigentes,Gerard Winstanley,
el principal panfletero de los “diggers”, y Guillermo Everard, su-
frieron ambos las calamidades de los tiempos, Winstanley fue un
antiguo mercero de Lancashire que se estableció en el comercio de
ropas y se arruinó por la crisis económica. “Fui vapuleado por el
Estado y el Comercio y forzado a vivir en el campo mediante el fa-
vor de los amigos”, dice él mismo. Everard fue un viejo soldado de

1Se refiere a la guardia suiza del Papa de Roma.
2Cavadores. Palabra popular de sentido figurado; se aplica a quienes extraen

algo útil con mucho esfuerzo.

11



la guerra civil expulsado del ejército por distribuir propaganda de
los “niveladores”.

Los “diggers” empezaron a teorizar en… 1648 y entraron en ac-
ción en 1649. El primer panfleto de Winstanley, La verdad levan-
tando la cabeza sobre los escándalos, estableció la base filosófica
del movimiento como racionalista. Dios, según Winstanley, no es
otra cosa que el “espíritu incomprensible, la Razón”. ¿Dónde reside
la razón? se pregunta él, y contesta: “Reside en el fondo de toda
criatura de acuerdo a la naturaleza y modo de ser de la criatura
misma, pero supremamente en el hombre. Por lo tanto, el hombre
es una criatura racional…”. Y añade, anticipándose a Tolstoi: “Es-
to es el reino de Dios dentro del hombre”. De esta concepción casi
panteísta de Dios como razón inmanente, se desprende una teoría
de conducta que sugiere, como las teorías de los anarquistas de los
últimos tiempos, que si el hombre actúa de acuerdo con su propia
naturaleza racional cumplirá con su deber como ente social. “Que
la razón gobierne al hombre y éste no se atreverá a abusar de sus
congéneres, sino que se conducirá con ellos como se conduciría
para consigo mismo. Porque la razón le dice: «Si tu vecino está
hambriento y desnudo hoy, aliméntale y vístele; mañana puedes
encontrarte tú en la situación en que él se encuentra hoy y, enton-
ces, él estará dispuesto a ayudarte a ti»”. Literalmente, esto es casi
cristianismo, pero se acerca mucho al concepto kropotkiniano so-
bre la ayuda mutua, y en su más importante y radical panfleto, La
nueva ley de rectitud, Winstanley se destaca con una serie de con-
ceptos que refuerzan nuestra opinión sobre la esencia anarquista
de su pensamiento.

Equiparando a Cristo con la “libertad universal”, empieza a com-
probar la naturaleza corruptora de la autoridad, y aquí es interesan-
te ver cuán profundo y ampliamente demoledor es su ataque, por-
que, contrariamente a la mayor parte de sus conciudadanos, crítica,
no solamente el poder político, sino también el poder económico
del amo sobre el criado, el poder familiar del padre sobre el hijo
y del esposo sobre la mujer: “Todo el que tiene una autoridad en
sus manos tiraniza a los otros; muchos maridos, padres, patronos,
magistrados, viven como señores opresores de la carne de aquellos
que están bajo su férula, sin querer saber que sus esposas, hijos,

12

nunca algomás que un oponente al excesivo gobierno. Cuando hizo
su famosa afirmación de que “el mejor gobierno es el que gobier-
na menos” no rechazaba completamente la autoridad. Al contrario,
pensó que la autoridad podría ser menos nociva si el pueblo partici-
paba en las funciones de esa misma autoridad. “Los pueblos deben
participar en la influencia sobre el gobierno”, sostiene. “Si cada in-
dividuo componente de la masa popular participa en la autoridad
básica, el gobierno se sentirá seguro; porque la corrupción de la
masa total agotará las fuentes de riqueza particulares”.

De pasajes como éstos se deduce claramente que Jefferson, quien
difícilmente pudo prever que los modernos métodos de publicidad
seríanmuchomás corruptores que cualquier otro procedimiento de
soborno conocido en la historia, pugnaba por una sociedad a base
del sufragio universal en la cual el pueblo sería el propio gober-
nante en tanto cuanto fuera posible lo que es una concepción tan
opuesta a las ideas anarquistas como cualquier otra concepción au-
toritaria. Y aunque él hablaba también de “una pequeña rebelión
de vez en cuando” como “una buena cosa tan necesaria para el
mundo político como las tormentas lo son para el mundo físico”,
evidentemente que él veía estas “pequeñas rebeliones” más como
un correctivo político que como una fuerza revolucionaria, como
lo demuestra al decir: “Eso impide la degeneración del gobierno y
mantiene una atención constante a los negocios públicos”.

Evidentemente, toda la carrera de Jefferson como presidente ex-
pansionista, como noble poseedor de esclavos en Virginia, como
jefe político fiel a los compromisos, refuerzan el sentido autoritario
de sus escritos y rechazan toda pretensión de adjudicarle un sitio
en el panteón de los precursores del anarquismo.

Una pretensión mucho más fundamentada sería el adjudicar un
puesto en la tradición libertaria a Tomás Paine, cuya vida le convir-
tió en un símbolo de los ideales comunes que ligaron los movimien-
tos revolucionarios ingleses, franceses y americanos de finales del
siglo XVIII. La extrema desconfianza de Paine en todas las formas
de gobierno debió influenciar indudablemente a Godwin, con quien
asoció sus actividades durante los años cruciales de 1789 a 1792, y
las discusiones habidas entre ambos sobre los males del gobierno y
las citas subsecuentes formaron el meollo del material de Justicia

17



vicario local, abandonaron definitivamente su intento de ganar a
Inglaterra para el comunismo agrario por el poder del ejemplo. Las
otras colonias parece que tuvieron una vida aún más corta y los
“diggers”, como movimiento, desaparecieron de la escena revolu-
cionaria hacia el verano de 1650.

El movimiento “digger” no dejó herencia ninguna en los movi-
mientos sociales y políticos posteriores, si se exceptúa a los “Cuá-
queros”, donde algunos militantes “diggers” se refugiaron. Sólo has-
ta el siglo XIX se reconoció la importancia que tuvoWinstanley co-
mo precursor de las ideologías sociales modernas. Por el vigor de
sus ideas comunistas, algunos marxistas, como Eduardo Bernstein,
han tratado de presentarlo como antecesor del marxismo, pero no
hay nada en Winstanley ni en el paraíso campesino soñado y des-
crito por él en “La nueva ley de la rectitud” que pueda calificarse
de marxista. Su comunismo es completamente libertario, y, asila-
do y sin ninguna influencia, como fue el esfuerzo de Winstanley
y sus compañeros por seguir practicando sus principios cultivan-
do Montaña San Jorge, éste se cimenta en el principio genuina y
tradicionalmente libertario de la acción directa.

Capítulo II

Parece que no ha habido incidente o movimiento en la Revolu-
ción Francesa o en la Americana que presente un esboza tan pro-
fético del futuro pensamiento anarquista como el que los “diggers”
crearon en 1648 y 1649.

Durante el siglo XIX, Estados Unidos y Francia fueron ricos en
variedades de teorías y acciones anarquistas, pero las manifestacio-
nes del pensamiento libertario que aparecieron durante las grandes
revoluciones del siglo XVIII fueron inconsistentes e incompletas.

Algunos escritores han visto atisbos anarquistas en la democra-
cia la de Thomas Jefferson, pero mientras él y algunos de sus segui-
dores, como Joel Barlow e incluso Aaron Burr, admiraron el libro
de Godwin Investigación acerca de la justicia política, hay bien
poca evidencia en los escritos de .Jefferson de que aceptara comple-
tamente los puntos de vista expuestos por Godwin y de que fuera

16

sirvientes, súbditos, son criaturas de su misma sangre y tienen el
mismo privilegio de participar con ellos en las bendiciones de la
libertad”.

Pero el “igual privilegio a participar en las bendiciones de la li-
bertad” no es un privilegio abstracto; su conquista va ligada a los
ataques al derecho de propiedad. Y aquí Winstanley es muy enfá-
tico demostrando el lazo indestructible que une el poder político y
el poder económico. “Y que digan todos los hombres lo que quie-
ran —arguye—, mientras ejerzan el mando y llamen suya la tierra
usurpando esta propiedad “tuya” y “mía” el pueblo llano no tendrá
nunca libertad, ni la tierra estará nunca libre de calamidades, la-
mentos y opresiones. Por esta razón el Creador de todas las cosas
es provocado continuamente”.

Si la crítica que hace Winstanley de la Sociedad según la ve él en
este punto crucial de su evolución ideológica termina por una repul-
sa anarquista de la autoridad y de la propiedad, es interesante ver
cómo en la clara visión que tiene de la sociedad igualitaria que quie-
re crear, son expuestos anticipadamente, uno por uno, los aspectos
ideales que vislumbraron dos siglos más tarde los anarquistas.

“Cuando esta ley de equidad se despierte en cada hom-
bre y mujer —dice—, cuando nadie se atribuya el dere-
cho de decir a ninguna criatura «esto es tuyo y esto
es mío; éste es mi trabajo y éste el tuyo», sino que ca-
da cual y todos pongan sus manos en el cultivo de la
tierra y crianza del ganado, entonces los dones de la tie-
rra serán comunes para todos. Cuando un hombre ten-
ga necesidad de grano para el ganado, que lo tome del
primer granero que encuentre.Que no haya compra ni
venta, ferias ni mercados, sino que toda la tierra sea un
tesoro común para todos los hombres, porque la tierra
es del señor… Cuando el hombre ha comido, ha bebido
y está vestido, se siente satisfecho. Todos pondrán ale-
gremente manos a la obra para producir y hacer estas
cosas necesarias para todos y cada uno ayudará al otro.
No habrá señores imperando sobre los que no lo sean.
Cada cual será señor de sí mismo, sujeto a la ley de rec-

13



titud, razón y equidad, que laten y rigen en él, que es
el Señor”.
“El trabajo será hecho en común y todos participarán
igualmente de sus productos. No más gobernantes. Vi-
virá cada uno en paz con los otros de acuerdo a la dispo-
sición de su propia conciencia. El comercio será aboli-
do y en su lugar se establecerá un sistema de almacenes
abiertos a todo el mundo”.

Todo lo que se lee es un bosquejo primitivo de la sociedad comu-
nista anarquista de Kropotkin, y se reconoce su semejanza cuando
encontramos que Winstanley, anticipándose en toda la línea a los
pensadores anarquistas, condena el castigo y sostiene que el delito
tiene su origen en la desigualdad económica, “porque, seguramen-
te —exclama—, esta propiedad particular mía y tuya ha producido
toda la miseria en el pueblo. Porque, primero, muchos se ven obli-
gados a robar a los otros, luego han hecho leyes para castigar a los
que robaron. Empiezan creando condiciones de vida que tienden al
pueblo a hacer daño, a robar, y después le castigan. Juzguen todos
si esto no es injusto y nocivo”.

Winstanley insiste en que el único medio de terminar con la in-
justicia social es que el pueblo mismo actúe, y se expresa con apo-
líptico fervor sobre el papel que ha de desempeñar el pobre en re-
generar al mundo. “El pobre está levantando hasta él, del polvo de
los siglos, un pueblo; es decir, lo está redimiendo del oprobio y del
desprecio con que fue tratado hasta ahora por los privilegiados de
la tierra… Por todo esto, ante todo debe imperar la Ley de Rectitud”.

El pueblo debe actuar, sostiene Winstanley, incautándose de la
tierra y laborándola, lo cual representa la principal fuente de rique-
za. No cree necesario apoderarse por la fuerza de los latifundios de
los ricos. Los pobres pueden fecundizar las tierras yermas —que él
estima ocupan dos tercios del país—, y trabajarlas en común. Por la
experiencia conocerán los hombres las virtudes de la vida comunal
y la tierra llegará a ser un “tesoro común” que tendrá por conse-
cuencia la plena libertad de todos los hombres. Lo que Winstanley
predica aquí es nada menos que una forma de no-violencia que los
modernos libertarios llamamos “propaganda por el hecho”.

14

Las mejores páginas de La nueva ley de la rectitud se elevan al
nivel del fervor profético. “Y cuando el Señor me muestre —dice
Winstanley— el lugar y la manera de abonar y trabajar las tierras
comunes, seguiré adelante y declararé, uniendo la acción a la pala-
bra, que como el pan con el sudor de mi frente sin recibir ningún
salario ni dárselo yo a nadie, cuidando la tierra, tan libremente mía
como de los otros”.

El señor no se demoró. “La nueva ley de la rectitud” apareció
en enero de 1649, y el 1º de abril,Winstanley y sus compañeros más
cercanos iniciaron su campaña de acción directa marchando aMon-
taña de San Jorge, cerca de Walton-on-Thomas, donde empezaron
a roturar la tierra yerma y a sembrarla de trigo, chirivías, zanaho-
rias y alubias. Sumaban un total de treinta a cuarenta hombres, y
Winstanley invitó a los labradores locales a que se les unieran, pro-
fetizando que en muy breve tiempo su número llegaría a cinco mil.
Pero parece que los “diggers” lograron pocas simpatías entre los
vecinos pobres y sí una gran hostilidad entre la clerecía y los terra-
tenientes locales, Fueron combatirlos por rufianes a sueldo y muti-
lados por los magistrados: su ganado fue dispersado, los semilleros
arrancados y las humildes barracas donde intentaron vivir fueron
quemadas y arrasadas. Fueron llevados a comparecer ante el gene-
ral Fairfax, quien fracaso en el intento de intimidarlos. Se enviaron
tropas de soldados a investigarles, pero fueron retiradas más tarde,
posiblemente porque algunos de ellos demostraron evidente inte-
rés por las doctrinas de los “diggers”. Durante todos estos meses
difíciles Winstanley y sus partidarios eludieron el ser llevados has-
ta la violencia, que aborrecían. Sus panfletos aparecieron uno tras
otro durante 1649, llenos de quejas correctamente expuestas con-
tra un mundo que se negaba a reconocerlos, y enviaron apóstoles
a las comarcas vecinas, con algún éxito, evidentemente, toda vez
que algunos grupos de indigentes intentaron ocupar en varios lu-
gares las tierras no cultivadas del Home Counties y hasta más lejos,
a través del campo, como en Gloucestershire. Pero la resistencia de
los “diggers” no era suficiente contra la implacable campaña de per-
secuciones. En marzo de 1650 abandonaron Montaña de San Jorge
y, después de un fracasado intento de establecerse en un terreno
comunal del cual fueron expulsados, por una turba dirigida por el

15


