Albores del anarquismo

George Woodcock



Indice general

Capitulol . . . . . o e
Capitulo I . . . . .



Capitulo I

Los historiadores anarquistas (particularmente Kropotkin, Nettlau y Rocker) han querido encontrar
antecedentes a sus propias convicciones entre una gran variedad de escritores y fil6sofos del pasado.
Lao Tzé, Zenon, La Boetie, Fenelon y Diderot figuran entre los predilectos en este sentido. Y Rebelais,
por su parte en el delicioso y caballeresco libro en el que describe la Abadia de Théleme, admite el valor
del lema libertario “haz lo que quieras”.

Movimientos religiosos enteros, tales como los de los anabaptistas, los husistas, los doukhobors y
los esenios han sido injertados con ramas del ancestral arbol del anarquismo; y el tolstoiano francés
Lechartier no ha sido el inico en afirmar que el verdadero fundador del anarquismo fue Jesucristo y...
“la primera sociedad anarquista fue la de los apdstoles”.

Yo creo que la bisqueda de los antecesores del anarquismo se obstaculiza por cierta confusion existen-
te entre algunas actitudes que radican en el nucleo mismo del anarquismo a la par que en otros credos
(fe en la honradez esencial del hombre, deseo de libertad individual, rebeldia ante la dominacion) que
se identifican corrientemente con el anarquismo considerado como movimiento, que aparece en cierta
época de la historia, con teorias especificas y métodos y objetivos propios. El nucleo que constituye
esas actitudes puede encontrarse retrocediendo en la historia por lo menos, hasta los antiguos griegos.
Pero el anarquismo como tendencia desarrollada, articulada y claramente identificable, aparece sola-
mente en la era moderna de las revoluciones conscientes sociales y politicas. El anarquismo, de hecho,
es una doctrina politico-social con un especifico objetivo encaminado a cambiar la sociedad, pasando
de una forma de administracién autoritaria a una administracion libertaria. Esto significa que no puede
aceptarse logicamente como anarquismo cualquier filosofia moral que pretenda un automejoramiento
individual, aunque sus defensores (como algunos de los estoicos) puedan aconsejar para el bien propio
el abstenerse de ejercer la autoridad. Ni se puede reconocer como anarquista un movimiento, en prin-
cipio religioso, que establezca una comunidad de bienes y una igualdad de derechos como normas de
vida, pero con el fin de salvar las almas en el otro mundo. Es verdad que el anarquismo tiene una fuerza
moral e incluso un elemento casi religioso, pero solamente la combinacién de este elemento con una
clara vision social da al movimiento anarquista su especial caracter y su dinamismo peculiar.

La combinaciéon de la moral y la visién social en términos de una critica radical de la sociedad co-
mienza a surgir, de una forma perceptiblemente anarquica, aproximadamente después del colapso de
la Edad Media y la quiebra concurrente de la cristiandad medieval y el orden social del feudalismo. Esta
doble quiebra habia de conducir, por una parte, al surgimiento del nacionalismo y del moderno Estado
centralizado, pero, por la otra, al nacimiento de un impulso revolucionario que desde el principio em-
pezd a desarrollar en su seno las corrientes autoritarias y libertarias cuya divisién maduré durante el
siglo diez y nueve en el conflicto entre el comunismo marxista y el anarquismo.

Al mismo tiempo que la gran disoluciéon de la sociedad medieval tomé aspectos eclesiasticos, socia-
les y politicos que son dificiles de esclarecer, los movimientos insurgentes retuvieron también, por lo
menos hasta el fin del siglo diez y siete, algo de ese triple aspecto. La critica extrema de la vida, social y
politica de la sociedad durante el Renacimiento y la Reforma no fue impulsada y divulgada sélo por los
ateos y los agndsticos de aquel tiempo, que habian de encontrarse generalmente entre las clases cultas
superiores, sino mas bien por los fundamentalmente disidentes religiosos, que criticaban lo mismo a la
Iglesia que al sistema de autoridad y propiedad privada de la época, basandose en una interpretacion
literal de la Biblia. En muchas de sus demandas iba implicito el deseo de un retorno a la justicia natural
del Jardin del Edén. Cuando el malaventurado sacerdote Juan Ball recitaba en su tiempo la famosa copla:

Cuando Adan cavaba y Eva hilarla.

;Quién era entonces el noble?



Era sintomatico el ansia demostrada por una perdida sencillez cuyo eco, tres siglos mas tarde, se per-
cibia en los panfletos que Gerard Winstannley y los Diggers hacian circular durante la “Comonwealth”.

Las demandas de los campesinos que se rebelaron en Inglaterra durante el siglo catorce y los que se
rebelaron en Alemania en los primeros afos del siglo diez y siete, no eran en si mismas revolucionarias.
Los descontentos querian que terminaran ciertas imposiciones de la clerecia y los sefiores, la destruccion
total de la servidumbre, oprobiosa institucion ya moribunda, y solamente algunos dirigentes fueron .mas
alla de estas simples de mandas reformistas. Una confianza en el sistema feudal, curiosamente candida,
por lo menos en algunos aspectos, se demuestra por la fe que los campesinos ingleses pusieron en la
palabra del rey aun después del asesinato de Wat Tyleren 1381. Hay un curioso paralelo entre la actitud
de aquellos campesinos y la de los incautos rusos que marcharon tras el padre Gapone hacia el Palacio
de Invierno en el afio 1905 con la esperanza tragicamente ingenua de encontrar, no el plomo que les
esperaba, sino la compasion comprensiva del Zar, aquel simbdlico Padre de su mundo semifeudal.

Pero entre los dirigentes de las dos revueltas, la inglesa y la alemana, ya aparecen los primeros signos
de la critica de una sociedad dividida en clases y unos anhelos cuya finalidad seria el anarquismo. El
fragmento del discurso de Juan Ball que Froissart ha conservado (casi todos conocemos las opiniones de
aquel hombre fascinante cuya tempestuosa presencia emerge casi sola de la oscuridad medieval) ataca
tanto la propiedad privada como la autoridad y advierte el eslabon inquebrantable que les une, cuyas
complicaciones habrian de sefialar en un desarrollo teérico admirable los socialistas del siglo XIX.

“Las cosas no pueden ir bien en Inglaterra ni irdn nunca hasta que todos los bienes sean
poseidos en comun y no haya siervos ni sefiores y todos seamos iguales. ;Por qué razén
ellos, a quienes llamamos sefiores, obtienen lo mejor de nosotros? ;Porque lo merecen?
(Porque nos tienen esclavos? Si todos descendemos de un padre y una madre, Adan y Eva,
;como pueden sostener o probar que ellos son duefios mas legitimos que nosotros? jExcepto
acaso porque ellos nos hacen trabajar y producir a nosotros para gastarlo ellos! Ellos visten
de armifio, pieles y terciopelo y nosotros de basto lino. Ellos tienen vinos, especias y buen
pan, mientras que nosotros sélo conseguimos pan de centeno, residuos, paja yagua. Ellos
tienen magnificas residencias y nosotros las fatigas del trabajo y debemos afrontar la lluvia
y el viento en los campos. Y es de nosotros, de nuestro trabajo de donde obtienen los medios
para mantener su pompa. Y aun nos llaman siervos y estan siempre listos para batirnos si
no cumplimos sus 6rdenes”.

Ball denuncia la propiedad privada y pide la igualdad, pero no parece rechazar completamente el
gobierno como tal. Durante mucho tiempo observamos aspiraciones a un comunismo igualitario nacido
dentro de lo que es aun el armazén autoritario.

En el primer bosquejo literario de una sociedad igualitaria ideal, la Utopia, de Tomas Moro (1513), esta
sociedad es gobernada por una autoridad complicadamente elegida e impone a sus componentes reglas
de conducta extraordinariamente estrictas. Y aunque se han hecho esfuerzos por descubrir elementos
libertarios en la revuelta de los campesinos alemanes conducida por Tomas Munzer, y en la comuna de
los anabaptistas de Munster, la practica de esos movimientos parece desconocer en cada caso actitudes
francamente antiautoritarias sugeridas por las declaraciones de sus dirigentes. Munster combati6 la
autoridad, pero no hizo sugerencias concretas referentes a una sociedad que pudiera prescindir de ella;
y cuando intent6 establecer su comuna ideal en Mulhausen, nada apareci6 evidentemente que pueda
considerarse como una sociedad anarquista. Engels resumio la situacion muy claramente en La guerra
de los campesinos en Alemania: “En realidad Mulhausen permanecié como una ciudad imperial repu-
blicana con una constitucién un tanto democratica, con un senado elegido por sufragio universal y bajo
«control» de un férum y proveyendo de alimentos a los pobres de manera inmediata. El cambio social,



que tanto aterrorizo a las contemporaneas clases medias protestantes, en realidad nunca fue mas alla
de un intento prematuro débil e inconsciente de establecer una sociedad burguesa de la tltima época”.

En cuanto a los anabaptistas, sus denuncias de una autoridad terrenal fueron contradichas por sus
teocraticas inclinaciones, y en verdad que hubo poca tendencia genuinamente libertaria en el intento
de imponer colectivamente el comunismo de Munster, o en la expulsion de la ciudad de aquellos que se
negaron a convertirse en anabaptistas o en la puritana iconoclastia que condujo a destruir los manus-
critos y los instrumentos musicales. Un pequefio grupo de santos anabaptistas parece que ejercié una
autoridad un tanto despiadada durante la mayor parte del tiempo de la historia tormentosa de la comu-
na de Munster, y, al final, Juan de Leyden llego a ser, no solo el jefe espiritual sino también el regente
temporal de la ciudad, proclamandose Rey de la Tierra, destinado a anunciar la Quinta Monarquia que
prepararia la Segunda Vuelta de Cristo.

Analizarlos desde un punto de vista anarquista, la falta que mayormente se nota en estos movimien-
tos es su cadencia de sentimiento de individualismo igualitario. Desprenderse de la medieval tendencia
de ver al hombre como un miembro de una comunidad ordenada por Dios present6 un lento proceso,
agudizado extremadamente entre el trabajador de la tierra y las clases artesanas (tomados como mo-
delo comunal de la guilda y la vida rural); en las cuales se basaron principalmente las revueltas de los
campesinos y el movimiento anabaptista.

Los historiégrafos anarquistas, casi sin excepcion, caen aqui en el error de creer que las comunidades
primitivas o medievales basadas en la ayuda mutua y toscamente igualitarias por naturaleza, son nece-
sariamente individualistas; cuando lo contrario es, desde luego, lo mas frecuente, dado que se inclinan
hacia un modelo tradicional en el cual domina el conformismo y, excepcionalmente, algin rencor.

De hecho, en la Europa, medieval, la tendencia individualista emerge primero entre las clases cultas
de las ciudades italianas durante el “Quattrocento”. Aparece como un culto a la personalidad, lo cual
no tiene nada que ver con las ideas de reforma social, y en este aspecto mas bien conduce al orgullo
despodtico que al deseo de las diversas realizaciones realmente sociales de los sabios humanistas. Pero, no
obstante, ello crea un nuevo interés hacia el hombre, considerado antes corno individuo que como mero
miembro de un orden social determinado. Y ese sentimiento comienza a impregnar la literatura del sur
de Europa desde Dante, y la propia Inglaterra desde Chauce, hasta que conduce al desarrollo de formas
literarias individualistas tales como el drama isabelino, la biografia y la autobiografia y, eventualmente,
la novela, todas ellas basadas en un firme y profundo interés en la naturaleza sicoldgica y emocional
del hombre que se mantiene libre.

Paralelamente a esta tendencia secular, las ultimas fases de la Reforma culminan en una especie de
radicalismo religioso que va mas alla de las sectas milenarias, tales como las de los anabaptistas, en
la cual, particularmente entre los cuaqueros, se desarrolla un aspecto completamente personalista de
la religion, rechazando toda forma organizada y basandose ella misma en la idea de “la luz interior” o,
como también dijo Jorge Fox, en la de “Dios en cada hombre”, lo que nos lleva muy cerca de algunas ideas
anarquistas de justicia y de razén inmanente. Todas estas tendencias contribuyeron a formar el mundo
intelectual del siglo XVII y lo impuls6 hacia una consideracion profunda de la naturaleza de la libertad.
Y es durante la guerra civil de Inglaterra, el primero de los tres grandes movimientos revolucionarios,
donde se forma el mundo en el cual el anarquismo emerge eventualmente como doctrina completa y
los impulsos reconocidamente libertarios aparecen en la historia de Europa.

Los hombres que lucharon en la guerra civil fueron, mucho mas de lo que generalmente se cree en
ambos lados, los herederos del individualismo del Renacimiento. El ejemplo de mayor magnificencia del
variante barroco del culto a la personalidad es, seguramente, el “Satan” de Milton. En otro sentido, el
mismo nombre “Independientes” sugiere la marea ascendente hacia el énfasis de la consciencia personal
como directriz de predileccién moral y religiosa; y aqui, de nuevo, con laAeropagitica, Milton saca una
conclusion que es mas libertaria que liberal. Los cambios econdémicos y sociales, el auge del capitalismo



incipiente y la consolidacién de la nobleza terrateniente se orientan en la misma direccion y se combinan
para producir un extremo estado de tension politica que conduce, por medio de una rebelion, a la
primera dictadura revolucionaria moderna (La de Cromwell, prototipo del Estado totalitario) a la vez
que a su contradiccién.

El mismo individualismo que condujo a las clases medias a las luchas politicas y militares para la crea-
cién de una oligarquia de clase, disfrazada con ropajes democraticos, produjo entre las capas inferiores
inglesas la aparicion de los dos movimientos radicales. El mayor de ellos fue el de los “niveladores”,
antecesores a los “cartistas” y los impulsadores del sufragio universal. Aunque algunos de ellos, como
Walwyn, sugirieron la propiedad en comin, su demanda, en general, era mas bien por la igualdad poli-
tica que por la igualdad econdmica, y por una constitucion democratica que acabara con los privilegios
arrogados a si mismos por los altos oficiales del Nuevo Ejército Modelo. En curiosa anticipacion de la
invectiva francesa revolucionaria, un panfletero cromweliano estigmatizaba a los “niveladores” como
los “guardias quizas del anarquismo”.! Pero no fueron los niveladores quienes representaron realmente
el ala anarquista del movimiento revolucionario inglés en el siglo XVII. Mas bien fue el diminuto y
efimero grupo por cuya peculiar forma de protesta social se gan6 el nombre de “diggers”.? Los “dig-
gers” fueron en su mayor parte gente pobre, victimas del declive econdémico que causoé la guerra civil
en la Inglaterra de la primera mitad del siglo XVIL, y sus demandas, cuando se desenmarafan de la
apocaliptica fraseologia de la época, fueron esencialmente econdémicas y sociales. Sentian que habian
sido robados por aquellos que continuaban ricos; robados no solamente de sus derechos politicos sino
mas aun del derecho elemental a los medios de subsistencia. Su protesta era un grito de hambre, y sus
dirigentes,Gerard Winstanley, el principal panfletero de los “diggers”, y Guillermo Everard, sufrieron
ambos las calamidades de los tiempos, Winstanley fue un antiguo mercero de Lancashire que se esta-
bleci6 en el comercio de ropas y se arruind por la crisis econémica. “Fui vapuleado por el Estado y el
Comercio y forzado a vivir en el campo mediante el favor de los amigos”, dice él mismo. Everard fue un
viejo soldado de la guerra civil expulsado del ejército por distribuir propaganda de los “niveladores”.

Los “diggers” empezaron a teorizar en... 1648 y entraron en accion en 1649. El primer panfleto de
Winstanley, La verdad levantando la cabeza sobre los escandalos, estableci6 la base filosofica del mo-
vimiento como racionalista. Dios, segun Winstanley, no es otra cosa que el “espiritu incomprensible, la
Razén”. ;Donde reside la razén? se pregunta él, y contesta: “Reside en el fondo de toda criatura de acuer-
do a la naturaleza y modo de ser de la criatura misma, pero supremamente en el hombre. Por lo tanto,
el hombre es una criatura racional..”. Y afiade, anticipandose a Tolstoi: “Esto es el reino de Dios dentro
del hombre”. De esta concepcion casi panteista de Dios como razén inmanente, se desprende una teoria
de conducta que sugiere, como las teorias de los anarquistas de los tltimos tiempos, que si el hombre
actda de acuerdo con su propia naturaleza racional cumplira con su deber como ente social. “Que la
razon gobierne al hombre y éste no se atrevera a abusar de sus congéneres, sino que se conducira con
ellos como se conduciria para consigo mismo. Porque la razon le dice: «Si tu vecino estd hambriento y
desnudo hoy, aliméntale y vistele; mafiana puedes encontrarte tu en la situaciéon en que él se encuentra
hoy y, entonces, él estara dispuesto a ayudarte a ti»”. Literalmente, esto es casi cristianismo, pero se
acerca mucho al concepto kropotkiniano sobre la ayuda mutua, y en su mas importante y radical pan-
fleto, La nueva ley de rectitud, Winstanley se destaca con una serie de conceptos que refuerzan nuestra
opinidn sobre la esencia anarquista de su pensamiento.

Equiparando a Cristo con la “libertad universal”, empieza a comprobar la naturaleza corruptora de
la autoridad, y aqui es interesante ver cuan profundo y ampliamente demoledor es su ataque, porque,
contrariamente a la mayor parte de sus conciudadanos, critica, no solamente el poder politico, sino

!Se refiere a la guardia suiza del Papa de Roma.
?Cavadores. Palabra popular de sentido figurado; se aplica a quienes extraen algo 1til con mucho esfuerzo.



también el poder econdémico del amo sobre el criado, el poder familiar del padre sobre el hijo y del esposo
sobre la mujer: “Todo el que tiene una autoridad en sus manos tiraniza a los otros; muchos maridos,
padres, patronos, magistrados, viven como sefiores opresores de la carne de aquellos que estan bajo su
férula, sin querer saber que sus esposas, hijos, sirvientes, sibditos, son criaturas de su misma sangre y
tienen el mismo privilegio de participar con ellos en las bendiciones de la libertad”.

Pero el “igual privilegio a participar en las bendiciones de la libertad” no es un privilegio abstracto; su
conquista va ligada a los ataques al derecho de propiedad. Y aqui Winstanley es muy enfatico demostran-
do el lazo indestructible que une el poder politico y el poder econdmico. “Y que digan todos los hombres
lo que quieran —arguye—, mientras ejerzan el mando y llamen suya la tierra usurpando esta propiedad
“tuya” y “mia” el pueblo llano no tendra nunca libertad, ni la tierra estara nunca libre de calamidades,
lamentos y opresiones. Por esta razén el Creador de todas las cosas es provocado continuamente”.

Si la critica que hace Winstanley de la Sociedad segtin la ve él en este punto crucial de su evolucién
ideoldgica termina por una repulsa anarquista de la autoridad y de la propiedad, es interesante ver como
en la clara vision que tiene de la sociedad igualitaria que quiere crear, son expuestos anticipadamente,
uno por uno, los aspectos ideales que vislumbraron dos siglos mas tarde los anarquistas.

“Cuando esta ley de equidad se despierte en cada hombre y mujer —dice—, cuando nadie
se atribuya el derecho de decir a ninguna criatura «esto es tuyo y esto es mio; éste es mi
trabajo y éste el tuyo», sino que cada cual y todos pongan sus manos en el cultivo de la tierra
y crianza del ganado, entonces los dones de la tierra seran comunes para todos. Cuando
un hombre tenga necesidad de grano para el ganado, que lo tome del primer granero que
encuentre. Que no haya compra ni venta, ferias ni mercados, sino que toda la tierra sea un
tesoro comun para todos los hombres, porque la tierra es del sefior... Cuando el hombre ha
comido, ha bebido y esta vestido, se siente satisfecho. Todos pondran alegremente manos a
la obra para producir y hacer estas cosas necesarias para todos y cada uno ayudara al otro.
No habra sefiores imperando sobre los que no lo sean. Cada cual sera sefior de si mismo,
sujeto a la ley de rectitud, razon y equidad, que laten y rigen en él, que es el Sefior”.

“El trabajo sera hecho en comun y todos participaran igualmente de sus productos. No mas
gobernantes. Vivira cada uno en paz con los otros de acuerdo a la disposicion de su propia
conciencia. El comercio sera abolido y en su lugar se establecera un sistema de almacenes
abiertos a todo el mundo”.

Todo lo que se lee es un bosquejo primitivo de la sociedad comunista anarquista de Kropotkin, y
se reconoce su semejanza cuando encontramos que Winstanley, anticipAndose en toda la linea a los
pensadores anarquistas, condena el castigo y sostiene que el delito tiene su origen en la desigualdad
econdmica, “porque, seguramente —exclama—, esta propiedad particular mia y tuya ha producido toda
la miseria en el pueblo. Porque, primero, muchos se ven obligados a robar a los otros, luego han hecho
leyes para castigar a los que robaron. Empiezan creando condiciones de vida que tienden al pueblo a
hacer dafio, a robar, y después le castigan. Juzguen todos si esto no es injusto y nocivo”.

Winstanley insiste en que el inico medio de terminar con la injusticia social es que el pueblo mismo
actuie, y se expresa con apoliptico fervor sobre el papel que ha de desempefiar el pobre en regenerar al
mundo. “El pobre esta levantando hasta €, del polvo de los siglos, un pueblo; es decir, lo esta redimiendo
del oprobio y del desprecio con que fue tratado hasta ahora por los privilegiados de la tierra... Por todo
esto, ante todo debe imperar la Ley de Rectitud”.

El pueblo debe actuar, sostiene Winstanley, incautandose de la tierra y laborandola, lo cual representa
la principal fuente de riqueza. No cree necesario apoderarse por la fuerza de los latifundios de los



ricos. Los pobres pueden fecundizar las tierras yermas —que él estima ocupan dos tercios del pais—
, y trabajarlas en comun. Por la experiencia conoceran los hombres las virtudes de la vida comunal
y la tierra llegara a ser un “tesoro comun” que tendra por consecuencia la plena libertad de todos
los hombres. Lo que Winstanley predica aqui es nada menos que una forma de no-violencia que los
modernos libertarios llamamos “propaganda por el hecho”.

Las mejores paginas de La nueva ley de la rectitud se elevan al nivel del fervor profético. “Y cuando
el Sefior me muestre —dice Winstanley— el lugar y la manera de abonar y trabajar las tierras comunes,
seguiré adelante y declararé, uniendo la accién a la palabra, que como el pan con el sudor de mi frente
sin recibir ningan salario ni darselo yo a nadie, cuidando la tierra, tan libremente mia como de los otros”.

El sefior no se demord. “La nueva ley de la rectitud” aparecié en enero de 1649, y el 1° de
abril,Winstanley y sus compafieros mas cercanos iniciaron su campaiia de accion directa marchando
a Montaiia de San Jorge, cerca de Walton-on-Thomas, donde empezaron a roturar la tierra yerma y a
sembrarla de trigo, chirivias, zanahorias y alubias. Sumaban un total de treinta a cuarenta hombres, y
Winstanley invit6 a los labradores locales a que se les unieran, profetizando que en muy breve tiempo
su nimero llegaria a cinco mil. Pero parece que los “diggers” lograron pocas simpatias entre los vecinos
pobres y si una gran hostilidad entre la clerecia y los terratenientes locales, Fueron combatirlos por
rufianes a sueldo y mutilados por los magistrados: su ganado fue dispersado, los semilleros arrancados
y las humildes barracas donde intentaron vivir fueron quemadas y arrasadas. Fueron llevados a compa-
recer ante el general Fairfax, quien fracaso en el intento de intimidarlos. Se enviaron tropas de soldados
a investigarles, pero fueron retiradas mas tarde, posiblemente porque algunos de ellos demostraron
evidente interés por las doctrinas de los “diggers”. Durante todos estos meses dificiles Winstanley y
sus partidarios eludieron el ser llevados hasta la violencia, que aborrecian. Sus panfletos aparecieron
uno tras otro durante 1649, llenos de quejas correctamente expuestas contra un mundo que se negaba
a reconocerlos, y enviaron apostoles a las comarcas vecinas, con algun éxito, evidentemente, toda vez
que algunos grupos de indigentes intentaron ocupar en varios lugares las tierras no cultivadas del Ho-
me Counties y hasta mas lejos, a través del campo, como en Gloucestershire. Pero la resistencia de los
“diggers” no era suficiente contra la implacable campafia de persecuciones. En marzo de 1650 abando-
naron Montafia de San Jorge y, después de un fracasado intento de establecerse en un terreno comunal
del cual fueron expulsados, por una turba dirigida por el vicario local, abandonaron definitivamente su
intento de ganar a Inglaterra para el comunismo agrario por el poder del ejemplo. Las otras colonias
parece que tuvieron una vida ain més corta y los “diggers”, como movimiento, desaparecieron de la
escena revolucionaria hacia el verano de 1650.

El movimiento “digger” no dej6 herencia ninguna en los movimientos sociales y politicos posterio-
res, si se exceptia a los “Cudqueros”, donde algunos militantes “diggers” se refugiaron. Sélo hasta el
siglo XIX se reconoci6 la importancia que tuvo Winstanley como precursor de las ideologias sociales
modernas. Por el vigor de sus ideas comunistas, algunos marxistas, como Eduardo Bernstein, han tra-
tado de presentarlo como antecesor del marxismo, pero no hay nada en Winstanley ni en el paraiso
campesino sofiado y descrito por él en “La nueva ley de la rectitud” que pueda calificarse de marxista.
Su comunismo es completamente libertario, y, asilado y sin ninguna influencia, como fue el esfuerzo
de Winstanley y sus compafieros por seguir practicando sus principios cultivando Montafia San Jorge,
éste se cimenta en el principio genuina y tradicionalmente libertario de la accion directa.



Capitulo II

Parece que no ha habido incidente o movimiento en la Revolucién Francesa o en la Americana que
presente un esboza tan profético del futuro pensamiento anarquista como el que los “diggers” crearon
en 1648 y 1649.

Durante el siglo XIX, Estados Unidos y Francia fueron ricos en variedades de teorias y acciones
anarquistas, pero las manifestaciones del pensamiento libertario que aparecieron durante las grandes
revoluciones del siglo XVIII fueron inconsistentes e incompletas.

Algunos escritores han visto atisbos anarquistas en la democracia la de Thomas Jefferson, pero mien-
tras él y algunos de sus seguidores, como Joel Barlow e incluso Aaron Burr, admiraron el libro de Godwin
Investigacion acerca de la justicia politica, hay bien poca evidencia en los escritos de .Jefferson de que
aceptara completamente los puntos de vista expuestos por Godwin y de que fuera nunca algo mas que
un oponente al excesivo gobierno. Cuando hizo su famosa afirmacioén de que “el mejor gobierno es el
que gobierna menos” no rechazaba completamente la autoridad. Al contrario, pensé que la autoridad
podria ser menos nociva si el pueblo participaba en las funciones de esa misma autoridad. “Los pueblos
deben participar en la influencia sobre el gobierno”, sostiene. “Si cada individuo componente de la masa
popular participa en la autoridad basica, el gobierno se sentira seguro; porque la corrupcion de la masa
total agotara las fuentes de riqueza particulares”.

De pasajes como éstos se deduce claramente que Jefferson, quien dificilmente pudo prever que los
modernos métodos de publicidad serian mucho méas corruptores que cualquier otro procedimiento de
soborno conocido en la historia, pugnaba por una sociedad a base del sufragio universal en la cual el
pueblo seria el propio gobernante en tanto cuanto fuera posible lo que es una concepcién tan opuesta
a las ideas anarquistas como cualquier otra concepcién autoritaria. Y aunque él hablaba también de
“una pequefia rebelién de vez en cuando” como “una buena cosa tan necesaria para el mundo politico
como las tormentas lo son para el mundo fisico”, evidentemente que él veia estas “pequerias rebeliones”
mas como un correctivo politico que como una fuerza revolucionaria, como lo demuestra al decir: “Eso
impide la degeneracioén del gobierno y mantiene una atencién constante a los negocios publicos”.

Evidentemente, toda la carrera de Jefferson como presidente expansionista, como noble poseedor
de esclavos en Virginia, como jefe politico fiel a los compromisos, refuerzan el sentido autoritario de
sus escritos y rechazan toda pretension de adjudicarle un sitio en el panteén de los precursores del
anarquismo.

Una pretension mucho mas fundamentada seria el adjudicar un puesto en la tradiciéon libertaria a
Tomaés Paine, cuya vida le convirti6é en un simbolo de los ideales comunes que ligaron los movimientos
revolucionarios ingleses, franceses y americanos de finales del siglo XVIII. La extrema desconfianza de
Paine en todas las formas de gobierno debid influenciar indudablemente a Godwin, con quien asoci6 sus
actividades durante los afios cruciales de 1789 a 1792, y las discusiones habidas entre ambos sobre los
males del gobierno y las citas subsecuentes formaron el meollo del material de Justicia Politica, que fue
la primera gran critica anarquista del orden social imperante.Paine fue uno de aquellos que pensaron
que el gobierno es una necesidad muy desagradable que soportamos por la corrupcion de la inocencia
original del hombre. En el preciso momento de estallar la guerra americana de independencia, en el
histérico panfleto titulado Sentido Comin, hizo una distincion entre sociedad y gobierno que lo acercd
mucho al punto de vista establecido ultimamente por Godwin:

“Algunos escritores han confundido de tal forma a la sociedad con el gobierno que han
llegado a identificarlos completamente; y lo cierto es que no solamente son diferentes, sino
que tienen distinto origen. La sociedad existe por nuestras necesidades, y el gobierno por
nuestra perversidad; la primera favorece positivamente nuestra felicidad, uniendo nues-



tros afectos, el ultimonegativamente, restringiendo nuestros defectos. Una anima nuestras
relaciones mutuas, el otro crea distinciones. Aquélla nos protege; éste nos castiga”.

“La sociedad es una bendicion en cualquier estado, pero el gobierno, atin en su mejor esta-
do, no es sino un mal necesario; en su peor estado es un mal intolerable; porque cuando
sufrimos o estamos expuestos (por causa del gobierno) a las mismas miserias que podemos
esperar en un pais sin gobierno, nuestra calamidad se nos hace mayor pensando que no-
sotros mismos proveeremos los medios para que se nos haga sufrir. El gobierno, como el
vestido, es la sefial de la inocencia perdida; los palacios de los reyes estan construidos sobre
las glorietas del paraiso”.

En Paine, la desconfianza en el gobierno fue persistente; probablemente que esas desconfianzas au-
mentaron por las dificultades que encontré incluso con gobiernos revolucionarios, dedicé a su personal
honradez. Diez y seis afios mas tarde, en “Los derechos del hombre”, opone a las reivindicaciones del
gobierno la influencia benéfica de los impulsos instintivos naturales y sociales que sirvieron mas tarde
a Kropotkin para escribir su Apoyo Mutuo.

“Gran parte de aquel orden que reina en el género humano —arguye— no es efecto del go-
bierno. Tiene su origen en los principios propios de la sociedad y en la constitucion natural
del hombre. Existié con anterioridad al gobierno y existiria si fuera abolida la formalidad
del gobierno. La dependencia mutua y el interés reciproco que el hombre tiene sobre el
hombre y cada una de las partes de la comunidad civilizada sobre las demas crea la gran
cadena que las conecta y las mantiene firmemente unidas. El terrateniente, el labrador, el
manufacturero, el mercader, el comerciante y toda ocupacion prosperan por la ayuda que
cada una recibe de la otra y del conjunto. El interés comun regula sus empresas y forma sus
leyes y reglamentos; y las leyes que el uso comun establece tienen una influencia mucho
mayor que las leyes establecidas por el gobierno”.

En la misma obra, como lo hiciera Godwin en la suya, habla del gobierno como una rémora a la “natu-
ral propension a la sociedad”; y siempre con palabras que nos recuerdan la introduccién deInvestigacién
acerca de la justicia politica afirma que “cuanto mas perfecta es una civilizacién, menos propicia es pa-
ra tener un gobierno, porque cuanto mas se debilita o se inhibe éste, aquella regula sus propios asuntos
y se gobierna a si misma”. Aqui tenemos el mismo punto de vista que ya hemos visto que caracteriza
al anarquista tipico: insiste en lo pernicioso de la situacién con un presente dominado por el gobierno,
mira con nostalgia hacia atras afiorando la edad de oro del paraiso perdido de primitiva inocencia y se
adelanta a profetizar un futuro cuya sencillez civilizada reconstruira la edad de oro de la libertad. En
temperamento e ideales, Paine se acercé mucho a los anarquistas. Solamente su falta de optimismo en
un futuro inmediato y previsible le impidi6 ser uno de ellos.

La falta de expresiones originales del anarquismo en la revolucién americana es debida quiza a la
ausencia de divisiones internas que separaran a los “diggers” de los graneles en la revolucién ingle-
sa. Durante la guerra de la independencia tales divisiones fueron enmascaradas en gran parte por la
urgencia de liberarse de la opresion interior, y solo se hicieron evidentes durante el siglo XIX.

De otro modo ocurrid en la Revolucién Francesa, donde el choque entre las corrientes autoritarias
y libertarias fue violento. Por aquel tiempo estaba fuera de lugar el encuentro entre los socialistas li-
bertarios y los autoritarios que acontecio en el siglo XIX. Los antecesores de las dos fracciones fueron
derrotados en las luchas separadas que sostuvieron contra la autoridad establecida por las triunfantes
facciones burguesas; primero, los “enragés” acaudillados por Jaime Roux fueron aplastados por los jaco-
binos, aunque no fueran completamente eliminados; luego Babeuf'y sus compafieros en la conspiracion

10



de “los iguales” a quienes los marxistas llaman con toda justeza sus precursores, fueron destruidos por
el Directorio de 1797. Hasta la gran contienda entre los bakuninistas y los marxistas, que escindi6 a la
Internacional casi ochenta afios después, los descendientes ideoldgicos de Jaime Roux y Graco Babeuf
no habrian de encontrarse finalmente para este interminable combate en que se hallan enfrascados los
socialistas libertarios —anarquistas— y los socialistas autoritarios —marxistas—.

Kropotkin dedicé uno de sus mas eruditos libros, La Gran Revolucién, a una interpretacion de los
movimientos populares que jugaron una parte en los tormentosos afios de 1789 al fin del dominio
jacobino en el 9 de 1793. Su inclinacion anarquista le llevé a destacar con vigor enorme los elementos
libertarios que actuaron durante ese periodo, pero ello le proporcioné también la oportunidad de ver
estereoscOpicamente los acontecimientos de la Revolucion, apercibiéndose de los altos relieves de las
causas economicas y sociales mas bien que por los bajos y casi nulos relieves de una mera lucha entre
las personalidades y los partidos politicos.

Evidentemente que podemos seguir a Kropotkin cuando ve en la Revolucion la emergencia de un
numero considerable de ideas y tendencias que habian de cristalizarse eventualmente alrededor del nu-
cleo del anarquismo del siglo XIX. Condorcet, uno de los grandes sembradores de ideas de la época, que
crey6 en el progreso indefinido del hombre hacia una libertad sin clasificaciones, habia lanzado (desde
donde se ocultaba de los verdugos jacobinos) la idea de la mutualidad, que fue una de las columnas riel
anarquismo de Proudhon. Condorcet concibi6 la idea de una gran ayuda mutua entre los trabajadores
que les salvaria de los peligros encarnados en las crisis econémicas, durante las cuales, sin esa ayuda
mutua, se verian forzados a vender trabajo a precios de hambre.

La otra columna del proudhonismo el federalismo, fue motivo de muchas discusiones e incluso de
experimentos durante la Revolucion Los girondinos la concebian como un expediente politico. Mientras
que los comuneros de Paris de 1871 veian en la reptblica federal un medio de salvar a Paris de una
Francia reaccionaria, los girondinos imaginaban que se podia salvar a Francia del dominio de un Paris
jacobino. Un federalismo mas genuino y practico que el que surgié de entre las varias instituciones
revolucionarias semi espontaneas de aquel tiempo; primero en los “distritos” o “secciones” en que habia
sido dividida la capital con propésitos electorales y en la cual se alzé la Comuna de Paris, y méas tarde en
la red de “Sociedades Populares” y “Fraternidad”, asi como en los Comités Revolucionarios, que tendian
a ocupar los puestos de las secciones cuando se convertian en 6rganos politicos y dominados por los
jacobinos.

En relacion con esto Kropotkin cita un parrafo de las “Actas de la Comuna”, de Sigismundo Lacroix,
describiendo la marcha hacia la independencia en forma unificada, lo cual fue evidente en la primitiva
organizacién de la Comuna.

“El estado de 4nimo de los distritos... se explica por si mismo por un fuerte sentimiento de
unidad comunal y por una tendencia no menos fuerte hacia un autogobierno. Paris no quiso
ser una federacion de sesenta republicas cortadas al azar cada una de ellas en su propio
territorio: la Comuna es una unidad compuesta de sus distritos unidos... Pero al lado de
este principio aceptado sin discusion otro principio fue puesto en evidencia: que la Comuna
debe legislar y administrarse a si misma directamente tanto como le sea posible. El gobierno
por representaciéon debe quedar reducido al minimum; todo lo que la Comuna puede hacer
directamente debe ser hecho por ella, sin ningin intermediario, sin ninguna delegacion,
si no puede ser hecho por los delegados reducidos al papel de comisionados especiales,
actuando bajo la fiscalizacion incesante de aquellos que les encomendaron la comision...
El derecho final de legislar y administrar para la Comuna pertenece a los distritos, a los
ciudadanos reunidos en la asamblea general de los distritos”.

11



En tal organizacion Kropotkin ve una previa expresion de “los principios anarquistas”, y de aqui
concluye que estos principios “tuvieron su origen, no en especulaciones tedricas, sino en loshechos de
la Gran Revolucién Francesa”. “Pero aqui, de nuevo, su ansiedad por probar los origenes populares del
anarquismo le hace caer en la exageracion. Lo que él omite es el hecho de que “el derecho de legislar”
aun existe, aun cuando haya sido puesto al nivel de las asambleas generales; el pueblo gobierna. Por eso
debemos considerar a la comuna de los afos revolucionarios como un intento de democracia directa
mas bien que como una manifestacion anarquista. Esta discrepancia esta apoyada por el hecho de que
los hombres a quienes la Comuna lanzé como dirigentes (hombres como Hebert, Chaumette y Pache)
eran simplemente revolucionarios, que aceptaban el Estado, apoyaron el terror y propugnaron tacticas
que no tenian nada de libertarias ni los distinguian esencialmente de Dantén y Robespierre, los rivales
que, eventualmente, les destruyeron. La comuna no fue anarquista en ningin sentido real, pero si fue
efectivamente federalista, y aqui se anticip6 a Proudhon al desarrollar un tanto esquematicamente la
especie de armazon en el cual él pensé que podria desenvolverse una sociedad anarquista.

Pero tenemos que mirar mas alla del mutualismo de Condorcet y el federalismo de la Comuna para
encontrar los elementos realmente anarquistas en la Revolucién Francesa, Kropotkin se preocup6 tanto
de seguir las huellas de las manifestaciones populares que se descuidd injustamente de las individua-
lidades que demostraron una actitud mas genuinamente anarquista sobre los acontecimientos de su
tiempo. En la Gran Revolucion Francesa dedico escasa atencion a .Jaime Roux, Juan Varlet y los otros
“enragés”, y en el esbozo de prehistoria anarquista que aparece en La ciencia moderna y el anarquismo
ni siquiera los menciona. Sin embargo, si hay verdaderos antecesores del anarquismo en la Revolucion
Francesa es entre estos valerosos intransigentes donde debemos encontrarlos, por muy fracasados e
histéricamente oscuros que hayan sido.

El movimiento de los “enragés” aparecié durante el afio 1793 y corrié como un torbellino intermitente
a través del afio del terror. Como el movimiento de los “diggers” durante la guerra civil inglesa, surgio
en el momento del retroceso econémico; en su mayor parte fue una respuesta a las penalidades de los
pobres pueblos de Paris y de Lyon, aunque fue también una reaccion contra las distinciones sociales
y econdmicas que caracterizaron el endurecimiento del poder que iba adquiriendo la ascendente clase
media.

Los “enragés” no eran un partido segiin el moderno sentido de la palabra. No tenian organizacion
ni convinieron en una tactica comtn. Eran un grupo suelto de revolucionarios mentalmente afines que
cooperaban entre si de la manera mas rudimentaria, pero que estaban, no obstante, de acuerdo en recha-
zar la concepcion jacobina del Estado autoritario y que abogaban porque el pueblo actuara directamente
a la vez que veian en las practicas de la distribucion igualitaria de la riqueza una mejor forma de termi-
nar con el sufrimiento de los pobres que con los procedimientos de accion politica propiamente dicha.
La acusacién que lanzaron los jacobinos contra Roux de que dijo que “debe ser proscrita toda clase de
gobierno” es cierta, ya que en eso estaban completamente de acuerdo todos los “enragés”.

Jaime Roux, el mas celebrado de todos ellos fue uno de los sacerdotes que actuaron en la Revolucién;
era un clérigo de la comarca a quien ya antes de 1790 se le habia acusado de incitar a los campesinos
de su distrito a quemar y saquear los castillos de los terratenientes que intentaban hacer prevalecer sus
derechos feudales. “La tierra pertenece por igual a todos” se decia que dijo a sus feligreses. Continud
siendo sacerdote ain después de la Revolucion, en la cual creyd ver un reflejo del espiritu puro del
cristianismo. Una vez definié su misién como la de “hacer a todos los hombres iguales entre si, como lo
son en toda la eternidad ante Dios”. Pero es dificil creer que un hombre del temperamento y la actitud
de Roux permaneciera siendo un ortodoxo catoélico romano, y es muy probable que su idea de Dios
fuese muy semejante a la que tenia Winstanley.

La sinceridad de Roux fue la causa de que fuera tan pobre como el mas estricto de los ascetas cristia-
nos, y su compasion por los trabajadores del barrio de Granvilliers de Paris, donde vivia, parece haber

12



sido una de las causas de su radicalismo extremo. Habia, ademas, un rasgo de duro fanatismo en su
caracter que le llevd a cometer, por lo menos, una accién que lamentablemente manch6 su memoria.
Mientras Tomas Paine intercedi6 por la vida de Luis XVI, Roux era uno de los encargados de atestiguar
la ejecucidon del rey. Antes de dejar la prision, Luis, viendo que Roux era un sacerdote, le pregunté si
podia confiarle su testamento, Roux replico friamente: “Yo estoy aqui solamente para llevarte al patibu-
10”. Y, sin embargo, el hombre que miré con satisfaccion la ejecucion del rey como viva manifestacion
de la autoridad, tenia que protestar méas tarde desde su propia celda de la prisién contra las brutalidades
que el Terror inflingia a hombres y mujeres cuyo unico crimen consistia en el rango a que pertenecian
por su nacimiento.

Desde el principio Roux fue activo en la vida revolucionaria de Paris. Frecuent6 el club de los cor-
deleros, y en mayo de 1792 ocult6 a Marat en su propia casa, una accién que no le sirvio para librarse
mas tarde de los ataques del propio autodenominado “amigo del pueblo”. Fracasd como candidato a la
Convencion y eventualmente llegé a ser miembro del Consejo General de la Comuna.

Pero no fue hasta fines de 1792 cuando Roux empez6 a mostrar el extremismo de las opiniones que
desarroll6 mientras trabajaba entre los zapateros y carpinteros de Gravilliers, que fueron sus mas pro-
ximos asociados. El fracaso de la Revolucion en satisfacer las demandas que él le habia hecho durante
su primer afo pesaba mucho en su mente, y pronuncié un discurso por entonces en el cual expresod
por primera vez sus tendencias anarquistas declarando que “el despotismo senatorial es tan terrible
como el cetro de los reyes, porque condena al pueblo sin que él se de cuenta de ello, le hace victima
de brutalidades y le subyuga con leyes que ellos mismos se suponen que han hecho”. Durante las tur-
bulentas semanas que siguieron, cuando los peticionarios aparecieron en el foro de la Convencién en
demanda del “control” de precios y el pobre pueblo de Gravilliers se amotiné contra los tenderos. Roux
los defendié y hasta jugd un papel importante en la incitacion de la revuelta.

Fue durante marzo de 1793 cuando Roux, cuya notoriedad iba en aumento, se le unié un joven orador
revolucionario, Juan Varlet. Como Roux, Varlet era un hombre culto. Venia de buena familia, habia
estudiado en el colegio de Harcourt, y al surgir la Revolucién tenia una modesta renta privada asi como
también un puesto en el servicio civil. La Revolucién lo llené de entusiasmo desinteresado, de esa especie
de entusiasmo que puede tornarse en amargura cuando se frustran las esperanzas. Lleg6 a ser un orador
popular; entonces, en marzo de 1793, se destacoé iniciando los primeros ataques a los girondinos. Pero
de la misma manera como detras de la agitacion sobre los precios que promovia Roux quedaba la idea
de una posesiéon comun de la propiedad, asi, tras los ataques de Varlet al grupo mas conservador de la
Convencién quedaba una condenacion general a la idea de gobierno por representacién. En cada caso
los jacobinos, comprobando el clamor popular de las demandas de los “enragés”, se aprovecharian de
ellos para utilizarlos para sus propios propésitos politicos.

Aunque no hay evidencia de que Varlet y Roux hubieran colaborado previamente (efectivamente, hay
algunas razones para creer que estos dos populares agitadores se recelaban mutuamente), en junio de
1793 se reunieron con el fin de promover una nueva agitacion contra el costo de la vida, y Roux pronun-
ci6 una serie de discursos en los cuales no solamente denuncio la estructura de clase que la revolucién
permiti6 sobrevivir (“;Qué es la libertad cuando una clase de hombres mata de hambre a otra clase?”),
sino que sugirié también que la ley protege la explotacion, la cual “prospera a su sombra”. Porque no
confiaba en los legisladores, pidié que la condena de los agiotistas se escribiese en la constitucion de tal
modo que no pudieran anularla los gobiernos con su intromision.

La agitacion de los “enragés” continué a todo lo largo del afio 1793. Se unieron a ellos Tedfilo Leclerc,
de Lyon, y la belleza y culta actriz Claire de Lacombe con su organizacion de mujeres, la “Sociedad de
Republicanas Revolucionarias”. Al mismo tiempo la hostilidad de los jacobinos se estrechaba en torno
a ellos, particularmente cuando sus voces se alzaban contra el Terror organizarlo por el Estado. Los
discursos de los “enragés” y sus efimeros periddicos “El Publicista”, de Roux y “El Amigo del Pueblo”,

13



le parecian a Robespierre tan antigubernamentales como nos parecen a nosotros hoy y no tuvo inten-
cion de tolerar indefinidamente una tal propaganda. Roux y Varlet fueron detenidos; la “Sociedad de
Republicanas Revolucionarias” fue suprimida, a pesar de una tumultuosa manifestacién de seis mil mu-
jeres. Roux fue llevado ante el tribunal revolucionario, y, convencido de que su muerte era inevitable,
se burlé de la guillotina suicidandose penosamente. “No me quejo del tribunal —dijo antes de morir—;
ha actuado de acuerdo con la ley. Pero yo he actuado de acuerdo con mi libertad”. Morir colocando la
libertad por sobre la ley fue la muerte de un anarquista.

Atn fue reservado a Varlet, que sobrevivio al Terror, establecer explicitamente las conclusiones anar-
quistas deducidas del movimiento de los “enragés” sobrevivientes. Varlet fue testigo de la subsecuente
tirania del Directorio, y lleno de ira publicé lo que debe considerarse como el como el primer manifiesto
anarquista aparecido en la Europa continental. Su propio titulo era “Explosion” y en la portada lleva un
gravado mostrando nubes de humo y llamas despedidas de una estructura clasica que estaba ardiendo,
y sobre el grabado este epitafio: “Perezca el gobierno revolucionario antes que un principio”.

Enjuiciando los afios de la revolucion, Varlet declara que “el despotismo ha pasado de los palacios
de los reyes al circulo del comité. No es el manto real ni el cetro, ni la corona por lo que se hacen
odiar los reyes, sino por la ambicion y la tirania. En mi pais solamente ha habido un cambio en los
habitos”. “;Por qué razén —pregunta Varlet— un gobierno revolucionario habla de convertirse de este
modo en una tirania como el poder de un rey? En parte —replicaba— porque la intoxicacion del poder
hace desear a los hombres tenerlo siempre en las manos. Pero en esta cuestion hay algo méas que la
simple debilidad de los hombres, hay una contradicciéon dentro de la misma institucion del gobierno.
iQué monstruosidad, qué pieza maestra de maquiavelismo es de hecho este gobierno revolucionario!
Para cualquier ser razonable, gobierno y revolucién son incompatibles, a menos, en ultimo caso, que el
pueblo quiera constituir los 6rganos del poder en insurreccion contra ellos mismos, lo cual es demasiado
absurdo para creerlo”.

Aqui, al final justamente de su movimiento, el ultimo de los “enragés” aclara sus implicaciones. Es
instructivo observar cuan tardiamente estos primeros libertarios franceses llegaron a rechazar abierta-
mente el gobierno. Aun comparandolos con Winstanley, es notable su falta de un programa definido
o filosofia. Pero es que su tiempo fue breve (algunos tumultuosos meses de accién) y trabajaron dema-
siado cerca del centro de la revolucion que ellos mismos ayudaron a desencadenar, para que sus ideas
cristalizaran con precision en tal periodo. Winstanley fue capaz de estar al margen de los acontecimien-
tos y formular sus teorias tanto como sus conocimientos se lo permitieron, y entonces proceder a la
accion con una filosofia que le inspirarian sus hechos.

A fin de cuentas, la Revolucién Francesa no fue tan improductiva de pensamiento anarquista como
puede parecer por esta relacion. En el mismo afio que Juan Varlet publicaba su “Exposicién” Guillermo
Godwin publicaba en Inglaterra el primer gran tratado de los males de gobierno —y también la primera
amplia declaracion de los principios del anarquismo— Investigacion acerca de la justicia politica. Y es
dudoso que Investigacién acerca de la justicia politica hubiera sido concebida sila Revolucién Francesa
no hubiera ocurrido cuando ocurrié.

14



Biblioteca anarquista

Anti-Copyright

George Woodcock
Albores del anarquismo

Recuperado el 15 de junio de 2013 desde kclibertaria.comyr.com
Publicado originalmente en el primer tomo de la “Colecciéon Historia del Anarquismo”, de ediciones
Tierra y Libertad.

es.theanarchistlibrary.org


http://kclibertaria.comyr.com

	Capítulo I
	Capítulo II

