
Al diablo con la cultura

Herbert Read

1963



Índice general

Prefacio 3

Introducción 5

Al diablo con la cultura 10

La política de los apolíticos 24

El culto del jefe 30

Una civilización edificada desde abajo 41

Los síntomas de la decadencia 49

La protección colectiva de las artes 53

El secreto del éxito 57

La libertad del artista 64

La naturaleza del arte revolucionario 71

La psicología de la reacción 76

El problema de la pornografía 84
I . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84
II . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 88
III . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89
IV . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91

La civilización y el sentido de la calidad 94

El gran debate 97

Las artes y la paz 101

2



Prefacio

Varios de los ensayos aquí presentados aparecieron durante la guerra, en un volumen que titulé La
política de los apolíticos. Con ese título paradójico quería indicar que el artista siempre está sujeto a
lealtades que trascienden las divisiones políticas de la sociedad donde vive. Tal criterio no era aceptado
en 1943, y después de la guerra pareció quedar definitivamente superado por las doctrinas del art engage,
as decir, del arte dedicado a la defensa y difusión de cierto “estilo de vida”. Estilo de vida que, en el
mundo occidental, se entendía como sinónimo de libre empresa en lo económico y de democracia en lo
referente a la forma de gobierno.

El destino sufrido por el arte y la literatura en los países donde tales valores se veían negados —o
sea, en los países totalitarios— era la prueba, por la negación, de que el arte se hallaba comprendido en
la gran lucha política de nuestro tiempo. Se nos decía que no se trataba tan solo de conservar nuestra
libertad política; la cultura misma —la poesía, la pintura, la arquitectura y la música de Occidente— se
encontraba bajo la amenaza de nuestros adversarios políticos y era preciso defenderla.

Los intelectuales de Occidente tenían que adoptar esta actitud a causa de la agresión cultural lanzada
por los comunistas. Se nos decía, además, que las leyes inexorables del materialismo dialéctico no solo
tenían aplicación con respecto a la estructura económica del capitalismo, sino también con relación a
la superestructura idealista de dicho sistema. Ambas perecerían y en su reemplazo surgiría una nueva
sociedad, con ideales de cultura también nuevos. En cuanto a esto, es excusado enumerar los múltiples
análisis dialécticos que indicaron el paralelismo existente entre la evolución estilística sufrida por el
arte y la literatura, y la evolución económica experimentada por la sociedad.

En la medida en que la cultura constituye un fenómeno de superficie (un epifenómeno, como dirían
estos sociólogos), dicha interpretación es acertada; en verdad, no hay necesidad de apelar a la meto-
dología marxista para demostrar que la fantasía de Homero es hija de la cultura neolítica y que la de
Shakespeare hunde sus raíces en la cultura mercantil. Por lo que a mí hace, no tengo reparo en com-
partir buena parte del análisis marxista respecto de los orígenes sociales de las formas y las prácticas
del arte. Pero lo que ni marxistas ni antimarxistas pueden explicar con sus métodos doctrinarios es el
fenómeno del genio en el arte: no pueden explicar la naturaleza del artista ni tampoco las condiciones
que determinan su excéntrica existencia.

En la historia del arte lo único que importa, en última instancia, es el genio. Si Homero, Shakespeare
y sus iguales no hubiesen aparecido sobre la tierra —en esa forma impredecible que les es propia—
, la historia del arte sería idéntica a la de cualquier otra actividad que exija cierta destreza, como la
agricultura o la construcción de herramientas, por ejemplo. El arte se distingue por sus irracionales e
irregulares irrupciones de luz en medio de la oscuridad del mundo.

De ello se sigue que el arte es, en esencia, independiente de la política, como lo es, también, de la
moral y de todos los otros valores temporales. Señalemos, pues, una realidad triste pero cierta: el genio
artístico no es de fiar desde el punto de vista ético. La historia del arte está plagada de perversión,
adulterio, sordidez y malevolencia. Al respecto, los artistas no son mejores ni peores que los demás
hombres. Como artistas, son demasiado humanos.

El artista es el egoísta supremo, y sus conciudadanos no sólo desconfían de él; a menudo querrían
también destruirlo. Ello suele suceder en las sociedades totalitarias, pero hasta un tirano sangriento
como Stalin teme eliminar a Pasternak. Pasternak es, en verdad, el prototipo heroico del genio literario:

3



valeroso, indoblegable, identificado con la humanidad y no con un país, un partido o una doctrina
política. El genio siempre posee esta conciencia indefinida, esta particularidad apasionada, esta menuda
integridad. Está en la esencia del genio el no someterse a abstracción alguna.

Como empleo la palabra “genio” y menciono a prototipos del género de Homero y Shakespeare,
Beethoven y Tolstoi, podría parecer al lector que trazo limites muy estrechos a la esfera del arte; mas
no es esa mi intención. El genio puede ser absoluto —como suponemos ha de haberlo sido en el caso de
Homero—; pero, más a menudo, es una gracia extraña, un fuego que, procedente de otro reino del ser,
parece posarse sobre el artista. Nada hay en él aristocrático: da la impresión de ser totalmente arbitrario
en sus manifestaciones y puede aparecerse en la heredad del labriego, en el palacio o en la academia. Por
ello es ilógico asociarlo con la libertad política. Cierto es que la libertad agrada al artista en tanto que la
tiranía lo molesta. Pero de ahí no cabe inferir que el llamado sistema democrático de gobierno sea más
propicio al esplendor del arte que los sistemas a los cuales denominamos aristocráticos, oligárquicos o
totalitarios.

Es menester que exprese mi pensamiento con total claridad, pues este punto de vista —que tan fácil-
mente es objeto de tergiversación— constituye el tema central de la presente obra.

Hay, desde luego, un sentido en que el arte se ve sujeto a las asechanzas que rodean a cualquier otra
forma de vida. Así, pueden aplastarlo fuerzas físicas adversas como el hambre, la guerra, la peste; puede
también sufrir menoscabo por obra de la indiferencia, ya que la pobreza, la ignorancia y la incompren-
sión acaso lleguen a anular a un genio. Pero es erróneo creer que la democracia lleve en sí una fuerza
capaz de alentar el surgimiento del artista. En realidad, la democracia, en cuanto proceso nivelador, en
cuanto ideología de la normalidad y la igualdad, actúa contra el propio genio —sea este de la índole que
fuere— y sobre todo contra el individuo cuyo trabajo no es vendible según los métodos económicos en
uso. En la sociedad democrática el artista es un “forastero”, hecho que no alcanzan a disimular todos
los programas enderezados al patrocinio democrático de las artes.

Las sociedades opulentas de nuestra época extienden una red muy amplia, sí, pero los hilos de esa red
siguen siendo de ruda textura, y el gesto que las inspira, ciego. La democracia es, de suyo, incapaz de
discriminar: la sensibilidad se le ha embotado en el trabajo de comisiones, disipado en los procedimien-
tos burocráticos, deshumanizado en las grandes organizaciones. La sensibilidad estética es indivisible,
como dice Martin Buber; solo se trasmite de hombre a hombre.

Por ende, llego a la conclusión de que el arte, en sus aspectos creadores, poco tiene que ver con la
democracia, el comunismo1 o cualquier otro sistema político. Configura una manifestación apolítica
del espíritu humano, y aunque los políticos pueden usar o abusar de él en beneficio propio, no pueden
crearlo ni dominarlo ni destruirlo.

Ello, empero, no significa que la sociedad pueda hacer caso omiso de sus artistas. Opino justamente
lo contrario. El arte es siempre el índice de la vitalidad social, la aguja que, con sus movimientos, va
señalando el destino de la sociedad. Los estadistas sensatos han de estar atentos a esa gráfica, pues
es más significativa que la disminución de las exportaciones o la desvalorización del signo monetario
nacional.

Herbert Read
Octubre de 1962

1Respecto de la ambigüedad de esas palabras, véase más adelante.

4



Introducción

No hay verdades abstractas; no hay, pues, proletariado ni hombre-masa. Cuando se ha crucificado a la
emoción, la razón exhala su último suspiro y se convierte en fantasmal, delirante error. La verdad y la
locura están siempre a punto de expirar. Por eso, para hacer renacer la emoción, para hacer de ella la
verdad rediviva, metida en nuestra sangre y nuestros huesos, hemos de estar prestos a recibir la santa

comunión de estacazos, como el buen Sancho cuando se hincaba junto al lecho de muerte de Don Quijote.
Edward Dahlberg, Do these bones live? Nueva York, 1941.

Desde que la democracia tomó la forma de concepción política clara, en los tiempos de la ciudad-
estado de Atenas los filósofos partidarios de dicha concepción han tenido que vérselas con la anomalía
del artista. Han entendido que, por su propia naturaleza, el artista es incapaz de encajar dentro de la
estructura de una sociedad igualitaria. Es ineludiblemente un inadaptado social; un psicópata, a juicio
del vulgo. Para los filósofos racionalistas, como Platón, la única solución consistía en expulsarlo de la
sociedad. Un racionalista moderno seguramente recomendaría que se lo sometiera a tratamiento para
curarlo de su neurosis.

Hay dos problemas principales:

1. ¿Qué es lo que parece separar al artista del resto de la colectividad, haciéndolo único entre los
demás hombres?

2. ¿Qué es, pese a ello, lo que reconcilia a la colectividad con este individuo separatista? En otras
palabras, ¿qué valores aporta el artista a la sociedad para que esta lo acepte o lo tolere en su seno?

Como los ensayos reunidos en el presente volumen vuelven una y otra vez sobre estos problemas,
trataré de hacer, a modo de introducción, un resumen general del criterio que he formulado en la obra.

Primero, debemos resolver si la unicidad del artista tiene que ver con lo físico.
Es sabido que se puede dividir a la humanidad en varios tipos psicológicos definidos, y que estos

tipos tienen relación con factores fisiológicos. ¿Configura el artista uno de esos tipos? Cierto número
de indicios hace pensar que sí. Sabemos que algunos músicos poseen el llamado “tono absoluto”, dispo-
sición natural y heredada que no se puede adquirir con la práctica. En los poetas y los artistas plásticos
no solemos reconocer esta facultad tan comúnmente como en los músicos; pero, sin embargo, se da.
Tocante a la poesía, este don consiste en una total percepción de la identidad existente entre la imagen
y la palabra, y en las artes plásticas acaso tome la forma de lo que denominamos “sentido intuitivo de
la proporción”, vaya, o no, acompañado del sentido intuitivo de la armonía cromática. Estos “sentidos”
son absolutamente análogos al tono absoluto del músico. Entiendo que se debe reconocer la existencia
de tales hechos aun cuando la investigación concerniente a los mismos no haya tocado a su fin. Pero de-
be admitirse también que no son fundamentales. Muchos compositores famosos han carecido del tono
absoluto, y no cabe duda de que ha habido y hay poetas a quienes no se dan la absoluta identidad entre
palabra e imagen. Es más: vistas las limitaciones del lenguaje, hacer hincapié en tal identidad limitaría
grandemente el campo de la poesía. También es fácil darse cuenta de que ha habido grandes pintores
en quienes el sentido del color era deficiente y grandes arquitectos que debían ceñirse a cánones de

5



la proporción concienzudamente aplicados. Al fin y a la postre, lo más que podemos afirmar es que la
posesión de aptitudes únicas tan solo confiere una calidad especial a la obra de determinados artistas.

Fuera de la ocasional posesión de tales peculiaridades fisiológicas, resulta evidente que el artista
no configura un tipo psicológico separado. Hay artistas introvertidos y extravertidos; los hay esquizo-
frénicos y maniaco-depresivos. En realidad, cualquier tipo psicológico es potencialmente artista, y el
reconocerlo así equivale a dar la razón a Eric Gill cuando sostiene que todo hombre encierra en sí una
determinada clase de artista.

Al aceptar ese hecho —y yo, por lo menos, lo acepto— nos vemos llevados a admitir que el arte es
destreza: alguien hace también una cosa, que tiene derecho a que se lo llame artista. Pero aún nos queda
amplio campo para la discusión, pues hemos de preguntarnos en qué consiste ese algo, qué finalidad se
trata de lograr con dicha destreza.

En torno de este punto solíamos discrepar Gill y yo durante nuestras largas discusiones, pues yo
sostenía que el arte no es mera destreza, aptitud para hacer, sino también aptitud para expresar. “¿Para
expresar qué?”, preguntaba Gill; y si cometía yo el descuido de usar frases de este tenor: “Para expresar
su personalidad”, Gill me atacaba con aquella su argumentación acerada y contundente como el cincel
y la maza que usaba para esculpir. Inquiría entonces si alguna vez había visto con mis propios ojos la
tal personalidad, y cómo —por todos los santos— se podría expresarla de otra forma que no fuera la
creación de algo útil. Así seguía la controversia, hasta su inconcluso fin. Pese a ello, todavía sostengo
que hay cierto aspecto en que el arte, al par que hace, expresa. Y es importante que fundamente yo
este criterio por cuanto tiene relación directa con el problema del artista y la sociedad. Pues no basta
afirmar que el artista es un obrero diestro y que la sociedad lo habrá de valorar siempre en razón de
dicha destreza. La verdad es que el artista, con frecuencia (conmás frecuencia aun si es un gran creador),
ofrece a la colectividad algo que esta no quiere aceptar, que rechaza por encontrarlo desagradable.

El error —del cual yo mismo me hice culpable otrora— consiste en fundamentar ese concepto defi-
niendo al arte como expresión del yo. Si cada artista se limitara a expresar la unicidad de su yo, el arte
podría ser, entonces, antisocial y disolvente. En tiempos pasados hubo mucho de eso, lo cual dio origen
al problema del diletantismo. El arte social no puede ser diletante; el arte diletante no puede ser social.

Evidentemente, el gran artista, el que no se limita a hacer determinada cosa —como el carpintero o
el remendón—, sino el que expresa algo —como Shakespeare, Miguel Ángel o Beethoven— está dando
expresión a algo más grande que su propia persona. La expresión del yo, al igual que la búsqueda del
yo, es un espejismo. Es el acto del individuo que quiere elevarse por encima de la colectividad, del que
dice: “Soy mejor, más grande, más fuerte que los demás hombres y por lo tanto he de esclavizarlos, he
de utilizarlos al servicio de mis personales propósitos”. Pero una democracia tiene derecho a sentirse
agraviada por la presencia de tales individuos, puesto que el sistema democrático se basa en la proposi-
ción de que todos son iguales; de ahí que quien rechace este dogma estará utilizando la palabra en un
sentido —a mi ver— ilegítimo. La palabra democracia debe significar no solo libertad y fraternidad, sino
también igualdad.

La sociedad espera que el artista exprese algo más que su yo y, en el caso de los grandes artistas a
quienes me he referido, lo obtiene. Obtiene lo que podríamos llamar expresión de la vida; mas la “vida”
que se ha de expresar, la vida que, en efecto, expresa el gran arte, es precisamente la de la colectividad,
la conciencia orgánica del grupo. La misión del artista radica en dar al grupo conciencia de su unidad,
de su comunidad. Y puede hacerlo porque tiene acceso —en formamuchomás penetrante que los demás
hombres— a lo inconsciente colectivo, a los instintos del grupo que yacen bajo la frágil superficie de los
convencionalismos y la normalidad. No sé por qué posee el artista este don, como tampoco sé por qué
posee el tono absoluto y demás. Quizá se haya formado durante la niñez, en el curso de su adaptación
a la sociedad, complicado proceso que, lentamente, va reconstruyendo el psicoanálisis. Sea cual fuere
la explicación, la función del artista en la sociedad moderna se asemeja a la del curandero o el brujo en

6



las sociedades primitivas: es el hombre que hace de intermediario entre nuestra conciencia individual
y lo inconsciente colectivo, con lo cual asegura la reintegración social.

La genuina democracia se torna posible únicamente en la medida en que esta mediación se lleve a
cabo.

Mas no se puede imponer al artista el oficio de mediador. Su función es catalítica: ayuda a la revo-
lución social sin experimentar el menor cambio en sí, sin dejarse absorber por la sustancia social. En
eso radica, a mi juicio, la tesis central del Preface to the Lyrical Ballads, de Wordsworth, que consti-
tuye la más cabal de las definiciones hechas hasta ahora sobre la función del poeta. Creo que todos
los problemas esenciales del artista en la sociedad moderna están expuestos allí. El Preface aparecía en
1800, época muy semejante a la nuestra. Dos años antes, en 1798, Wordsworth había pasado por una
crisis de conciencia política al extinguirse definitivamente las ilusiones que le inspirara la Revolución
Francesa. De la misma índole es la crisis que afecta a tantos poetas y artistas contemporáneos. El pacto
germano-soviético de 1939 fue, quizá, la gota que colmó el vaso; pero ya con los procesos de Moscú, y al
irse viendo que la Revolución Rusa tomaba el mismo curso que la Revolución Francesa, se había creado
una tensión psicológica que tarde o temprano habría de estallar. Cientos de artistas y poetas vieron de
pronto que su ideal estaba muerto, traicionado por los cínicos dirigentes que durante largo tiempo los
habían engañado. Los poetas que hoy se encierran en sí mismos, buscando la verdad tocante a las rela-
ciones del artista y la sociedad, empiezan a recorrer el mismo laberinto por donde anduvo Wordsworth.
Se ahorrarían mucho trabajo si releyeran el Preface, sopesando cada una de sus frases.

Hay dos, basadas en las palabras “placer” y “recogimiento”, sobre las que quiero llamar la atención
del lector. La segunda de dichas frases es la más conocida, aunque casi siempre, al citarla, se la desvirtúa.
Dice así: “La poesía nace de la emoción evocada en medio del recogimiento”. La primera no ha ganado
tan prestamente el favor del público, pero no es menos incisiva: “Solo abrigamos simpatía por lo que se
difunde mediante el placer”.

Explica Wordsworth que esta última se refería “al gran principio elemental del placer, gracias al cual
el hombre conoce y siente, vive y actúa… No hay más conocimiento es decir, principio general extraído
de la contemplación de hechos individuales que el elaborado por el placer. Y solo por obra del placer
puede existir en nosotros”. Más aún: “Cuando quiera que sintamos simpatía para con el dolor, se verá
que esa simpatía es producida por sutiles combinaciones de placer”.

Esta afirmación, que podría provenir de la adhesión a las doctrinas de Epicuro o Lucrecio, es también
notable en cuanto anticipación del principio del placer, establecido por Freud (Cfr.: “Podemos plantear-
nos la pregunta de si el funcionamiento del aparato mental está guiado por un propósito fundamental; y
nuestro primer esbozo de respuesta indica que dicho propósito se orienta hacia la obtención del placer.
Al parecer, toda nuestra actividad psíquica está tendida a lograr el placer y a evitar el dolor, o sea, que
está automáticamente regida por el principio del placer”.1 Pero la que ahora nos ocupa es la función
que atribuye Wordsworth al principio del placer en el proceso de la actividad poética.2

Esa función nos permite devolver al artista la unicidad de que lo habíamos despojado. Gill llegaba
a insinuar que no había diferencia de fondo entre el artista y el artesano; como si dijéramos, entre
Shakespeare y el carpintero que construyó una de sus camas predilectas. Y de ahí concluía que acaso
no haya gran diferencia entre la destreza del uno y del otro: la construcción de las piezas teatrales de
Shakespeare, en efecto, no es de tal perfección que se vea libre de críticas, y la cama de marras estaba

1Introduction and Lectures on Psychoanalysis. Londres, 1933, p. 298.
2Según Wordsworth, en ella se dan las fases siguientes: 1) El origen del proceso: emoción evocada en el recogimiento. 2)

Contemplación continua de esta evocación, hasta que “por reacción”, el recogimiento desaparece y da paso a: 3) una emoción
de índole análoga a la de aquella que fue, inicialmente, objeto de contemplación. 4) Puede sobrevenir entonces el momento
de la composición literaria, que produce: 5) un estado de goce, sea cual fuere la clase de emoción que experimente el poeta.

7



tan bien construida que el poeta la legó en su testamento. Entonces, ¿qué poseía Shakespeare que no
poseyera el carpintero?

No hay ningún misterio: era la capacidad de trabajar con material psicológico, de hacer una obra de
arte con algo más que palabras: con los deseos, las emociones, los temores y las fantasías del hombre.
Y ahí es donde reside la peculiaridad del artista, lo que reconocernos como su “grandeza”, pues estos
materiales no pueden ser trabajados superficialmente, con frivolidad. El artista debe estar dispuesto a
bucear por debajo del nivel normal de la conciencia humana, a interés bajo la corteza de la conducta
y el pensamiento convencionales, a penetrar dentro de su yo inconsciente y del inconsciente colectivo
de su grupo o de su raza. La experiencia es dolorosa, pues a esa profundidad la obra creadora solo se
cumple a costa de la angustia mental. Aquí es donde la comprensión de Wordsworth en cuanto a las
realidades de la labor poética se torna tan penetrante; pues no cabe duda de que la creación del poeta,
su penetración simpática en el sentido trágico de la vida, por dolorosa que sea, “es producida por sutiles
combinaciones del placer”. El artista siempre tiene su poco de masoquista.

También es un escapista. Wordsworth no define lo que entiende por recogimiento, pero la significa-
ción es obvia si recordamos la conducta social del autor y sus hábitos en lo concerniente a la composición
de una obra, según el testimonio de su hermana Dorothy y el de otras personas.

Para Wordsworth, recogimiento significaba, literalmente, apartamiento de la sociedad; y en el ins-
tante mismo de la creación literaria se apartaba hasta de las gentes con quienes compartía el mismo
techo.

En épocas más recientes, el precepto de Wordsworth ha sido avalado por Rilke en algunas de sus
Cartas a un joven, poeta, pregnadas de tan honda sabiduría. “Solo puedo darte un consejo —decía Rilke
a su corresponsal—, y es este: recógete en ti mismo y sondea las profundidades de donde surge tu vida…
Pues el artista creador debe encerrar un mundo en sí y encontrarlo todo dentro de sí y en la naturaleza,
de la cual forma parte.” Más aún: “Ama tu soledad y soporta con armoniosos lamentos [schonenklin-
gender Klage] el dolor que ella te cause”. La palabra Einsamkeit (soledad, retiro, tranquilidad) se repite
como un estribillo en todas estas cartas y, en realidad, a todo lo largo de la obra de Rilke. Recuérdese
que también Milton hablaba de “una sosegada y placentera soledad”.

Se dirá que Rilke escribía esto en 1903 y que entonces el recogimiento era, si no fácil, al menos posible
de encontrar. Pero ese aislamiento artificial, al que he llamado soledad encastillada, no es lo mismo que
la Einsainkeit de Rilke ni que el recogimiento de Wordsworth ni que la soledad de Milton. Digamos —
para emplear la frase del primero— que no está “ligada a la naturaleza”, con cuya frase el poeta alemán
se refería a una forma natural de vida. En tan hermético encierro, el poeta no puede ser el “hombre que
habla a otros hombres”, como decía Wordsworth. Aunque ello pueda parecer fuera de razón a quienes
estén ajenos al quehacer poético, el poeta exige un tipo de sociedad en que el recogimiento, el retiro,
sea un derecho natural. Exige la posibilidad de meterse entre la muchedumbre y salir de ella con la
misma facilidad con que entra y sale de su casa. Acusa al mundo moderno de haber invadido su rincón
de soledad, de haberlo llenado de preocupaciones y rumores, de haber introducido en él la política y las
guerras totalitarias.

En consecuencia, el poeta se ve obligado a exigir, por razones poéticas, que se transforme el mundo.
Y no cabe afirmar que tal exigencia sea desmedida: constituye la condición primera de su existencia en
cuanto poeta.

Los caminos prometidos por los partidos políticos existentes no ejercen atracción alguna sobre él,
pues no le garantizan la ansiada y necesaria soledad. Tales cambios suponen la aplicación de un contrato
social más exigente y la entrega de la libertad individual: capitulación ante el estado, capitulación ante
la curiosidad de la prensa, capitulación ante las opiniones y las normas de la masa. Para que la poesía
vuelva a ser algo más que “expresión del yo”, la vida social deberá encauzarse por rumbo contrario; es
decir, que el poder político deberá distribuirse y fraccionarse en unidades tangibles, en escala humana.

8



La responsabilidad concerniente a la dirección de la economía habrá de recaer en los trabajadores; el
poder financiero divorciado de la producción deberá ser excluido de la sociedad; se reconocerá en el
trabajo productivo la realidad fundamental, y como tal se lo ha de honrar.

Por todas estas razones, el poeta debe ser anarquista: no le queda otro recurso. Podrá contemporizar
con el liberalismo, con el socialismo estatal, con el socialismo democrático, en las épocas de paz es
posible persuadir a estos sistemas políticos de que patrocinen la cultura, e incluso la poesía. Pero no
son capaces de garantizar la actividad creadora del poeta. No pueden admitir que sus ciudadanos se
den al retiro, a la soledad, pues ello equivale a apartarse del contrato social, a negar el principio del
colectivismo. Es la dura lección que han debido aprender los poetas que pusieron su fe en profetas no
poéticos, como Marx, Lenin, Stalin. Los poetas no deben abandonar sus filas en pos de una línea de
acción partidaria, pues en la poesía tienen la política que les es propia.

Shelley decía de ellos —eligiendo con mucho acierto el calificativo— que son los ignorados legislado-
res del mundo. El elemento catalizador permanece incambiado, no se deja absorber; por lo tanto, no se
reconoce su actividad. Resulta muy difícil para el artista aceptar en el seno de la sociedad esta tarea, que
no le comporta agradecimiento alguno: mantenerse aparte y, sin embargo, actuar como intermediario;
comunicar a la sociedad algo que le es tan esencial como el pan y el agua y, sin embargo, poder hacerlo
solo desde una posición de aislamiento y desapego. La sociedad nunca llegará a comprender y amar al
artista, porque nunca llegará a estimar su indiferencia, su así llamada objetividad. Mas el artista debe
aprender a amar y comprender a la sociedad que lo rechaza. Debe aceptar tan dura experiencia y apurar,
como Sócrates, la copa mortal.

9



Al diablo con la cultura

¿Cuándo comprenderían los dirigentes revolucionarios que la cultura es un estupefaciente, un opio más
adormecedor todavía que la religión? Pues aun cuando fuera cierto que la religión es el opio de los pueblos,

es peor envenenarse que envenenar, matarse que matar. ¡Al diablo con la cultura! Con la cultura en
cuanto aditamento. Con la cultura que se añade, como si fuera una salsa, para hacer tolerable un manjar

rancio y maloliente.
Eric Gill.

En la lengua del culto pueblo heleno no existía el equivalente de la palabra cultura. Los griegos tenían
buenos arquitectos, buenos escritores, buenos poetas, así como tenían buenos artesanos y estadistas.
Sabían que sumanera de vivir era buena y estaban dispuestos a luchar para conservarla. Pero, al parecer,
nunca se les ocurrió pensar que poseían un artículo aparte —la cultura—, artículo al que sus académicos
podían estampar una marca de fábrica; artículo que seres de superior condición podían adquirir si
disponían de tiempo y dinero suficientes; artículo que se podía exportar, como el higo y la aceituna, a
los países extranjeros. Ni siquiera llegaba a ser un invisible artículo de exportación; si es que existía,
su existencia pasaba inadvertida, pues era algo natural, tan instintivo como el habla, tan involuntario
como el color de la piel. No cabe, siquiera, definirlo como subproducto del modo de vivir helénico: era
ese modo de vivir.

Fueron los romanos —los primeros grandes capitalistas de Europa— quienes convirtieron la cultura
en mercancía. Empezaron por importarla (de Grecia) y luego, al hacerse autárquicos, lanzaron su marca
de fábrica. A medida que iban extendiendo las fronteras del imperio imponían su cultura a las naciones
conquistadas. La cultura romana, la literatura romana, los modales romanos eran el espejo en que se
miraban los pueblos recién civilizados.

Cuando Ovidio nos dice que un hombre es culto hay, ya implícita en ello, la idea de algo refinado,
pulido; de un barniz extendido sobre la superficie de lo que —sin él— hubiera sido tosca humanidad. A
un romano refinado como este, no se le habría ocurrido la idea de que los artesanos de su época fuesen
capaces de aportar cosa alguna a los más altos valores de la vida. Ni la aportaron tampoco, pues la
alfarería romana, por ejemplo, podrá ser culta, pero es tosca y sin gracia.

Se ha dicho que la cultura quedó enterrada durante la Alta Edad Media y que transcurrió mucho
tiempo antes de que volviera a aflorar a la superficie. La época siguiente, la Baja Edad Media, solo tiene
parangón con la antigüedad helenica, pero —hecho curioso— tampoco tuvo conciencia de su cultura.
Los arquitectos eran capataces de obras; los escultores, albañiles, los ilustradores y los pintores, copistas.
Para referirse al arte no existían expresiones del género de “bellas artes”; arte era todo cuanto diese
placer a la vista: una catedral, un candelabro, un tablero de ajedrez, una quesera.

Pero la Edad Media llegó a su fin, y, con ella, el sistema corporativo y la elaboración de objetos
destinados al uso diario. Así, algunos individuos avispados empezaron a apoderarse de ciertas cosas,
como las propiedades de la Iglesia, las tierras comunales, los minerales (el oro, sobre todo). Empezaron a
fabricar objetos con la finalidad de adquirir más de lo que podían usar, procurando así tener un sobrante
que pudiesen convertir en oro; y como el oro no servía para comérselo ni para construir casas, lo
prestaban a quienes tuviesen necesidad de él, cobrándoles rentas o intereses. De esta manera nació
el régimen capitalista y, de su mano, eso que llamamos “cultura”.

10



El vocablo, en el sentido que hoy se le da, apareció registrado por vez primera en 1510, o sea en los
comienzos del capitalismo. Era la época del Renacimiento, época en que la gente instruida —aun la de
nuestros días— ve la esencia misma de la cultura. Pero la ruptura final entre esta y el trabajo se opera
en los comienzos del siglo XIX, durante el período de la Revolución Industrial. Mientras los hombres
construyeron objetos con las propias manos, sobrevivieron —y fueron eficaces— determinadas mane-
ras de construirlos. Mas cuando empezaron a fabricarlas las máquinas desaparecieron las tradiciones
arraigadas en la mente y los músculos del obrero manual.

Para reemplazar esta tradición instintiva, los industriales introdujeron nuevas normas. Podían ser
normas de utilidad y baratura, es decir, de lucro; pero como estas no eran del gusto de la gente sensible,
los fabricantes se dieron a hurgar en el pasado, a coleccionar e imitar las cosas buenas que habían
construido sus antecesores. A quien poseyera amplio conocimiento de las cosas antiguas se lo tenía por
hombre de buen gusto, y la suma de los “gustos” de un país formaba su “cultura”. Según la definición de
Matthew Arnold, la cultura es la compenetración con todo lo que de mejor se ha conocido y dicho en
el mundo”. Y con Matthew Arnold, el príncipe consorte y la Gran Exposición llegamos al punto cimero
del culto inglés de la cultura. Al terminar la década de 1860, esa conciencia de la propia cultura se
tornó demasiado obvia y entramos en un período de decadencia (signado por el prerrafaelismo, el Libro
Amarillo, Oscar Wilde y Aubrey Beardsley), hasta que la primera guerra mundial terminó de derribar
el carcomido edificio.

Durante el último cuarto de siglo hemos estado tratando de recoger los pedazos: vinieron las confe-
rencias y las exposiciones, los museos y las galerías de arte, la enseñanza de adultos y los libros baratos…
y hasta se creó un Comité Internacional para la Cooperación Intelectual patrocinado por la Liga de las
Naciones. Pero todo ello resultó inútil que estallar una segunda guerra mundial para que por fin nos
diéramos de bruces con las realidades inherentes a este problema, así como con las relativas a tantos
otros.

Cultura democrática no equivale a democracia más cultura. Entre los puntos importantes que debo
plantear, y sobre el cual deberé seguir insistiendo, figura, en primer término, el siguiente: en una socie-
dad natural la cultura no constituirá objeto aparte y distinto, un cuerpo de conocimientos que se pueda
exponer en los libros y exhibir en los museos, y que el ciudadano pueda asimilar en sus horas de ocio.
Precisamente porque no existirá como entidad separada convendría dejar de usar la palabra “cultura”.
No la necesitaremos en lo futuro, y ahora solo servirá para oscurecer el asunto de que estamos tratando.
La cultura es cosa pretérita, los hombres de mañana no tendrán conciencia de ella.

Los valores a los cuales me refiero en este ensayo —valores a los que damos el nombre de “lo bello”—
no fueron inventados en Atenas ni en sitio alguno. Forman parte de la estructura del universo y de la
conciencia que de esa estructura tenemos. No analizaré exhaustivamente este punto, pues nos adentra-
ríamos en las oscuras regiones de la filosofía y, por lo demás, he escrito ya bastante sobre él en otros
libros de índole más especializada. Pero lo que quiero decir, en lenguaje llano, es que no debemos sentir
agrado ante el aspecto de ciertas cosas, a menos que nuestros órganos y los sentidos físicos que los rigen
estén constituidos de manera tal como para complacerse ante determinadas proporciones, relaciones,
ritmos, armonías y demás. Cuando decimos, por ejemplo, que dos colores no armonizan, no estamos
expresando una opinión personal; la desagradable impresión que nos causan se funda en una razón cien-
tífica definida que, sin duda alguna, podría expresarse mediante una fórmula matemática. Otro ejemplo:
cuando el impresor decide utilizar cierto tipo de letra en una página, dejando márgenes de proporciones
dadas, confía en su ojo, que le dice, por medio de tensiones musculares, que tal distribución es la justa.
En términos generales, nos percatamos de que ciertas proporciones de la naturaleza (de los cristales, las
plantas, la figura humana, etc.) “están bien” y los trasladamos —no en forma deliberada, sino instintiva—
a los objetos que construimos.

11



En relación con el tema aquí tratado, eso es todo cuanto necesitamos saber sobre la ciencia de la
estética. Existe un orden en la naturaleza, orden que debe reflejarse en el de la sociedad, no solo a
través de nuestro modo de vivir sino también en nuestra forma de obrar y construir. Si seguimos este
orden en todos los aspectos de la vida, será ocioso hablar de cultura. La tendremos sin percatarnos de
ello.

¿Pero cómo llegaremos a ese orden natural para confeccionar objetos? Tal el tema de mi ensayo.
Desde luego, no podremos hacerlo en forma natural si nos rodea un ambiente antinatural. Es preciso

que estemos bien alimentados y alojados, que contemos con las herramientas necesarias y que podamos
trabajar tranquilos.

O sea, que antes de producir en forma natural debemos implantar el orden natural en el seno de la
sociedad. Doy por sentado, a los efectos de este ensayo, que a eso nos referimos todos cuando hablamos
de democracia. Pero será baldío hablar de arte democrático o de literatura democrática mientras no
estemos en una democracia real.

Setenta años atrás escribió Walt Whitman en sus Perspectivas democráticas:

Con frecuencia hemos escrito la palabra Democracia en letras de molde. Sin, embargo, no
me cansaré de repetir que el significado real del vocablo esta aún dormido, pese a las reso-
nancias y a las airadas tempestades en que se han ido formando sus sílabas. Es una gran
palabra cuya historia no se ha escrito aún, creo yo, porque esa historia está todavía por
vivirse.

Sigue siendo una gran palabra y, a despecho de los innúmeros profetas mundanos que la han usado
desde los tiempos de Whitman, su significado duerme aún, su historia aún no se ha realizado. Entre
los dislates políticos proferidos por el nazifascismo, ninguno más absurdo que el de sostener que el
sistema democrático ha sido puesto a prueba y ha fracasado. La democracia ha sido promulgada y se
han proclamado sus principios hasta el cansancio, pero en ningún país del mundo se la ha puesto en
práctica por más de unos meses. Pues, para su realización plena, precisa de tres condiciones, y a menos
que esas tres condiciones se cumplan no puede decirse que la democracia exista. Para demostrar que
en los tiempos modernos nunca existió, basta enumerar dichas condiciones. Helas aquí:

La primera consiste en que toda la producción esté destinada al uso y no al lucro.
La segunda, en que cada quién produzca según sus capacidades y reciba según sus necesidades.
La tercera, en que los trabajadores de cada industria tengan la propiedad y ejerzan la dirección colectiva

de la misma.
No me corresponde defender aquí la concepción de la democracia sobre la cual se fundan estas tres

condiciones. Diré, no obstante, que es la concepción clásica, la que han desarrollado sus filósofos —
Rousseau, Jefferson, Lincoln, Proudhon, Ruskin, Marx, Morris, Kropotkin— y todos cuantos han sido
demócratas con el corazón al par que con la cabeza. Procuro demostrar aquí que los valoresmás elevados
de la vida —el equivalente de la civilización griega o de la medieval— únicamente podrán realizarse si
por democracia entendemos una forma de sociedad donde se cumplan esas tres condiciones.

Creo que hay consenso general en cuanto a que la producción de objetos para el uso y no para el
lucro constituye la doctrina económica fundamental del socialismo. Los enemigos de este podrán re-
plicar que solo un chiflado dejaría de tener en cuenta las necesidades del pueblo. Pero eso significa no
haber comprendido la aseveración anterior. Los capitalistas, por supuesto, producen para el uso, y en
ocasiones inventan usos para los cuales producir; crean la demanda, según su vocabulario. Emplean-
do métodos de producción intensivos y valiéndose de la publicidad han llevado el aparato productivo
a niveles inusitados, y puede decirse que, hasta cierto punto, la humanidad se ha beneficiado con la

12



plétora resultante de ello. Pero, desgraciadamente, el capitalismo no ha sabido dar al consumidor la ca-
pacidad adquisitiva que le permita absorber dicha plétora; solo ha sido capaz de crear diversos métodos
enderezados a evitarla.

El capitalismo puede producir bienes, aun cuando no sepa colocarlos. Pero, ¿qué clase de bienes?
Aquí es donde deberemos aplicar nuestro criterio estético. Observemos, primero, que la calidad de los
artículos producidos con tanta abundancia varía enormemente. Tomemos cualquiera de ellos —ya sean
alfombras o sillas, casas o ropas, cigarrillos o salchichas—y veremos que los hay, no de una, sino de
treinta calidades diferentes; que estas van, desde un extremo de excelencia hasta el último peldaño de
lo barato y lo ordinario. Y, como en toda estructura piramidal, la base es enormemente mayor que el
vértice.

Tomemos por caso la silla en que estás sentadomientras lees este libro. El mueble puede ser una de las
tres cosas siguientes: 1) una silla bien hecha que heredaste de tu bisabuela; 2) una silla bien hecha que
compraste en una mueblería de lujo; 3) una silla cualquiera, incómoda, algo desvencijada por el mucho
uso y de calidad mediocre; en fin, lo mejor que has podido conseguir, dados tus recursos. (Hay otras
categorías secundarias; por ejemplo: una silla cara e incómoda, o los asientos, pasablemente cómodos,
de los vehículos públicos.)

La producción con fines de lucro significa que el capitalista ha de lanzar al mercado sillas que sa-
tisfagan a todos los bolsillos, sin tener en cuenta la comodidad, la apariencia ni la duración. Y como
la silla entrará en competencia con otros artículos —alfombras, relojes, máquinas de coser—, ha de ser
lo más barata posible, aun dentro del bajo nivel de poder adquisitivo al cual trata de llegar. Por ello el
capitalista se ve obligado a usar materiales de calidad cada vez más baja, a emplear madera ordinaria —y
en cantidad escasa—, muelles ordinarios, telas de tapicería igualmente ordinarias. Debe crear un diseño
cuya producción resulte barata y sea de colocación fácil, para lo cual ha de disimular la ordinariez del
material con barnices, chapeados y recursos por el estilo. Aun cuando se proponga actuar en el mercado
de lujo deberá tener en cuenta el margen de ganancia; y como la amplitud de dicho mercado disminuye
y las posibilidades de la producción en masa se restringen, le es preciso aumentar ese margen. O sea,
que deberá aumentar la diferencia entre el valor intrínseco de los materiales utilizados y el precio que se
cobra al consumidor. En consecuencia, los subterfugios necesarios para ocultar esa diferencia tendrán
que ser más rebuscados.

Es entonces cuando el capitalista tiene que poner, entre otras cosas, un poco de cultura. Ello se logra
mediante unas patas de mesa torneadas a la manera de Chippendale, unas volutas de papier maché y
unas incrustaciones de madreperla. En casos extremos deberá “trabajar” el mueble; es decir, encargar a
un ebanista que le ponga tantos clavos y tornillos que el mueble tenga aspecto de “antiguo”.

En eso consiste la producción con fines de lucro. Al hablar de producción destinada al uso nos re-
ferimos a un sistema que solo atiende a dos cosas: la función y su cumplimiento. ¿Quieres una silla
para repantigarte con comodidad? Muy bien: nos pondremos a buscar los ángulos en que tus miembros
puedan posarse a sus anchas. Luego estudiaremos los materiales más apropiados para la construcción
de esa silla, teniendo en cuenta no solo el fin al cual ha de servir sino también los otros muebles que la
acompañarán en la habitación. Entonces, y solo entonces, diseñaremos una silla que llene todos esos re-
quisitos. Por último, nos pondremos a construirla en trueque por la labor que —mientras construíamos
nosotros el mueble— realizabas tú en bien de la colectividad al ejecutar tu actividad habitual.

Este es el proceso económico propio del socialismo. Pero, se dirá, ¿que tiene ello que ver con el tema
de este libro: los valores espirituales, la belleza y cosas por el estilo? Hemos construido una silla cómoda
y de buena calidad. Conformes. Pero, ¿es esto una obra de arte?

De acuerdo con mi concepto del arte, sí. Si se ha hecho un objeto con buenos materiales, con el
diseño apropiado, que cumple cabalmente su función, no hay por qué preocuparse del valor estético:
dicho objeto, automáticamente, constituye una obra de arte. La adecuación a la función es la definición

13



actual de esa cualidad eterna a la que damos el nombre de belleza, y la adecuación a la función es el
resultado inevitable de la economía encauzada hacia el uso y no hacia el lucro.

Observemos, de paso, que cuando el sistema de lucro se ve obligado a dar prioridad a la función
—como sucede en la fabricación de aviones y de automóviles de carrera— produce también, inevitable-
mente, una obra de arte. Pero lo que debemos preguntamos es: ¿por qué todas las cosas producidas bajo
el capitalismo no son bellas como los aeroplanos y los automóviles de carrera?

La segunda condición necesaria para la existencia de la democracia se encuentra expresada en la
proposición marxista: “De cada uno según sus posibilidades y a cada uno según sus necesidades”.

Esta condición se halla estrechamente ligada a la anterior. Tomemos, en primer lugar, la cuestión de
la capacidad. El sistema de producción dirigido al lucro hace que el hombre se subordine al empleo.
Burdamente clasifica a los individuos según su capacidad; es decir que los utiliza mientras cumplan su
tarea con eficiencia, y solo mientras haya trabajo disponible. Rara vez se pregunta si a determinada
persona le vendría mejor otra tarea, y le da poca o ninguna oportunidad de comprobar si en esa otra es
capaz de actuar con mayor competencia. Al capitalismo solo le interesa la mano de obra como elemento
generador de energía, emparejándola así con el vapor y la electricidad. Y como el costo de ese elemento
ha de calcularse en relación con la posible ganancia, hace cuanto está en su poder para bajar dicho
costo.

Una de las formas que permiten bajarlo consiste en aumentar la cantidad de trabajo por unidad-
hombre. El capitalismo (y también el socialismo estatal a la manera rusa) aplica el elemento tiempo en
el cálculo de los resultados. El as de los remachadores es el que pone el mayor número de remaches en
un tiempo dado. El as de los mineros es el que palea la mayor cantidad de carbón en un tiempo dado.
Este criterio, basado en la velocidad, se extiende a todas las formas de producción y está siempre reñido
con el criterio que tiene por norte la calidad. Cuando el trabajo se torna puramente mecánico, puede
estar ausente la calidad. Un remachador puede ser, a la vez, rápido y diestro, pero si la labor exige gran
destreza, cuidado o reflexión, la calidad mermará en proporción inversa a la rapidez de la ejecución.
Ello se aplica no solamente al trabajo “artístico” —como, por ejemplo, la pintura y la escultura— sino
también al trabajo “artístico” como puede ser el de arar la tierra o pulir los cilindros de un motor de
avión.

Podríamos reemplazar el “de cada uno según su capacidad” por otra frase ya familiar: “igualdad de
oportunidades”. En una sociedad natural deberá brindarse a los individuos la posibilidad de escoger la
tares para la que se sientan naturalmente aptos; y, en lo referente a esto, la naturaleza no ha menester
de mucha ayuda; bastará, para ello, la labor de la escuela y de los colegios técnicos, que permitirá a los
jóvenes descubrirse a sí mismos y descubrir sus aptitudes.

La primera parte de la famosa frase no presenta, pues, grandes dificultades: es cosa, muy razonable
que cada hombre ejecute el trabajo para el cual se muestre más capaz, y que lo haga lo mejor posible.
Pero luego decimos: “a cada cual según sus necesidades”, que es la mitad más importante y la mitad
esencialmente democrática de la doctrina socialista.

Preguntémonos: ¿cuáles son las necesidades de cada uno de nosotros? Alimentos y ropas en cantidad
suficiente, vivienda decorosa: he aquí los inalienables derechos de cada integrante de la colectividad. La
sociedad que no pueda satisfacer estas necesidades mínimas deberá ser tachada de inhumana e incapaz.

Quizá a eso se redujera el significado que los primeros socialistas —como Marx y Engels— dieron
a la frase: “a cada uno según necesidades”. Pero nuestro ensayo descansa sobre la idea de que en una
civilización digna del hombre, las necesidades humanas solo son materiales. El hombre tiene apetencia
de otras cosas: belleza, compañerismo y alegría. Apetencia que una sociedad natural debe satisfacer.

Ya hemos visto que la implantación de un sistema de producción destinada al uso satisfará, inevitable-
mente, la primera de esas necesidades espirituales: la de la belleza. Para ver cómo se llegará al logro de

14



los restantes valores espirituales debemos atender a la tercera condición determinante de la democracia:
la propiedad de la industria en manos de los obreros.

Este punto siempre ha sido objeto de polémica, aun en el seno de las filas democráticas. Desde el
aciago día de 1872 en que Marx echó a pique la Primera Internacional, el movimiento socialista se ha
dividido en dos bandos irreconciliables. El carácter de la división ha quedado oculto bajo un cúmulo de
nombres, ligas, alianzas, federaciones y sociedades. Pero el punto en discusión es sencillo: gira sobre la
cuestión de si la industria ha de ser dirigida de abajo hacia arriba, por los trabajadores y los delegados
que ellos elijan, o si ha de estar centralizada y dirigida desde arriba, por una abstracción a la que se da
el nombre de Estado, Pero que, en los hechos, es una clase pequeña y restringida de burócratas.

El hecho histórico de que en el norte de Europa —Alemania, Escandinavia, Francia y Gran Bretaña—
haya triunfado la concepción autoritaria y burocrática del socialismo, no debe cerrarnos los ojos a la
existencia del diferendo, siempre vivo y candente. Pues este triunfo “conceptual” no ha traído consigo
lo que entendemos por democracia. Más aún: en la mayoría de los países mencionados dio origen al
fenómeno opuesto: el estado antidemocrático de Hitler, Mussolini, Stalin y Franco.

No nos engañemos creyendo que el fascismo es tan solo una fase momentánea de la reacción. Es
reaccionario, sí, y lo es en el sentido más profundo del término puesto que niega el progreso del espí-
ritu humano y ofrece un siniestro asidero a los capitalistas, que han sido los enemigos más enconados
de la democracia. Pero en muchos de sus rasgos no es sino una vertiente, una adaptación de esa forma
autoritaria del socialismo que, con Marx, se convirtió en la corriente predominante dentro de dicho
movimiento. En Alemania hasta llegó a utilizar el nombre de socialismo, hecho que quedó oculto —y
en cierto modo es de lamentarlo— al haberse popularizado la voz “nazi”, contracción de Nazionalsozia-
list. El Nuevo Orden de Hitler era socialista en cuanto establecía el control estatal de toda la industria;
socialista en cuanto establecía un sistema de seguridad social (empleo garantizado, salarios aceptables,
esparcimientos organizados de los más variados géneros); socialista en cuanto subordinaba el régimen
financiero al industrial. En varios aspectos era declaradamente socialista, pero seguía siendo profunda-
mente antidemocrático. Porque si algo daba por un lado en forma de seguridad social, por el otro lo
quitaba en libertad espiritual.

Los nazis concedían gran importancia a la cultura: tanta como Matthew Arnold y todos nuestros
antepasados victorianos. Pero esa preocupación por la cultura iba en razón inversa con la capacidad de
creación cultural. Durante los diez años de supremacía hitleriana, años de asiduo cultivo de las artes, la
Alemania nazi no pudo ofrecer un solo artista a la admiración del mundo. La mayoría de sus grandes
pintores y escritores —Thomas Mann, Franz Werfel, Oskar Kokochka y muchos otros— hubieron de
tomar el camino del exilio. Los pocos artistas de valía que permanecieron en Alemania —el composi-
tor Strauss, por ejemplo— no aportaron ninguna obra nueva digna de consideración, sea a causa de su
avanzada edad o de su indiferencia política, que no los acicateaba a honrar al régimen con la creación de
obras memorables. Algunos escritores íntegros y talentosos se quedaron en el país —pienso, sobre todo,
en Hans Carossa y Ernst Curtius—, pero padecieron una verdadera agonía espiritual. Los dirigentes
nazis podrían haberse escudado en el argumento de la guerra y la revolución para justificar esta impo-
tencia generalizada; sin embargo, otras guerras y otras revoluciones sirvieron de inspiración inmediata
a poetas y pintores. El romanticismo literario, por ejemplo, se inspiró en la Revolución Francesa, y el
fragor y la angustia de las guerras que la siguieron no fueron bastantes para debilitarlo.

En Italia se dio la misma situación, y demostró que el factor tiempo no establece diferencia alguna.
Los fascistas detentaron el poder durante veinte años, mas en todo ese lapso el país no produjo una
soda obra de arte de significación universal. Solo vocinglería y vulgaridad.

Esta incapacidad del nazismo y el fascismo para insuflar vida al gran arte solo tiene una explicación.
Para darla, nada mejor que las palabras de Giovanni Gentile, filósofo liberal vendido al régimen fascista.
Dirigiéndose a un público de maestros en Trieste, poco después de haber caído esta ciudad en manos de

15



los italianos, al término de la primera guerra, declaró: “La actividad espiritual solo se da en la plenitud de
la libertad”. El pueblo itálico vivía entonces grandes momentos, y las palabras se adecuaban a la ocasión.
Transcurrieron luegomás de veinte años, y Gentile, que durante casi todo ese período sirvió aMussolini
como ministro de Educación, hizo lo posible por dar al régimen un barniz de respetabilidad intelectual.
Al posar lamirada sobre la tiranía que había ayudado a erigir, y al ver en su derredor la pobreza espiritual
conjugada con la pobreza económica, es posible que este hombre triste y desilusionado haya repetido
en su fuero interno aquellas palabras: la actividad espiritual solo se da en la plenitud de la libertad.

Hay un hecho que es forzoso admitir: la falta de actividad espiritual no se debió a falta de estímulo
oficial. En Alemania existía una compleja organización, la Reichskulturkammer, sobre la cual recaía
el cometido específico de dirigir las actividades culturales en todos los terrenos; en Italia había igual
despliegue de protección estatal. Fuera de los países fascistas se desarrolló una actividad semejante en
Rusia, mientras los Estados Unidos tenían el Programa Federal de Artes. A esta organización competía
una finalidad diferente: contribuir al bienestar de los artistas, más que fomentar la creación de un arte
nacional. Pero estos cuatro tipos de patrocinio estatal ponen de relieve una misma verdad: la salsa no
disimula la descomposición del manjar que aliña. No es posible comprar los valores espirituales que
hacen la grandeza del arte de una nación; ni siquiera es posible cultivarlos si no se prepara la tierra. Y
esa tierra es la libertad; no la libertad con Lmayúscula, no una abstracción cualquiera, sino simplemente,
el “dejar en paz”.

“Dejar en paz” no es sinónimo de laissez faire. No está en paz quien se halla agobiado de preocupa-
ciones. Para que esté en paz ha de tener asegurado el pan, el techo que le permita proteger su salud y
los materiales necesarios para trabajar. Hay otra locución francesa que expresa mejor esta idea: lacher
prise.

No propongo que a ciertos hombres se les brinde bienestar material y luego se los deje hacer su santa
voluntad. No; tal idea está reñida con la equidad social. He dicho: al diablo con la cultura; y debería
agregar: al diablo con el artista. El arte, como profesión en sí, es simple consecuencia de la cultura
en cuanto profesión aparte. En una sociedad natural no existirán esos seres preciosos o privilegiados
que conocemos con el nombre de artistas; solo habrá trabajadores. O si se prefiere la expresión, más
paradójica, con que Gill se refería a la misma verdad, diré: en una sociedad natural no existirán esas
criaturas despreciadas y desheredadas a las que llamamos trabajadores; solo habrá artistas. “El artista
no constituye una clase especial de hombre; pero todo hombre es una clase especial de artista”.1

Mas entre los trabajadores se dan diversos grados de aptitud. Y los hombres capaces de reconocer
tal aptitud son los trabajadores mismos en sus distintas profesiones. Por ejemplo: los arquitectos y los
ingenieros saben quiénes son, de entre ellos, los contados individuos capaces de proyectar tan magní-
ficamente que merecen, en bien de todos, que se los exima de las tareas rutinarias y se los estimule a
dedicar sus energías a aquellas labores no tanto “utilitarias” cuanto creadoras. Es decir, aquellas en las
que expresan sus intuiciones inventivas, o, tal vez, las necesidades de la colectividad, necesidades que
permanecen inarticuladas hasta que el artista les da forma.

Lo mismo se aplica a los demás artistas: al pintor y al escultor no menos que al arquitecto y al
ingeniero. La posible excepción es el poeta, el “divino literato”, a quien Whitman asignaba función tan
vital en sus perspectivas democráticas. No hay profesión fundamental que esté, con respecto a la poesía,
en la misma relación en que lo está la construcción con respecto a la arquitectura. La actividad literaria
es, desde luego, una profesión; por ello, en una sociedad democrática, debería tener la correspondiente
corporación o gremio, como lo tiene hoy en Rusia. Una vez libre de las rivalidades y del toma y daca que

1Gill toma esta paradoja de los escritos de otro sensato varón, el doctor Ananda Coomaraswamy, y este, a su vez, parece
haberla tomado de Sri Auribondo. Ella resume en una sola frase las enseñanzas de William Morris y la práctica del sistema
corporativo de la Edad Media.

16



acompañan a la labor literaria cuando se la ejerce como medio de vida (o al periodismo, arte de escribir
al dorso de los avisos comerciales, según lo definía Chesterton), podría encomendarse a la Corporación
de los Escritores la organización económica de este sector de la actividad; pero el genio con frecuencia
eludirá su sistemática fiscalización. Contra esta eventualidad no puede haber garantía social. Existen
ciertos tipos de genio que se adelantan siempre al nivel general de sensibilidad, incluso al nivel general
de sensibilidad profesional. En el pasado estos hombres se frustraron o se vieron reducidos a pasar
hambre. En una sociedad natural se les ahorraría, al menos, esto último.

Producción para el uso, ayuda mutua, gestión obrera: he aquí las consignas de la democracia, las
consignas de la civilización creadora. Tal civilización nada tiene de misterioso ni de abstruso, pues
merecen el nombre de creadoras algunas de las civilizaciones primitivas existentes todavía hoy en algún
perdido rincón del globo, al igual que muchas civilizaciones primitivas de épocas pasadas, incluyendo
las prehistóricas. Lo que en ellas se confeccione, así sea una cesta de paja trenzada a una vasija sin
pintar, estará hecho en forma instintivamente sencilla y correcta. No cabe establecer comparación entre
esas sociedades primitivas y la nuestra, de organización tan compleja; pero la economía social que las
caracteriza responde en la medida de su sencillez a nuestras consignas: producción para el uso y no
para el lucro; trabajo libre, sin compulsión, en beneficio de todos. Dentro de su sencillo nivel de vida
hay amplia seguridad social, y nadie vende su labor a intermediarios ni a patrones: el trabajo puede
ser individual o colectivo; y en ambos casos está libre de la envilecedora influencia de la esclavitud o el
salariado.

Pero nuestras sociedades no son primitivas, ni es preciso que lo sean a fin de establecer los funda-
mentos de la libertad democrática.Queremos conservar todos los adelantos científicos e industriales: la
energía eléctrica, las máquinas-herramientas, la producción en masa y demás. No propongo el retorno
a la economía del arado y el telar, aunque, vista a la distancia, pueda aparecérsenos rodeada con la
aureola del ideal. Proponemos que los obreros y los técnicos que han construido los modernos medios
de producción tengan la dirección de los mismos; que dirijan su uso y decidan el volumen de la produc-
ción. Ello es posible. Rusia ha demostrado que se puede crear la organización necesaria a tal fin; y el
significado de esta grandiosa realización no debe pasársenos inadvertido por causa de la degeneración
que ha experimentado a manos de los burócratas. Durante breve lapso, también España demostró que
la gestión obrera puede ser realidad actuante. La gestión obrera es posible en cualquier país, y mientras
no se haya operado este cambio esencial, de poco nos valdrá discurrir sobre los más elevados valores
de la civilización.

La verdad fundamental, en lo referente a la economía, es que los métodos e instrumentos de produc-
ción pueden proporcionar un nivel de vida decoroso a todo ser humano, siempre que se los utilice libre
y correctamente. Los factores que conspiran contra ello son los mismos cuya desaparición se impone
como requisito previo al nacimiento de una sociedad natural. Dichos factores —constituidos por un
sistema financiero caduco, por la propiedad privada de los medios de producción, por la renta y por la
usura— son antidemocráticos e impiden el surgimiento de la sociedad natural, con lo cual impiden la
existencia de una civilización creadora.

La economía es tema que escapa de los límites de este ensayo, pero no me es posible eludirlo. Si no
se destruye el sistema económico actual, si no se extirpan sus raíces y se podan sus intrincadas ramas,
no se habrán cumplido las condiciones indispensables para la apertura de una vía democrática que nos
permita dejar atrás la cultura falsificada de la civilización contemporánea. Por ello no podemos ser muy
concretos al describir los rasgos de la cultura democrática. El ingeniero y el proyectista pueden hacer los
planos de un automóvil y, si cuentan con los elementos apropiados, tener la seguridad de que el vehículo
marchará cuando lo terminen. Pero no pueden predecir por donde viajará. La cultura democrática es el
viaje que hará la sociedad democrática una vez implantada. Si está bien construida, irá lejos y, yendo
al volante el hombre para quien se la ha construido, podemos estar seguros de que marchará en la

17



dirección correcta, descubriendo nuevas comarcas, nuevos paisajes, nuevos climas. Hemos tenido ya
algún vislumbre de estas perspectivas democráticas; echemos ahora un vistazo al estercolero que hemos
decidido dejar atrás.

Sepa el lector que las reflexiones aquí expuestas no son las de un filisteo, sino el pensamiento de
alguien que podría tenerse por culto en el sentido comúnmente aceptado del término. Más aún, le diré
que he consagrado casi toda mi vida al análisis de las artes según se practican en nuestro tiempo y a la
elucidación del quehacer artístico del pasado. Mi filosofía es, así, hija de mi experiencia estética. Creo
que sin el arte la vida sería torpe, brutal existir. Yo no podría vivir sin los valores espirituales del arte,
pero antes de sentir conmiseración o desprecio por quienes son insensibles a ellos, procuro imaginar
cómo han caído en tan deplorable estado intelectual. Cuanto más reflexiono al respecto, más claramente
empiezo a comprender que, si bien puede haber una minoría irremediablemente embrutecida por obra
del ambiente y de la forma en que se crió, la gran mayoría no es insensible, sino indiferente. Es gente
dotada de sensibilidad, pero eso que llamamos cultura no la conmueve. La arquitectura y la escultura,
la pintura y la poesía no figuran entre los intereses inmediatos de su vida. Por lo tanto, nada le dicen
el barroco de la catedral de San Pablo, la cúpula de la Capilla Sixtina ni los monumentos menores de
nuestra cultura. Si a un obrero se le ocurre ir a la galería de arte o al museo, deambulará por el lugar
con la mirada muerta: anda perdido entre seres que no hablan su idioma y con los cuales no puede
comunicarse en modo alguno.

Ahora bien: se da por supuesto que nuestro obrero debe ponerse a aprender el idioma del país ex-
tranjero; que en sus horas libres debe asistir a las conferencias dictadas en los museos y a las clases
para adultos, con objeto de elevarse así, paulatinamente, al nivel de la cultura. Todo nuestro sistema
educativo se funda en ese supuesto, que contadísimos demócratas ponen en tela de juicio. Pero si refle-
xionamos un poco, veremos que un sistema educativo erigido sobre esa base es, en el fondo, erróneo y
antidemocrático. Seguramente nuestro amigo el obrero viene de alguna sombría calle de Birmingham;
allí vive en una casita modesta, amueblada con los ordinarios enseres que su salario le ha permitido
adquirir. No es necesario que me ponga a rastrear en todos sus detalles la monótona existencia de este
hombre: ahí está, idéntico a millones de trabajadores ingleses, con sus toscos zapatos afirmados sobre
el parque. ¡Y después se le pide que aprecie un cuadro de Botticelli, un busto de Bernini, un tejido es-
pañol o una delicada, pieza de Limoges! Si —como dicen— la bebida es el camino más corto para salir
de Manchester, acaso este del arte sea el atajo más breve para salir de Birmingham; pero téngase por
seguro que no ha de ser muy transitado, y solo un obrero muy raro, muy excéntrico, responderá al
estremecimiento estético que recorre la espalda de los exquisitos.

Hay personas cultas que comprenden este hecho y, actuando con sinceridad, abandonan sus preten-
siones democráticas; levantan así una barrera infranqueable entre el pueblo y el arte, entre el obrero y
la “cultura”. Es mucho mejor, dicen, “que la civilización quede en manos de aquellos a quienes profesio-
nalmente corresponde. Hasta que se eduque a los trabajadores habrá uno entre un millón que quiera
leer un poema moderno”.2

Quienes esto dicen, tienen razón y no la tienen. Están en lo cierto al pensar que entre su cultura y el
trabajador hay una barrera infranqueable; pero yerran al suponer que el obrero carece de sensibilidad
cultural. El obrero tiene tanta sensibilidad latente como cualquier otro ser humano, pero esa sensibilidad
solo podrá despertar cuando la labor cotidiana del trabajador manual vuelva a tener sentido y cuando
pueda el crear su propia cultura.

No nos dejemos engañar con el argumento de que la cultura es la misma para todos los tiempos; de
que el arte es una unidad y la belleza un valor absoluto. Si vamos a hablar de concepciones abstractas,
como la belleza, podemos conceder que son absolutas y eternas. Pero las concepciones abstractas no

2Sacheverell Smith, Sacred and Profane Love, p. 88.

18



son obras de arte. Las obras de arte son cosas que se usan: las casas y sus muebles, por ejemplo; y
si no son cosas de uso inmediato —como la cultura y la poesía— deben estar acordes con los objetos
que usamos, es decir, que han de formar parte de nuestra vida diaria, acompasarse a nuestros hábitos
cotidianos, responder a nuestras necesidades de todos los días. Cuando el arte da voz a las esperanzas
y a las aspiraciones inmediatas de la humanidad, adquiere entonces significación social.

Una cultura empieza por cosas sencillas. Estas cosas sencillas son la forma en que el alfarero moldea
el barro en su torno, en que el tejedor trama los hilos, en que el albañil construye la casa. La cultura
griega no empezó por el Partenón, empezó por una cabaña encalada, erguida sobre las colinas. La cul-
tura siempre se ha desarrollado en la forma de un proceso —lentísimo pero seguro— de refinamiento
y perfeccionamiento de las cosas sencillas. Refinamiento y perfeccionamiento del lenguaje, de las for-
mas, de las proporciones, en que la pureza originaria se ha mantenido incólume. De la misma manera
comenzará la cultura democrática. No volveremos a la cabaña del labriego ni al torno del alfarero. Co-
menzaremos con los elementos de la industria moderna: con la energía eléctrica, con las aleaciones del
metal, con el cemento, con el tractor y el avión. Esos elementos serán, para nosotros, la materia prima
de la civilización, y les daremos el uso y la forma apropiados, prescindiendo del relleno y las cargazones
de otrora.

Hoy nos hallamos atados de pies y manos al pretérito. Como la propiedad es sagrada y los bienes
raíces fuente de incalculable riqueza, nuestras casas tienen que apiñarse unas junto a otras, nuestras
calles tienen que seguir el trazado ilógico e intrincado de antaño. Como nuestras casas deben construir-
se al más bajo costo posible y con la ganancia más alta posible, se las priva del arte y la ciencia del
arquitecto. Como todo lo que compramos debe dar ganancia a quien lo vende, y como siempre debe
haber ese margen de lucro entre el costo y el precio, nuestros cacharros, nuestros muebles y nuestras
ropas son igualmente ordinarios, igualmente baratos. La cultura capitalista es una inmensa chafalonía:
un refinamiento superficial que oculta la bastedad y la baratura del material.

¡Al diablo esa cultura! ¡A la basura y al horno con todo ello! Celebremos creadoramente la revolución
democrática. Construyamos ciudades, no demasiado grandes, pero sí espaciosas, donde el tránsito corra
libremente por avenidas arboladas; donde los niños puedan jugar a sus anchas en parques verdes y flo-
ridos; donde la gente viva feliz en casas alegres y bien hechas. Levantemos las fábricas y los talleres allí
donde resulte más conveniente para satisfacer las necesidades naturales del consumo (pues la energía
eléctrica se puede instalar en cualquier parte). Equilibremos la agricultura y la industria, la ciudad y
el campo. Hagamos primero todas estas cosas sensatas y elementales, y después podremos hablar de
cultura.

¡Una cultura de cacharros!, exclamarán desdeñosos algunos de mis lectores. Yo no desdeño la cultura,
porque, como ya he dicho, las mejores civilizaciones del pasado pueden ser juzgadas por sus cacharros.
Pero lo que reafirmo ahora —como ley de la historia al par que como principio de economía social—
es que mientras una sociedad no sea capaz de producir cacharros hermosos con la misma naturalidad
con que cultiva papas, será incapaz de esas elevadas expresiones artísticas que antaño se tradujeron en
templos y catedrales, en epopeyas y obras dramáticas.

Por lo que hace al pasado, dejémoslo en paz. Sé que hay una cosa llamada tradición, pero esta es
válida en cuanto cuerpo de conocimiento técnico —los misterios de los viejos gremios medievales— y
podemos confiarla tranquilamente al cuidado de los gremios modernos. Ya sea para levantar parvas de
heno o para escribir sonetos, hay una forma consagrada por la tradición que cualquier aprendiz puede
llegar a dominar. Si me dicen que este no es el significado profundo de la palabra tradición, nome negaré
a aceptarlo; responderé, tan solo, que el estado en que se encuentra hoy el mundo es comentario harto
elocuente sobre estas manifestaciones tradicionales de la sabiduría —sea eclesiástica o académica— a
las cuales se nos pide acatamiento. El problema cultural, según afirman los tradicionalistas, es, en el
fondo, espiritual y hasta religioso. No es cierto. O, por lo menos, tal afirmación no es más veraz en lo

19



que respecta al problema de la cultura que en cuanto a la cuestión económica o a cualquiera de las otras
que aun están sin solucionar.

Ahora, supongamos que ya existe la sociedad democrática y que son ya realidad la cultura de los
cacharros y el modo de vida humano que la caracterizan. Preguntémonos entonces cómo habremos de
construir teniendo tales cimientos. La cultura es un proceso de crecimiento natural. Si una sociedad goza
de libertad plena y de todos los fundamentos económicos propios del vivir democrático, la cultura le
vendrá por añadidura, sin que para lograrla deba esforzarse en demasía. Le vendrá con tanta naturalidad
como le crecen los frutos al árbol bien plantado.Mas al utilizar esta imagen del árbol bien plantado, quizá
me refiera también a algo más que a la fertilidad de la tierra y al abrigo necesario para el desarrollo de la
planta, condiciones equivalentes a las estructuras políticas y económicas propias de la sociedad natural.
Quizá me refiera, en efecto, al jardinero que cuida del árbol, que lo protege de las plagas, que lo poda
cuando se ha vuelto muy frondoso, que corta las ramas secas. Y bien, sí, a eso me refiero. No hemos
de menospreciar al árbol silvestre, pues halaga la vista y es la robusta cepa de donde han salido los
árboles que cultivamos en el jardín, pero el cultivo es la capacidad que distingue al hombre, que le ha
permitido ascender desde la animalidad y el salvajismo. En su camino de ascenso, el hombre no solo
ha cultivado y criado plantas y animales; ha cultivado también a su propia especie. La educación no
es más que el cultivo de sí mismo, y el cultivo —cuando lo dirige el hombre hacia su especie— supone
también el cultivo de los sentimientos y las facultades por las cuales el ser humano da forma a las cosas
que construye.

Imposible tratar debidamente este aspecto de nuestro asunto sin enfocar el problema de la educación
en el seno de la sociedad democrática. Pero, aunque ya he analizado ese problema en otro libro,3 debo
exponer aquí mi punto de vista porque la cuestión es fundamental. Resumiendo, pues, diré que no con-
cibo la educación como adiestramiento en varias materias separadas. La educación es integral: consiste
en alentar el desarrollo del hombre completo. De ello se sigue que no es —ni totalmente ni en parte prin-
cipal siquiera— saber libresco, pues el saber libresco solo apunta a la educación de una parte de nuestra
naturaleza, de la zona de la mente que trabaja con conceptos y abstracciones. En el último, que aún no
tiene madurez bastante para discurrir con esos métodos, la educación debe cultivar los sentidos —el de
la vista, el tacto y por lo tanto debe ser educación de la sensibilidad. Desde este punto de vista, no hay
distinción válida entre el arte y la ciencia: solo existe el hombre completo, con sus diversos intereses y
facultades; la educación, por consiguiente, debe tener como objeto el desarrollo de esos intereses y esas
facultades en forma cabal y armónica.

Rousseau fue quien primero comprendió esta verdad. Después de él, una pléyade de educadores —
Froebel, Montessori, Dalcroze, Dewey— crearon los métodos prácticos tendientes a la educación de la
sensibilidad. Hecho significativo: el último de esos grandes pedagogos, JohnDewey, llegó a la conclusión
de que entre la educación bien entendida y la sociedad democrática hay una relación muy íntima. Solo
en el seno de la democracia se puede crear un buen sistema pedagógico, solo la democracia garantiza
la libertad esencial. De la misma manera, no hay democracia genuina sin un sistema pedagógico sano,
pues solo por la educación puede la sociedad enseñar ese respeto hacia la ley natural que constituye la
base de la democracia.

“Nunca me cansaré de repetir que solo los objetos perceptibles por los sentidos interesan al niño,
sobre todo al niño cuya vanidad no ha sido estimulada y cuya mente no ha sido corrompida por las con-
veniencias de la sociedad.” Esta observación de Rousseau debe constituir el fundamento de los métodos
pedagógicos. El niño aprende gracias a sus sentidos, y estos son estimulados por los objetos: primero,
por los objetos naturales; luego, por aquellos que son creación del hombre. La educación elemental debe
enseñar al niño el uso de sus sentidos; debe enseñarle a ver, a tocar, a oír. Y no es cosa fácil aprender

3Education through Art. (Educación por el arte, Buenos Aires, Paidós, 1955, 1959, 1964, 1972.)

20



el uso exacto y cabal de estas facultades. Luego, habiendo aprendido ya a valerse de sus sentido, en
forma separada y conjunta deberá aprender a aplicar su conocimiento, a juzgar y a comparar los datos
verdaderos que sus sentidos le aportan; a construir objetos que le den una respuesta sensorial verda-
dera; por último, a construir objetos en los cuales pueda expresar sus potencialidades y su creciente
conocimiento del mundo.

Si volvemos a los cacharros y pensamos en el delicado equilibrio de los sentidos de la vista y el oído
que debe guiar al alfarero cuando modela la arcilla, tendremos una idea aproximada de los factores
individuales que implica toda actividad creadora. Si recordamos luego que el alfarero ha de dirigir sus
sentidos hacia una actividad útil, tendremos una idea aproximada del factor social que entraña toda ac-
tividad creadora. Sustituyamos al alfarero y su arcilla por cualquier trabajador y su material; estaremos
entonces en el centro de toda la actividad cultural: se dan exactamente las mismas condiciones, ya se
trate de hacer una vasija o un poema, una choza o una catedral, una herradura o un motor de avión. La
sensibilidad es la clave del éxito.

Hay grados de sensibilidad, así como los hay de destreza, y la educación no debe ni puede ponerlos
bajo un mismo rasero. Mas no por ello creo que la sociedad democrática deba glorificar en demasía al
poseedor de una sensibilidad excepcional. Este es un don que el agraciado debe al azar del nacimiento,
y la posibilidad de cultivar sus dotes la debe a la sociedad en que vive. Buena parte del acervo artístico
del mundo es obra de autores anónimos, y no por ello se lo aprecia menos. El arte aspira siempre a
lo impersonal. Cuando todo hombre sea artista, ¿quién podrá considerarse superhombre? Esta es la
versión moderna del mejor y más antiguo de los lemas democráticos: “Cuando Adán cavaba, cuando
Eva hilaba, ¿dónde estaba el amo? ¿quién era el señor?”

La sociedad democrática, una vez implantada, dará lugar, inevitablemente, a la creación de nuevos
valores en las artes, en las letras, en la música y en las ciencias. En épocas futuras los hombres deno-
minarán a estos nuevos valores la “Civilización Democrática” o la “Cima de la Democracia”, y creo que
ella será la cultura más elevada y permanente que haya creado el ser humano. Poseerá los valores uni-
versales que asociamos a los grandes nombres de las culturas pasadas, a la universalidad de Esquilo, de
Dante y de Shakespeare; y poseerá estos valores en forma menos oscura e imperfecta. Esquilo, Dante y
Shakespeare son inmortales, pero se dirigían a sociedades imperfectas, a sociedades plenas de crueldad
moral, de injusticia social y de supersticiones; sus obras son “contrarias al ideal del orgullo la dignidad
del hombre común, idea que es sabia de la democracia”. Las limitaciones del público al cual hablaban
obstruían —siquiera fuese en medida muy pequeña— las manifestaciones de su visión interior. Una so-
ciedad perfecta no ha de producir, por fuerza, obras de arte perfectas; sin embargo, mientras produzca
obras de arte, el propio hecho de que el artista se dirija a una sociedad más desarrollada producirá un
mayor grado de perfección. El artista poseerá un instrumento más perfecto para ejecutar su melodía.

No hemos de desalentarnos porque, hasta hoy, el arte de intención democrática haya sido producido
en el marco de la sociedad capitalista. Hasta hoy el artista demócrata no solo ha tenido que allanarse a
usar los medios de comunicación que están a su alcance dentro del orden capitalista —la prensa, el cine,
el teatro, etc.—, sino que se ha visto forzado a usar el material humano y las situaciones dramáticas
propias de ese orden social. La única alternativa que le quedaba era mantenerse aparte, limitarse a
los “trabajadores” y a sus experiencias, todo lo cual explica la pesadez y la monotonía que, casi sin
excepciones, aquejan al llamado arte proletario. El artista no puede circunscribirse a los intereses de
un sector determinado, sin detrimento de su arte; solo da de sí todo cuanto es capaz si la sociedad para
la cual trabaja es integral, tan amplia, rica y variada como la humanidad misma. Con ser simplemente
“humano” será cabalmente “grande”; y solo en el seno de una sociedad democrática puede el artista
dirigirse a la humanidad y a la sociedad en los mismos términos.

Es forzoso admitir que esta regla general tiene algunas excepciones. Ciertos tipos de arte son “ar-
quetípicos”: vale decir que aunque puedan tener un alcance limitado —y por la propia naturaleza de

21



las cosas deben tenerlo— son formalmente perfectos. Así, una canción de Shakespeare o de Blake, una
melodía de Bach o de Mozart, un tapiz persa o una ánfora griega, “formas” que, al decir de Keats, “nos
arrancan del pensamiento como la eternidad”. Nos arrancan de las preocupaciones humanas —tema
de la epopeya, la novela y el teatro— y, por espacio de unos segundos, nos tienen suspensos en una
existencia intemporal. Estos raros momentos están más allá de la realidad cotidiana, son suprasociales
y, en cierto sentido, sobrehumanos. Pero en relación con el conjunto de lo que llamamos “arte” son
cimas refulgentes bajo las cuales se extiende la sólida estructura de los ideales humanos, de la visión y
la penetración humanas: el mundo de la pasión y el sentimiento, del amor, el trabajo y la hermandad.

El único que parece haber escapado de las limitaciones que inevitablemente acechan a los artistas de
las épocas predemocráticas es un poeta que, pese a notorias flaquezas, se yergue como el prototipo o el
precursor de los artistas demócratas. Los Estados Unidos del siglo XIX distaban de ser una democracia
perfecta, pero las figuras más preclaras de la época —Jefferson y Lincoln, sobre todo— comprendieron
cuáles eran los requisitos ineludibles para la existencia de aquella, e inspiraron enWhitman la ambición
de convertirse en el primer poeta de este nuevo orden. Whitman se inflamó al comprender las enormes
potencialidades del Nuevo Mundo en que habían nacido:

Nuestra nación es la única que se ha propuesto dar forma práctica y fuerza de perennidad,
en una extensión del mundo que por su magnitud tiene paralelo con el cosmos físico, a las
especulaciones elaboradas por la moral política a través de los siglos; la única que se ha
propuesto hacer realidad la teoría del desarrollo y del perfeccionamiento cimentados sobre
la fe del hombre en sí mismo y sobre su libre voluntad.

Pero estas potencialidades nunca podrán alcanzar plenitud de realización si se circunscriben al mero
plano de lo político.

La democracia dará cabal prueba de sí misma cuando haga germinar, con esplendor y fuerza,
una forma de arte que le sea propia. Cuando la poesía, la enseñanza y la teología de ella
nacidas se impongan a las de hoy, así como a las creadas en otras épocas por sistemas
contrarios al suyo.

“El sacerdote se va; llega el poeta”: en estas palabras deWhitman queda resumida la tesis del presente
ensayo. Por eso recomiendo al lector que se vuelva hacia las páginas de Perspectivas democráticas, obra
que constituye el credo del poeta nortearnericano y de donde he tomado estas citas. Allí encontrará, en
toda su plenitud, las verdades esenciales de la democracia, y en particular las que hacen a los valores
permanentes de la vida humana, así como a la expresión de tales valores por medio de la obra artística
duradera. Y desde este trabajo en prosa del buen poeta ya encanecido, pase el lector a Hojas de hierba y
vea si no aparecen allí —reluciendo entre las crudezas y las contradicciones que el propio Whitman fue
el primero en admitir— los rasgos de nuestro divino literato, de nuestro poeta demócrata, de nuestro
modelo y ejemplo. Quizá los versos que aquí reproduzco no representen la forma del arte del futuro,
pero si contienen su espíritu profético:

Expanding and swift, henceforth,
Elements, breeds, adjustments, turbulent, quick and audacious. A world primal again, vistas of glory
incessant and branching. A new race dominating previous ones and grander far, with new contests.

New politics, new literature and religions, new inventions and arts. These, my voice announcing. I will
sleep no more but arise. You oceans that have been ’calm witchin me! How I feel you fathomless;

stirring, preparing unprecedented waves and storms.4

4Expandiéndose y veloces, de aquí en adelante, / Elementos, progenitores, acoplamientos levantiscos, vivos y audaces. /
Mundo otra vez primitivo; perspectivas de esplendor incesante y ramificado. / Nueva raza dominadora de las razas anteriores

22



y mucho más grandiosa, con nuevas luchas. / Nuevas políticas, nuevas literaturas y religiones, nuevas invenciones y artes.
/ A estas, mi voz las anuncia. Yo ya no dormiré más, me levantaré. / Vosotros, océanos que en mí habéis encontrado la calma!
¡Qué insondables os siento, / agitados, preparando oleajes / y tempestades como jamás se vieron!

23



La política de los apolíticos

Si algunos escritores se creen lo bastante emancipados de todo cuanto es huérfano —lo bastante
intelectuales, dirían, ellos— como para seguir cumpliendo, en cualesquiera circunstancias, las extrañas
funciones del pensamiento abstracto, allá ellos. Pero quienes solo conciben su papel de escritores como
medio que les permite explorar y conocer un modo de vida que quieren humano; quienes solo escriben

para sentirse vivir integralmente, esos no tienen, derecho a desentenderse. Si la corriente de los
acontecimientos y la evolución de las ideas llevan hasta el fin el curso que hoy siguen, el ser humano será

víctima de una deformación inaudita. Quien contemple el futuro que se nos está preparando y vea el
monstruoso, desnaturalizado hermano al que habrá de parecerse, solo puede reaccionar abrazándose a un

egoísmo extremo. Y nuestro deber es rehabilitar ese egoísmo. Hoy por hoy, el problema de la persona
desplaza a todos los otros. La inteligencia se encuentra en situación tan angustiosa que desinterés y

resignación vienen a ser lo mismo.
Thierry Maulnier, La crise est dans l’homme. Paris, 1932.

La política de los apolíticos es la de quienes aspiran a ser puros de corazón; la política de hombres
despojados de toda ambición personal; la de quienes no han deseado poseer riquezas ni gozar en forma
desigual de los bienes terrenales; la de quienes han luchado siempre —cualquiera que fuese su raza o su
condición social— por los valores humanos y no por intereses nacionales o de grupo.

Para el mundo occidental, Cristo es el ejemplo supremo de dedicación al bien de la humanidad, y en el
sermón de la montaña se encuentra la fuente de la política de los apolíticos. Pero otros que precedieron
a Cristo, y que quizá hayan influido en él, dieron forma a ideales políticos nacidos de la pureza de sus
corazones: son Lao Tse y Zenón, por ejemplo. Entre los discípulos directos de Cristo debemos incluir
a varios filósofos y profetas más cercanos a nosotros en el tiempo, hombres cuyo mensaje está aun
vigente y es aplicable todavía a la situación actual. Me refiero a Ruskin y Kropotkin, a William Morris
y Tolstoi, a Gandhi y Eric Gill.

Muy estrecha es la ligazón ideológica que une a estos hombres, representantes modernos de una
tradición ya secular: así Gandhi reconoció su deuda para con Ruskin y Tolstoi; Gill fue discípulo de
Morris, quien a su vez lo fue de Ruskin; Kropotkin estuvo estrechamente vinculado a Morris… Ruskin
tiene, dentro de esta pléyade, cierta preeminencia y originalidad: la vitalidad y la fuerza transformadora
de sus escritos1 proceden, al parecer, de los profundos estudios que dedicó a la Biblia y de sus largas
meditaciones sobre el verbo de Cristo. Aunque es preciso reconocer que estaba dotado de esa rara
capacidad en la cual veía en Gandhi el poder propio de los poetas: el poder “de sacar a la luz todo
el bien que late en el corazón del hombre”. Aún no hemos llegado a apreciar en toda su magnitud la
influencia de este gran hombre, pero podemos, sí, expresar que es ética y estética antes que religiosa o
política. La elocuencia de Ruskin no dio origen a una nueva secta, a un nuevo partido; su fuerza emotiva,
no calculadora, aspecto en que, como en tantos otros, se acerca mucho a Rousseau, pues tiene, para el
periodo revolucionario que vivimos, exactamente el mismo significado que tuvo Rousseau para la época
de la Revolución Francesa. Puede que lleguemos todavía a ver en Unto this Last el Contrato social de la

1El libro que produjo en mi vida una transformación práctica e instantánea fue Unto this Last. Mahatma Gandhi: His Own
Story, Londres, 1930, p. 163.

24



nueva sociedad, el manifiesto de los comunistas que, en la lucha por crear esa nueva sociedad, renuncian
a la política de partido.

Morris fue el único que intervino en ese tipo de acción política, pero jamás compartió los métodos
utilizados por sus amigos. Su conferencia sobre “La política de la abstención” (1887) constituye la mejor
requisitoria que contra el parlamentarismo se ha pronunciado en lengua inglesa, y es lástima que los
socialistas de hoy la hayan echado al olvido. Lástima es, también, que solo resulte accesible a través de
una publicación costosa y restringida.2 Hacia el fin de su vida, puede decirse que también Gandhi hizo
un compromiso táctico con los dirigentes del Partido del Congreso. Trabajó en estrecha relación con
ellos, pero siempre en forma que calificó de “experimental”. Pues toda la vida y la enseñanza de Gandhi
estuvieron dirigidas contra la acción parlamentaria: la doctrina de la misma (no violencia) repudiaba
con igual energía la violencia del gobierno mayoritario y la violencia de la opresión militar. Al final, los
métodos de Gandhi se vieron coronados por el éxito más rotundo.

Rasgo común a estos seis maestros: aunque revistan entre las figuras más revolucionarias de los
últimos cien años, no los asociamos espontáneamente con la palabra “democracia”. Esta, por lo demás, es
muy ambigua; sus acepciones van desde la piedad sentimental hacia el pobre y el oprimido —significado
que le da el socialismo cristiano— hasta el dogma implacable de la dictadura del proletariado según el
ejemplo ruso. Los maestros a que hacemos referencia fueron, todos, demócratas en el primer sentido;
ninguno lo fue en el segundo. Mas la distinción es importante, y si en nombre de la democracia nos
vemos llevados, cada vez más, a transigir con el aparato estatal, con la nacionalización de la industria,
con el dominio burocrático de todas las esferas de la vida y con la doctrina de la infalibilidad del pueblo
(divinamente encarnado en el partido único), es hora de renunciar al rótulo democrático y buscar otro
menos equívoco. Advierto, pues, al lector, que, cuando uso la palabra “democracia”, lo hago siempre
ciñéndome a estas consideraciones.

Renunciar por completo a ella no es cosa fácil, pues por una parte la usaron buscadores ardientes
de la verdad, prestigiándola y consagrándola con su ejemplo; y por otra la emplean como instrumento
de propaganda deliberada los enemigos de la libertad. Forma corriente de esta sofistería maquiavélica
consiste en presentar al adversario una disyuntiva aparentemente ineludible, un “o esto o lo otro” que
tomamos por válido para todos los hechos conocidos. En nuestra época, en la esfera de la política
mundial, ese “o esto o lo otro” se traduce por “o democracia o fascismo”. Tal disyuntiva parece dejar fuera
al comunismo, mas no es así. Si se pregunta a la gente cuál es la relación entre comunismo y democracia,
aquellos de los interrogados que sean comunistas dirán que el comunismo es la forma extrema de la
democracia, y los anticomunistas, que el comunismo, tal cual existe en Rusia, es simplemente otra forma
de totalitarismo.

Ambas respuestas son correctas. El comunismo es una forma extrema de la democracia, mas tam-
bién lo es el estado totalitario en forma de fascismo. Todas las formas de socialismo —ya se trate del
socialismo estatal a la manera de Rusia o del socialismo nacional a la manera alemana, o del socialismo
democrático al uso británico— se proclaman democráticas. Vale decir, que consiguen el asentimiento
popular mediante la manipulación de la psicología de las masas. Todos son gobiernos de mayorías.

Las debilidades de la democracia han sido señaladas por todos los pensadores políticos, desde Platón
y Aristóteles. Hasta Rousseau, a quien se ha llamado el padre de la democracia, la rechazó por considerar
que solo era practicable en el ámbito de la ciudad-estado. Los filósofos, por ser hombres dedicados a las
cuestiones de la inteligencia, nunca han podido proponer cosamejor que la dictadura de la intelligentzia;
mas comprendiendo cuán difícil es que las masas ignorantes toleren mucho tiempo una dictadura de
ese género, han tratado de disfrazar con fórmulas pintorescas la inevitabilidad de alguna otra forma
de dictadura. Históricamente, la más eficaz ha resultado ser la monarquía constitucional. Siempre se

2William Morris: Artist, Writer, Socialist, por Mary Morris (2 tomos, Oxford, Basil Blackwell, 1936), t. II, pp. 434-53.

25



ha reconocido que un rey puede degenerar en tirano; pero la vida del monarca tiene término y, por lo
demás, se la puede abreviar artificialmente en menos que canta un gallo, en tanto que el dominio de la
aristocracia —que es la otra posibilidad— no tiene límite mensurable; solo una guerra civil, con todos
sus horrores, es capaz de derribarlo.

Digámoslo de una vez: la cuestión radica hoy en la imposibilidad física de la democracia. En con-
glomerados de millones de individuos, como los que se dan en las sociedades modernas, podrá haber
gobierno del pueblo y hasta gobierno para el pueblo, pero nunca, ni por un instante, gobierno por el
pueblo. Empero esta es la prueba decisiva, ya que si el pueblo no se gobierna por sí mismo hay alguien
que lo gobierna; ipso facto ha dejado de ser una democracia. Y esto no es mero acertijo lógico: la demo-
cracia jamás ha existido en los tiempos modernos. En Inglaterra, por ejemplo, el régimen monárquico
fue derribado por una oligarquía, y desde la “Gran Revolución” de 1668 nos han gobernado una serie
de oligarquías que, ya fueran liberales o conservadoras, ya representaran los intereses de la propiedad
territorial o los del dinero, nunca, ni por un instante, representaron al pueblo. En nuestra época una
nueva oligarquía, la de los sindicatos, tan restringida y exclusivista como cualquier otra que aspire al
poder, ha competido —y en vano, afortunadamente— por la conquista del Estado. Hoy se fusiona abier-
tamente con la oligarquía ascendente del capitalismo monopolista, para formar lo que James Burnham
denominó la “clase de los directores”.

Cuanto acabo de señalar es una interpretación tan obvia de los hechos históricos que solo un tonto
puede engañarse creyendo que la democracia ha sido o puede llegar a ser realidad en las sociedades
contemporáneas. Así, el sistema de la monarquía constitucional vigente en Gran Bretaña es manto
bajo el cual se esconde la lucha de sectores antagónicos, símbolo de unión en una sociedad que, de lo
contrario, se dislocaría ante el embate de una encarnizada lucha de clases.

Del mismo género son los sistemas —estos republicanos— imperantes en Francia, Estados Unidos,
Italia y Alemania; solo se diferencian por el nombre y las insignias de los uniformes.

No obstante, estamos obligados a reconocer (aunque solo sea para justificarnos por la fingida adhe-
sión que en diversas oportunidades tantos de nosotros hemos manifestado respecto de la democracia)
que la doctrina política conocida con este nombre entraña un principio valioso, el cual —de no haber si-
do desvirtuado sistemáticamente— nos daría derecho a seguir empleando el vocablo. Ese principio es el
de la igualdad, doctrina ética, dogma religioso inclusive. La igualdad del hombre comporta varias cosas,
pero nunca lo que significa en sentido literal. Nadie cree que los hombres sean iguales en capacidad o
en talento; por el contrario, se diferencian en esto de manera notoria e indiscutible. Sin embargo, para
usar la fraseología cristiana, son iguales ante los ojos de Dios; y afirmar nuestra común humanidad es
el artículo primero de la libertad. Sea cual fuere el gobierno que establezcamos, nuestro modo de vivir,
toda nuestra fe, estará cimentada en el error si no respetamos los derechos de la persona; es decir, su
derecho a ser persona, a ser una entidad única.

Esta es la doctrina fundamental del comunismo cristiano así como de toda otra corriente comunista.
Es fundamental incluso en el comunismo de Marx y Engels. Mas la igualdad reconocida por la demo-
cracia ha sido, en la práctica, diferente. Se ha eliminado a Dios de la fórmula y nos hemos quedado con
una mera igualación o nivelación de hombres con hombres. Se ha dejado de lado la medida espiritual y
el ser humano ha tenido que manejarse con valores materiales; por eso, durante siglos, la vara de medir
ha sido una moneda de plata.

La democracia solo ha sabido tasar la igualdad en términos de dinero, y la incapacidad del movimiento
sindical —sobre todo del británico y del alemán— para apartarse de esta valoraciónmonetaria es el factor
que más ha contribuido a desviar al movimiento obrero democrático de los caminos revolucionarios.3

3Sobre todo, al impedir que los trabajadores procuren elevar su condición humana tomando sobre sí la dirección y el
control de la industria. Pero también, como ha observado Franz Borkenau con tanto acierto, porque ha impedido el desarrollo

26



No nos referimos aquí a los valores por los cuales ha de juzgarse al hombre en forma absoluta, pero
diremos que en cuanto ser social, en cuanto hombre entre sus prójimos, deberá juzgárselo por su capa-
cidad creadora, por su capacidad para aumentar los bienes del común. El valor de cada hombre reside
en el valor del arte que ejerce, ya sea el arte de curar o el de componer música, el de construir carreteras
o el de cocinar. En lugar primerísimo podríamos colocar el arte de hacer hijos, porque de él depende la
continuidad de la especie. Acaso la procreación sea el único arte creador en sentido literal; los demás
serían simplemente inventivos.

Por esta razón, y por otras de orden más estrictamente sociológico, nuestra filosofía social debe em-
pezar por la familia. Si enfocamos los problemas de la vida humana con criterio realista veremos que la
familia es la unidad integral, sin la cual no habría organización social, progreso social, orden social ni
felicidad humana. Mas corresponde subrayar que este problema es sociológico, por lo cual no comparti-
mos la opinión de quienes creen posible resolverlo con prédicas moralizadoras. La institución familiar
prospera si existen condiciones materiales capaces de garantizar la seguridad de la vida y de la pro-
piedad, si la vivienda es decorosa y si el ambiente permite que la crianza y la educación de los niños
se desarrollen en forma serena y natural. La moral y la religión pueden ratificar con su autoridad la
unidad social así establecida, pero solo la mentalidad fascista es capaz de creer que esa autoridad sirva
de sustituto a la acción económica.

El grupo social básico que viene inmediatamente después de la familia es la corporación, la asocia-
ción de hombres y mujeres formada de acuerdo con la profesión o la función práctica de sus integrantes.
(Me obstino en conservar la palabra corporación, pese a sus connotaciones medievales y sentimenta-
les, porque es más humana y eufónica que otras como “cooperativa”, “soviet”, etc.) La corporación es
una organización vertical y no horizontal: comprende a todas las personas que participan en la pro-
ducción de un artículo determinado. La corporación agraria, por ejemplo, incluiría a los conductores y
a los mecánicos que atienden los tractores; la de los ingenieros, a los que hacen los tractores. Pero la
organización vertical se dividiría en unidades regionales y en distritos, y los asuntos principales de la
corporación se desarrollarían siempre en las unidades de distrito; las decisiones surgirían del contacto
personal, no de los cónclaves abstractos y legalistas de una oficina central.

Vemos así que la descentralización está también en la esencia de esta salida democrática. “La política
real es la política local”; por ello el poder y la autoridad deben fragmentarse y descentralizarse almáximo
posible. Es la única forma en que se puede garantizar, a cada persona integrante de la sociedad, el sentido
de la responsabilidad y de la dignidad humanas. Para el hombre corriente estas cualidades solo salen a
la luz en la esfera del trabajo concreto y en el ámbito de lo local.

La tendencia hacia la centralización es una enfermedad de la democracia y no —como a menudo
se cree— de la máquina. Nace, inevitablemente, de la concentración del poder en el Parlamento, de la
separación operada entre la responsabilidad y la actividad creadora, de la masificación de la producción
tendida hacia la obtención de mayores ganancias y salarios más altos. La evolución de la democracia es
paralela al crecimiento de la centralización, pero este último fenómeno no es en modo alguno inevitable.
La guerra moderna ha puesto de relieve su extraordinaria ineficacia; así, los guerrilleros yugoslavos
demostraron más iniciativa que los burócratas de Londres o de Berlín. La centralización del mando
en un estado democrático es pesada, inhumana y torpe. Carente de pensamiento, de originalidad y de
espíritu de empresa, solo es capaz de actuar bajo la dictadura de unHitler o de un Churchill, y ni siquiera
le hacen efecto las voces estridentes de la prensa exasperada.

de la solidaridad internacional entre la clase obrera, ya que la escala de salarios depende directamente del mercado, y no
solo del mercado de trabajo, sino del de bienes. Por esta razón los trabajadores se han visto obligados a comprender que sus
intereses están ligados a los intereses de sus empleadores así como a la expansión competitiva de la economía nacional. Cf. F.
Borkenau, Socialism, National or International (Routledge, 1942).

27



La salud y la felicidad de la sociedad dependen del trabajo y la ciencia de sus integrantes; pero no
habrá salud y felicidad a menos que el trabajo y la ciencia estén dirigidos por los trabajadores mismos.
Por definición, todo hombre que domine su oficio adquiere, gracias a ello, el derecho a voz en la conduc-
ción de su taller, y adquiere también el derecho a tener bienes e ingresos. En realidad, bienes e ingresos
dependerán de su aptitud más que de sus esfuerzos. Deberá empezar a percibir ingresos desde el mo-
mento en que ha elegido ocupación y se lo ha admitido como aprendiz de algún oficio o profesión, cosa
que ocurrirá mucho antes de que haya terminado la escuela. Sus entradas dependerán de la idoneidad
que demuestre, y nada más que de ella. Toda sociedad racional utilizará, desde luego, los servicios de un
trabajador competente, porque así aumenta el bienestar general. Si no lo hace, estará restringiendo la
producción; y si, por motivos de interés general, se ve compelida a ello, prescindiendo de los servicios
del obrero, deberá pagárselos hasta el momento en que vuelva a necesitarlo, o bien le pagará para que
se adiestre y adquiera otro oficio de utilidad más inmediata. El talento natural y la aptitud adquirida
constituyen los bienes del ciudadano, su contribución a la riqueza común. La sociedad debe organizarse
en forma de sacar el máximo provecho de su riqueza intrínseca, y las propias organizaciones produc-
toras decidirán entonces cual es la forma que mejor permite el aumento de la riqueza: si la utilización
de la máquina o la aplicación del trabajo manual; si las grandes fábricas o los talleres pequeños, si la
actividad urbana o la rural. El criterio rector será el de los valores humanos comprendidos en ello, y no
la búsqueda de ganancias abstractas y numéricas.

En una sociedad de este género, la educación es iniciación. Es la revelación de las aptitudes innatas,
el adiestramiento de tales aptitudes para la realización de actividades socialmente inútiles, la disciplina
de dichas actividades en procura de una finalidad estetica y moral.

En esta organización natural de la sociedad, poco o nada tiene que hacer el Estado como tal. Queda
como simple árbitro encargado de zanjar, en bien de todos, los conflictos que surjan entre las partes.
Tal es la función que ejerce actualmente el poder judicial cuando actúa con independencia, función
que podría extenderse hasta abarcar los derechos del ciudadano en su condición de consumidor. Para
proteger al conjunto de la sociedad contra la política restrictiva que pudiera aplicar alguna corporación,
sería preciso establecer un consejo económico constituido en forma análoga a los tribunales de justicia.
Este encauzaría el volumen general de la producción y mantendría un ritmo equilibrado de rendimiento
entre las corporaciones tributarias. Dado este ordenamiento de la sociedad y la economía, no se ve la
necesidad de que exista ninguna otra autoridad central.

Podría pensarse que esto se asemeja a un programa mucho más definido y dogmático que lo que
prometía el título. Sucede, empero, que ser apolítico no significa carecer de política: toda actitud que
trascienda el egoísmo es, por eso mismo, social, y actitud social equivale a actitud política. Pero una
cosa es tener una política y otra meterse en política. Una cosa es tener una fe, y otra mercar con la fe
del creyente. Lo que objetamos no es la esencia de la política, sino los métodos del político. No hemos
de confiar nuestros intereses privados en manos de una política de partido, porque sabemos que lo que
no pueda obtenerse por la transformación de las mentalidades —cambio que también es una revolución
de la razón— solo se logra mediante el engaño y la impostura.

Resumamos, pues, los rasgos que definen a la sociedad natural:

1. La libertad de la persona.

2. La integridad de la familia.

3. La recompensa a la aptitud.

4. El autogobierno de las corporaciones.

5. La abolición del parlamento y del gobierno centralizado.

28



6. La institución del arbitraje.

7. La delegación de la autoridad en los organismos de base.

8. La humanización de la industria.

El orden social así concebido es internacionalista porque es —en virtud de su propia esencia— pacífi-
co; es pacífico porque —en virtud de su propia esencia— es internacionalista. Está enderezado a crear la
abundancia en todo el globo, apunta a la humanización del trabajo y a la eliminación de todos los con-
flictos económicos. Puede que el instinto de agresividad sea innato en el hombre —como creen algunos
filósofos— y que no hay organización social capaz de impedir su expresión. En tal caso, el mundo resul-
tará tolerable en la medida en que la razón sea capaz de dominar ese instinto. Mas la razón no podrá
campear por sus fueros si los hombres padecen hambre o si hay causas que los lleven a experimentar
celos y envidia. Podrá hacerlo, en cambio, si se despoja a la economía de todo rasgo competitivo, y si
el máximo rendimiento de la producción se distribuye con cordura y equidad entre todos los seres hu-
manos. Los instintos no son inmutables; es posible transformarlos, sublimarlos, desviarlos por cauces
creadores. La energía en sí no es un mal; se convierte en mal cuando se la aplica a fines contrarios al
bien.

29



El culto del jefe

Soy enemigo de lo gigantesco en todas sus manifestaciones, y partidario de las diminutas fuerzas morales
que actúan de individuo a individuo, escurriéndose por entre los intersticios del mundo cual otras tantas
raicillas, como el rezumar del agua en los vasos capilares, y, sin embargo, capaces de echar abajo, con el

transcurso del tiempo, los más recios monumentos erigidos por el orgullo del hombre. Cuanto mayor sea la
unidad que se tiene por delante, tanto más vacua, brutal y falsa será la vida que se desarrolla en su seno.

Por eso estoy en contra de las grandes organizaciones y, en primerísimo lugar, de las nacionales; en contra
de los grandes éxitos y los grandes resultados. Y en favor de las eternas fuerzas de la verdad, que siempre

obran en el individuo.
William James, Letters, II, 90

En varios de estos ensayos procuro demostrar que, desde cierto punto de vista, ninguna diferencia
hay entre el fascismo y la democracia; que los antagonismos económicos y militares propios de la civili-
zaciónmoderna son obra por igual del fascismo y de la democracia y constituyen irreparable usurpación
de la libertad física y espiritual de la persona humana. Las incursiones que contra esa libertad realiza
la democracia son mucho más peligrosas porque son mucho más solapadas. Siempre van acompañadas
de un simulacro de rectitud que encubre la índole y la magnitud reales del avance, despistando incluso
a muchos de los que encabezan el ataque. El prolegómeno de esta amenazante estrategia lo constituye
el culto del jefe, pues tal culto supone la negación misma del principio de la igualdad, único cimiento
sobre el cual es dable erigir una comunidad de hombres libres.

El fascismo es un complejo fenómeno social cuya explicación no reside en una causa simple y úni-
ca. Evidentemente no es un fenómeno de índole nacional, ya que triunfó en Italia —país latino— y en
Alemania —país nórdico—, y algunos de sus síntomas, por lo demás, han sido diagnosticados en Ingla-
terra y en Norteamérica. A mi juicio, sería ocioso detenernos a examinar la proposición según la cual
el nazismo fue consecuencia inevitable de ciertas tendencias histéricas de la nación alemana. Alema-
nia era el punto más débil del cuerpo político mundial; de ahí que la infección hiciera fácil presa en él.
Esa debilidad de la estructura política alemana puede explicarse por razones históricas, y los filósofos
alemanes se han dado a buscarle complicadas justificaciones. Pero si una enfermedad como el cáncer
ataca —digamos— el hígado, resulta muy poco científico afirmar que el hígado es el causante del cáncer.
El cáncer es una enfermedad de todo el organismo que puede manifestarse en el hígado o en cualquier
otro “punto débil”.

No pretendo negar la importancia de los orígenes históricos del fascismo; ellos explican por qué el
mal pudo desarrollarse en un país y no en otro. La historia analiza el tejido orgánico de la sociedad al
igual que la histología estudia el tejido orgánico del cuerpo humano. La historia siempre se pronuncia
post mortem: nos dice por qué tal fenómeno ocurrió en tal parte. Pero no puede explicarnos el proceso
que rigió las emociones inmediatas de los organismos colectivos a los que damos el nombre de Estados
o naciones. La única ciencia capaz de intentar tal explicación es la psicología.

Se dirá que me he dejado en el tintero a la economía. Los marxistas se darán prisa en señalar que
he olvidado el materialismo dialéctico, mas yo afirmo que he tenido en cuenta tanto a la dialéctica
como al materialismo. No hay duda de que los factores económicos desempeñaron un papel enorme en
el ascenso del fascismo. Al propio Hitler le gustaba señalar que en los orígenes de su triunfo estaban

30



las injusticias del Tratado de Versalles, desembozada expresión de las fuerzas económicas. Ya no le
gustaba tanto reconocer —aunque también era cierto— que subió al poder ayudado por ciertos grupos
capitalistas. Si Hitler decía representar algún interés económico, ese era el de los “pequeños”, el del
tendero arruinado, el del pequeño capitalista que se había visto desplazado de los negocios por los
grandes monopolios y por las tiendas en cadena.1 Pero ni siquiera esta simpatía era genuina.

Los orígenes económicos del fascismo han sido señalados pormás de un autor. En el período posterior
a la primera guerra mundial, la clase media —y en particular la baja clase media—se vio amenazada por
el súbito crecimiento del capital monopolista. Ello la sumió en un agudo estado de preocupación y hasta
de pánico, en una neurosis psicológica que la llevó a ansiar un jefe y a anhelar la sumisión. De ese estado
de ánimo, de esa enfermedad del espíritu, se aprovechó Hitler. En El miedo a la libertad, Erich Fromm
ha hecho un estudio muy penetrante de este fenómeno de la psicología de masas. Según Fromm, Hitler
se salió con la suya porque supo conjugar las cualidades del pequeño burgués resentido —con quien la
clase media podía identificarse social y emocionalmente— y las del oportunista dispuesto a servir los
intereses de los Junkers y los industriales alemanes.

No corresponde analizar aquí los principios económicos del movimiento nacionalsocialista ni me
siento capacitado para hacerlo. Algunos creen —como por ejemplo Erich Fromm— que tales principios
no existían, que el único principio de los nazis era el oportunismo, disfrazado de izquierdismo. A mi
ver, hay en esto una simplificación peligrosa. Es verdad que el fascismo no constituye, en el fondo,
la expresión confesa de determinadas fuerzas económicas: aceptar tal criterio equivaldría a aceptar la
interpretación marxista de la historia, cosa que ni por un instante hizo Hitler ni en la teoría ni en la
práctica. Su movimiento estaba enderezado a negar dicha concepción, a sustituirla por un principio que
establecía las particulares dotes de las razas y, en último análisis, de los individuos dentro de la raza.
El logro de determinadas realizaciones es el resultado del genio o la capacidad, y no la obra de fuerzas
ciegas. Como ejemplo transcribiré un pasaje clave de uno de los discursos de Hitler:

La grandeza de un pueblo no es el resultado de la suma de sus realizaciones, sino, en última
instancia, de la suma de sus realizaciones descollantes. Yerra quien afirma que el cuadro
en donde por primera vez se expresa la civilización humana constituye la expresión de sus
realizaciones colectivas. En sus cimientos y en sus piedras todas, el edificio de la civilización
no es otra cosa que el resultado de la capacidad creadora, de la realización, de la inteligencia,
de la industria de los individuos. En sus triunfos mejores representa la culminación del
genio individual, agraciado por los dioses; en sus logros comunes y corrientes, el fruto de la
labor de hombres comunes y corrientes; y en la sumo —no cabe duda de ello—, el resultado
de la fuerza del trabajo humano, empleada para dar utilización a las creaciones del genio
y del talento. Por eso, cuando a los individuos capaces e inteligentes —que constituyen
siempre una minoría— se los mide con el mismo rasero que a los demás, es natural que el
genio, la capacidad, el valor de la personalidad se vean lentamente sometidos a la mayoría.
Y a este proceso se denomina, falsamente, gobierno del pueblo. Porque no es ese el gobierno
del pueblo, sino el gobierno de la estupidez, de lamediocridad, de la cobardía, de la debilidad,
de la ineptitud. El gobierno del pueblo significa, por el contrario, que un pueblo debe dejarse
gobernar y dirigir par sus individuos más capaces; por los nacidos para cumplir tal misión;

1“Queremos que nuestra clase media, que se empobrece cada vez más y cuyos medios de vida se ven cada vez más
restringidos por culpa de los grandes consorcios, goce de una posición que le permita participar de esos bienes.” (Hitler, en
entrevista concedida a un representante de la Associated Press en 1932.)

31



significa que la dirección no se confíe a una mayoría cualquiera, inepta —por fuerza— para
llevar adelante dicho cometido.2

Esta es la clásica formulación de la doctrina de la política del poder, y la política del poder siempre
ha dado muestras de extremado desdén por la economía y hasta por la razón. Puede que la civilización
deba sus grandes realizaciones a los individuos geniales, agraciados por los dioses, pero la gravitación
de tales hombres ha tenido siempre algo de fortuito, y es verdad asimismo que la civilización debe sus
horas más negras a los genios perversos. Una civilización sólida no puede asentarse en estos juegos de
azar, y solo los individuos que esperan aprovecharse de ellos pueden erigirlos en principio histórico.
De esta manera procuran disfrazar su ansia de poder, factor determinante de todos sus pensamientos y
todos sus actos. Esta ansia de poder es una fuerza irracional; de ahí que tratar de encontrar su raíz en el
factor económico resulte tan ocioso como ver en este la causa determinante de la pasión por la bebida
o por las drogas, aunque esta inclinación puede ser fomentada o contenida por el factor económico.

El necesario análisis de la apetencia de poder, factor básico en la psicología del fascismo, ha sido efec-
tuado, en forma muy convincente, a mi juicio, por Erich Fromm. Un análisis de ese género demanda
el empleo de términos técnicos con mayor profusión que la que se justificaría en el trabajo presente;
empero, trataré de resumir la tesis de Fromm. Comienza muy dialécticamente por los factores económi-
cos e históricos, por la histórica lucha del hombre para liberarse de las coyundas políticas, económicas
y espirituales que lo oprimieron durante largos siglos de oscuridad y desesperación. Muestra que, una
vez tras otra, el hombre ha tenido miedo de usar la libertad ganada y ha recaído en algún otro sistema
de sujeción. Sumisamente ha ofrecido sus manos a los grilletes de un nuevo carcelero: una nueva reli-
gión autoritaria, como el calvinismo; una nueva tiranía económica, como el capitalismo. El individuo
—parecería— tiene miedo a la soledad. “Sentirse completamente solo y aislado lleva a la desintegración
mental, así como la falta de alimentos lleva a la muerte.” El individuo ansía la sociabilidad, la unión, y
Fromm señala:

“El estar vinculado a la gente de más baja calaña resulta preferible a estar solo. La religión
y el nacionalismo, así como cualquier costumbre, cualquier creencia, con solo que vinculen
un individuo al otro, y por más degradadas y absurdas que sean, dan al hombre un amparo
contra lo que más teme: el aislamiento”.

Fromm cita luego un incisivo pasaje de Balzac:

“Aprende esto, grábalo en tu mente aun tan maleable: el hombre siente horror a la soledad.
Y la soledad moral es la más terrible. Los ermitaños vivían con Dios; habitaban el más
populoso de los mundos: el del espíritu. El mayor anhelo del hombre, trátese de un leproso
o de un cautivo, de un pecador o de un inválido es tener compañero en su destino. Toda su
fuerza, todas sus energías las aplica a satisfacer este impulso, que es el de la vida misma.”

La solución de este problema es el comunismo, pero el comunismo en el sentido originario del tér-
mino, tal como lo usan los anarquistas, y no en el que le dan los marxistas y sus adversarios. Me refiero
al comunismo concebido como espontánea asociación de individuos a los fines de la ayuda mutua. Pero,
a falta de esta concepción racional, el hombre solo ha sabido zafarse de su aislamiento recurriendo a
medios desesperados, a esas obsesiones psicológicas que llamamos sadismo y masoquismo. El sadismo
es el impulso inconsciente que lleva a alguien a tratar de conseguir poder ilimitado sobre otra persona,

2De un discurso pronunciado en el Club de los Industriales de Düsseldorf, el 27 de enero de 1932. De The Speeches of Adolf
Hitler, trad. por Norman H. Baynes, Oxford, 1942, vol. 1, pp. 784-5.

32



y a destruirla para probar la plenitud de su poder. El masoquismo es el impulso inconsciente que nos
lleva a buscar la destrucción en manos de otro individuo y a participar en el poder aniquilador de este.
El fascismo es la expresión combinada de estos dos impulsos inconscientes; su peculiaridad reside en
esta ambivalencia, en este continuo desplazamiento de un impulso hacia el otro, desde la destructividad
sádica hasta la sumisión masoquista.

No es necesario que ejemplifiquemos estas características con la conducta de los partidos fascistas
de Alemania e Italia: tal cosa se ha hecho en cientos de obras, y el propio libro de Hitler, Mein Kampf,
constituye la mejor exposición de tales aberraciones psicológicas. Tampoco necesita demostración al-
guna el hecho —harto sabido— de que los dirigentes nazis eran presa de una formidable ansia de poder.
Los partidarios del nazismo, a su vez, eran presa de una formidable ansia de entregarse a ese poder.

La tesis de Fromm consiste, entonces, en que estas tendencias sádicas y masoquistas de la historia
moderna explican la incapacidad del individuo aislado para mantenerse solo y hacer uso de la libertad
que ha ganado. Aceptada esta explicación de las fuerzas psicológicas subyacentes en el fascismo, vea-
mos ahora si no existen, entre nosotros, tendencias de la misma naturaleza. Tendencias que, de no ser
contenidas a tiempo, desembocarán en el fascismo.

Estas tendencias larvadas tienen su expresión más reconocible en las voces que por todos lados cla-
man en favor del liderazgo, factor característico —así en la forma como en el fondo— de las doctrinas
nazis. Se exhorta a las escuelas a que preparen a los muchachos para “las tareas de liderazgo”, se pide a
los estudiantes que cultiven las aptitudes de mando y las juntas de selección hacen de estas mismas el
criterio rector por el cual se guían para escoger a los candidatos a quienes se asignarán misiones en la
marina, el ejército y la fuerza aérea. Hasta a los obreros se los insta a escoger líderes (sus delegados de
taller y jefes de turno). En la esfera política hemos adoptado ya, sin la menor reserva, el Führerprinzip.

Antes de analizar lo que va implícito en este generalizado deseo de jefatura, distingamos una cualidad
que muy a menudo confundimos con la de mando y que quizás siempre forme parte de ella. Me refiero
a la iniciativa individual. Esta es, fundamentalmente, el impulso que lleva a crear, a construir, y, en la
relación con otros individuos, al deseo de destacarse. Es un impulso de expresión del yo, y nada tiene
en común con la voluntad de poder.

Ahora bien: esta conciencia del yo —expresión de la unicidad del individuo— constituye, como se-
ñalaré más adelante, uno de los rasgos esenciales de toda sociedad orgánica, y hay que conservarlo a
toda costa. Pero el individuo solo puede realizarse en el seno de la colectividad; mejor dicho, lo que
quiero hacer notar es la diferencia entre el realizarse dentro de la colectividad y el realizarse a pesar de
la colectividad. En el primer caso, la unicidad del individuo pasa a formar parte de la urdimbre social;
en el segundo, el individuo permanece fuera de ella, siendo un elemento inasimilado, y, por lo tanto,
esencialmente neurótico.

A mi entender, la conclusión que emerge de todas estas consideraciones es que la democracia se
muestra incapaz de lograr la integración social a causa de su fe en los lideres. Durante varias gene-
raciones hemos derramado nuestra sangre y hemos hecho ingentes esfuerzos para sacudir el yugo en
que nos tenían clérigos y reyes, aristócratas y capitanes de industrias; y todo ello para encontrarnos, al
cabo, con que la lucha ha sido con que seguimos poseídos por el mismo anhelo infantil de tener quien
nos mande. Hablamos de la hermandad del hombre, de la camaradería y la cooperación (palabras, estas,
que expresan los instintos más hondos de la humanidad), pero en realidad somos niños en busca del
padre, hermanos y hermanas llenos de celos y sospechas que repiten en escala nacional los conflictos
neuróticos de la familia.

Se podrá aducir que, por muy hermosos que sean estos ideales de humanidad, camaradería y coope-
ración, no sirven para conducir los asuntos del Estado en la paz y en la guerra. Sobre todo en la guerra.
Se nos dice que en la guerra debe haber disciplina, y la disciplina implica mando y obediencia: hombres

33



que dan órdenes y hombres que las obedecen, oficiales y soldados. Pero el error de esta aseveración ha
sido ya demostrado.

Lo fue, y muy claramente, en las dos guerras mundiales, aunque desgraciadamente la victoria nos
excusó de la necesidad de aprender las lecciones dejadas por el conflicto. Mas dichas lecciones, corro-
boradas en forma palmaria durante la guerra civil española, no pasaron inadvertidas para el enemigo, y
los éxitos que este obtuvo en Polonia, en Francia, en Grecia y en todas partes, con excepción de Rusia —
donde chocó contra un ejército que ya las había aprendido— débense, precisamente, a lo que podríamos
denominar la democratización del ejército.3

Varios testigos independientes confirmaron la autenticidad de este proceso de democratización ope-
rado en el ejército alemán. Schirer, por ejemplo, dice en su Berlin Diary:

“Para quien no lo haya visto, resulta difícil imaginar la diferencia que hay entre este ejército
y las tropas que el Kaiser lanza contra Bélgica y Francia en 1914. El abismo que separaba
oficiales y soldados ha desaparecido en esta guerra. Así lo comprendí desde el día en que
tomé contacto con el ejército en el frente. El oficial alemán ya no representa a una clase o
a una casta (o si la representa al menos ya no hace gala de ello) y los soldados de línea así
lo comprenden. Se sienten miembros de una gran familia. Hasta el saludo militar tiene un
nuevo sentido. Los soldados rasos lo intercambian entre sí, con lo cual el gesto se convierte
en muestra de camaradería más que en señal de reconocimiento a la superioridad del grado.
En cafés, restaurantes, coches-comedor, oficiales y soldados se sientan a la misma mesa y
se hablan de igual a igual. Tal cosa habría sido inimaginable en la primera guerra y quizá
sea algo desacostumbrado en los ejércitos de los países occidentales, incluso en el nuestro.
En los campamentos, oficiales y soldados comen del mismo rancho.”4

3El caso ruso es inequívoco: Cfr. general Drassilnikov, en artículo citado por A. Werth en Moscow, 1944, p. 18: “La guerra
moderna exige una tensión moral tan enorme que solo las tropas más firmemente disciplinadas pueden soportarla y sostener
intacta su capacidad de lucha.

Por eso ha sido necesario tomar enérgicas medidas conducentes a la liquidación de las tradiciones seudo democráticas en
el seno de las fuerzas armadas, tradiciones que solo sirven para socavar la disciplina”. Empero, según el propio Werth, la
situación es ahora muy diferente: “Desde que empezó la contienda, y desde el momento en que escribí este artículo, se ha
restituido a los comisarios el poder político, aunque no a expensas de los oficiales. Para decirlo en términos generales, el oficial
es, corno antes, el responsable de las operaciones militares; pero el comisario político es el encargado de mantener en alto el
estado de ánimo de las tropas y, de paso, el estado de ánimo del oficial”. Sin embargo, la institución de los comisarios había
sido abolida por Stalin con el decreto del 11 de octubre de 1942. Al comentar esta noticia el corresponsal especial deThe Times
en Moscú, observaba:

“Cuando se introdujo el sistema de los comisarios políticos, la oficialidad del joven Ejército Rojo estaba formada por hombres
cuya lealtad al régimen revolucionario era objeto de sospechas, y a los cuales se conservaba en las filas porque escaseaban
los oficiales preparados. Pero a partir de entonces, de las academias del Ejército Rojo habrán salido comandantes totalmente
identificados con el régimen y cuyas ideas y lenguaje son idénticos a los de los hombres que están bajo su mando. Todavía
habrá necesidad de impartir instrucción política en las fuerzas armadas. Al igual que antes, se explicará al soldado del Ejército
Rojo el significado de las operaciones militares en las que toma parte, por pequeño que este sea. Pero la división de funciones
a que se refería Stalin en 1919, cuando dijo que el comisario era el alma y el padre del regimiento, en tanto que el comandante
era su voluntad, ya no será hoy tan neta ni definida. Los comisarios más destacados pasarán a ser comandantes, y todos los
comandantes del Ejército Rojo tendrán auxiliares políticos dependientes de ellos.

En la misma fecha (12 de octubre) The Times daba cuenta de una nueva medida implantada en el ejército alemán, con la
cual se buscaba eliminar hasta las últimas huellas de diferenciación social entre oficiales y soldados: “. Según un comunicado
del Alto Mando, los aspirantes a desempeñar condiciones con grado de oficial en el ejército alemán no tendrán necesidad de
poseer certificados de escolaridad complete ni se les exigirá tampoco que hayan concurrido a determinado tipo de escuela.”

Los requisitos imprescindibles, además de “las buenas prendas de carácter y la sangre aria” serán la aptitud para el servicio
de las armas, la voluntad de servir a la Alemania nacionalsocialista y a su Führer, y el idealismo.

La Agencia Noticiosa Alemana señala que esta decisión sigue de cerca a una declaración formulada hace poco por Hitler,
según la cual cada soldado del ejército nacionalsocialista lleva el bastón de mariscal en su mochila.

4William M. Schirer, Berlin Diary Londres, 1941, pp. 395-6.

34



No quiero enzarzarme en discusiones académicas sobre la diferencia que va de la disciplina al espí-
ritu de cohesión y combatividad. Todos sabemos que la primera depende del ejercicio de la autoridad;
es —según la definición que de ella se ha dado— “la obediencia obligada ante una autoridad externa”,
y nada puede ocultar su carácter bipolar, la violencia interior que significa. Afirman algunos que si se
la impone en forma total se vuelve instintiva, mas el aserto no ha sido corroborado ni por las inves-
tigaciones psicológicas ni por la experiencia militar. Resulta así que, aun conservando las estructuras
antidemocráticas en el seno del ejército y en el de la sociedad, todos los gobiernos actuales buscan crear,
en la población civil y en las fuerzas armadas, el espíritu de cohesión y de combatividad.

Este es un sentimiento del grupo, el sentimiento de unidad ante situaciones de peligro, y hoy día
suele surgir solo cuando el grupo se ve amenazado de extinción. Tales situaciones son provocadas por
la guerra, pero también por la amenaza de hambre o de sometimiento. Así, el espíritu de lucha de un
sindicato en huelga depende del sentimiento de solidaridad del grupo frente a la inseguridad ocasionada
por el desempleo, más que de la conciencia política y de la lucha ideológica por la obtención de mejores
condiciones de trabajo y de vida.

Lo que fue admirable en el pasado, y lo que debemos plantearnos como aspiración de futuro, es un
tipo de sociedad capaz de mantener la cohesión —cosa distinta de la disciplina— en medio de la paz. El
sentimiento de projimidad que todos experimentamos espontáneamente al vernos amenazados por una
invasión, un bloqueo o una incursión aérea debe plasmar en la búsqueda de una finalidad positiva, en
la creación de una sociedad justa, de un estilo de vida natural. Creo que también en esto los fascistas
se percataron de una fundamental verdad psicológica (y que desfiguraron poniéndola al servicio de
los fines que perseguían). Comprendieron que una sociedad solo puede fundarse sobre el principio de
la asociación. En consecuencia, tenían que abolir las organizaciones existentes, por cuanto estas eran
pacifistas e internacionales —es decir, esencialmente difusivas— y remplazarlas por organizaciones nue-
vas, destinadas a encauzar el espíritu nacional. Pero advirtieron que tal cosa era realizable únicamente
por medio de la coerción. Así, el sistema educativo, el movimiento juvenil, el frente del trabajo y la
organización del partido no tenían otro norte que la creación de un espíritu más fuerte que el de la
disciplina. Empero, la cohesión así lograda no se limitaba a la función biológica de preservación del
grupo; se prolongaba en función ideológica: la de la expansión, la imposición, la dominación del grupo.
Esto dio lugar a una deformación, pues el origen espontáneo y el crecimiento orgánico de la asociación
se vieron sustituidos por una artificial concepción del estado, impuesta desde arriba, y por un nuevo
orden que no era sino orden planificado.

Es necesario tener siempre en cuenta la diferencia existente entre los fines y los métodos del fascismo.
Los fines están totalmente reñidos con la democracia, con la razón y con el sentido de responsabilidad.
Pero algunos de los métodos —aunque no todos, por supuesto— son más democráticos, más eficaces
desde el punto de vista psicológico, y mucho más fructíferos que los empleados por la democracia.
Incluso en lo referente a los jefes, los nazis evitaron las crudezas psicológicas que les atribuimos y que
inconscientemente imitamos. Creo —y me baso, principalmente, en lo que el propio Hitler escribió en
Mein Kampf, así como en sus discursos posteriores y en su conducta— que al comprender la suprema
importancia del espíritu de cohesión, los nazis adoptaron una concepción del liderazgo por completo
diferente de la que se aplica en los colegios privados y las fuerzas armadas de nuestro país. La diferencia
es algo sutil, pero al menos debemos reconocer que Hitler era capaz de sutileza.

En su conocida obra Psychology and Primitive Culture, el profesor Bartlett Bartlett se refiere a las
relaciones entre el jefe y el grupo primitivo, señalando:

“Es una relación en que el liderazgo no depende en forma principal de la dominación ni de
la imposición, sino de una rápida captación de las ideas, los sentimientos y los actos de los

35



miembros del grupo. Vale decir, que el jefe, más que impresionar al grupo, lo expresa. Es
una relación —a mi juicio— por completo diferente de la dominación o la imposición.”

“Una rápida captación de las ideas, los sentimientos y los actos de los miembros del grupo” : con esta
frase queda bien definida la cualidad que Hitler dice poseer.5 Quien observe sin prejuicios la ejecutoria
de Hitler, no podrá negarle cierta representatividad, aunque debemos tener en cuenta que el demagogo
empieza siempre por crear una insatisfacción que luego se aplica a explotar en beneficio propio; así
gana fáciles laureles aliviando males imaginarios. Mas reconozcamos que para hacerlo debe poseer
facultades fuera de lo común. Con respecto a esto, corresponde hacer notar que nos estamos refiriendo
al instrumento y no al uso que de él se hace. La intuición para emplear un término al que Hitler solía
recurrir puede ser cualidad admirable en un ser humano racional, valioso elemento auxiliar para el
poeta, el hombre de ciencia y el ingeniero; pero esa misma cualidad conjugada con una sádica apetencia
de poder se convierte en fuerza destructiva.

Repito, pues, que no debemos subestimar los métodos, cosa distinta y aun opuesta a los motivos
del fascismo. Estos son el ansia individual de poder y el ansia racial de dominación mundial; mas los
métodos que comportan la guerra, la persecución y la bestialidad en todas sus formas incluyen también
el surgimiento de la unidad del grupo y la entrega a un ideal común, rasgos, todos estos, que a nuestro
juicio forman parte de la democracia. Hacia el final de Mein Kampf dice Hitler: “Si el pueblo alemán
hubiera poseído este sentimiento de unidad a lo largo de su evolución histórica (como ocurrió en otros
pueblos), Alemania sería hoy reina y señora del mundo”. Y en otro paso de la misma obra afirma que, en
el ario, el instinto de la conservación habla alcanzado sus formas más nobles “porque somete su propio
yo a la vida de la comunidad, y, de ser necesario, a ella lo sacrifica”.

Al leer esto no podemos sino lamentar que tal sentimiento de unidad y de sacrificio haya sido puesto
al servicio de la conquista del poder individual y de la dominación racial. Pero hacerlo equivaldría
a desconocer la realidad de la neurosis en que tiene su origen la apetencia de poder. Hitler debió su
extraordinario éxito a los impulsos sádicos masoquistas que lo poseían, y estos, a su vez, encuentran
explicación en los antecedentes del personaje: en el artista fracasado, reñido con su clase y rechazado
por la clase que ansiaba integrar; en el típico desclasado, individuo de quien la neurosis hace presa con
mayor virulencia. El éxito de un hombre así radica en el hecho de que su neurosis personal representa
la neurosis colectiva de una nación, la cual también ha visto frustrado su deseo de expandirse, de gozar
de una posición superior en el concierto de las naciones. En sus anhelos masoquistas, ese pueblo se
someterá de buena gana al poder absoluto de un jefe, y a cambio de ello solo pedirá una libertad: la de
satisfacer el aspecto sádico de su neurosis persiguiendo a alguna minoría, a alguna clase humillada. De
ahí el papel que desempeñó el antisemitismo en la evolución del fascismo alemán.

Con lo antedicho espero haber demostrado la peligrosa ambigüedad latente en ese clamar por el
advenimiento de un jefe, en ese fiarse de un conductor popular, que en tiempos de guerra caracteriza a

5Debido a las particulares circunstancias en que se desarrolló mi existencia, estoy acaso más capacitado que nadie para
comprender la vida, la índole de las diversas castas germanas. No porque haya podido contemplar esa vida desde las alturas,
sino porque he participado en ella, porque he estado dentro de ella, porque el destino —en un momento de capricho, tal vez
obedeciendo los designios de la providencia— me arrojó en el seno del pueblo, en el seno de las grandes masas.

Porque durante años fui uno de tantos entre los obreros de la construcción y tuve que ganarme así el pan de cada día. Y
porque durante la guerra, una vez más ocupé mi lugar entre las masas, combatiendo como soldado raso; porque después la
vida me elevó hacia otros estratos (Schiphten) de nuestro propio pueblo, conozco a este mucho mejor que quienes han nacido
en las clases altas. Así, el Destino me ha preparado quizás mejor que a nadie para ser el intermediario —creo poder decir
que un honrado intermediario—, entre ambas partes.” (Discurso del 10 de mayo de 1930, 0. cit., vol. I, p. 862). Esta postura
de “honrado intermediario” diferencia a Hitler de casi todos los líderes del pasado y del presente. Los dirigentes demócratas
(Churchill, Roosevelt) proceden, generalmente, de las clases altas; pero si han salido del mismo nivel que Hitler (Ramsay Mc
Donald, por ejemplo) hacen de su origen una virtud o, por el contrario, lo desprecian. Hitler es el único, creo, que trata de
mantener esta postura de “hombre independiente”.

36



las democracias y al fascismo por igual. A mi ver, esto no solo indica debilidad; es, también, un síntoma
de cansancio bélico: constituye, sin duda alguna, el síntoma de un estado latente de fascismo. Si la
democracia quiere conservar los rasgos que la diferencian del fascismo, no debe caer en concesión
alguna en lo referido al liderazgo. Este, entendido como dominación de la colectividad por parte de
una figura individual o de una minoría, es el principio declarado del fascismo. Queda por saber, desde
luego, si la democracia, en cuanto organización militante, puede prescindir de dicho principio. Lo que
necesitamos —según se nos repite día tras día— es una jefatura mejor ymás fuerte. Pero esto implica una
aproximación cada vez mayor al fascismo. Solo los fascistas han creado una forma de liderazgo eficaz:
el liderazgo eficaz es el fascismo. En oposición al principio del liderazgo solo se yergue el principio
de la igualdad, que también es absoluto; la igualdad es un término matemático que expresa cantidades
exactas. No admite concesiones; por eso, cuando alguien pretende atemperar dicho principio en nombre
de la eficacia o la capacidad, sé que estoy en presencia de un fascista. Se podrá decir, que la igualdad
no es racional, puesto que los hombres no nacen iguales, no reciben de la naturaleza iguales dotes, y
que, por lo tanto, no merecen vivir en igualdad de condiciones. Pero yo no sostengo que el principio
de la igualdad constituya una doctrina racional.6 Por el contrario es un dogma irracional, una mística.
Establece que por lo mismo que los hombres no nacen iguales, por lo mismo que no han recibido iguales
dotes, deben, en interés de todos, reconocer un denominador común al cual debemos todos aspirar y
más allá del cual nadie debe aventurarse. Digo, con plena conciencia, que si no nos inspira esta mística
o mítica idea de la igualdad social, no podemos creer en la fraternidad humana.

De aceptarse este dogma, queda en pie la cuestión práctica. ¿Cómo darle expresión en la organización
de una colectividad moderna? Bernard Shaw, que comprendió la necesidad de tal dogma, creía que solo
podría dársele expresión práctica por medio de la igualdad de ingresos. Ello, por supuesto, significa
seguir atado al concepto del hombre económico, cosa inevitable en un socialista fabiano a la vieja usanza,
como era Shaw.

La igualdad de ingresos bien podría ser la expresión externa de la igualdad de condición social; pero,
¿en qué otras formas más fundamentales, puede expresarse la igualdad?

Resulta curioso que nos veamos obligados a buscar respuestas a este interrogante porque, pese a las
desigualdades sociales y económicas que existen en Inglaterra, hemos gozado en teoría —y algo también
en la práctica— de eso que denominamos la “igualdad ante la ley”. Las leyes podrán ser injustas, podrán
ser expresión de los prejuicios sociales del hombre antes que de la equidad natural; pese a ello se ha
tratado, durante siglos, de aplicarlas en forma igual a todos los hombres.7

En realidad, uno no acierta a separar la idea del derecho de la idea de la equidad, y esta actitud es tan
corriente, es una concepción tan lógica —dirán algunos—, una tradición tan arraigada —dirán otros—,
que se nos pasa inadvertido el hecho de que tal estado de cosas no es en modo alguno inevitable. Bajo el
fascismo vimos surgir una concepción opuesta del derecho: había un derecho para los alemanes y otro
para las razas que estos habían subyugado; un derecho para los arios y otro para los judíos. Más adelante
Hitler obtuvo la derogación del procedimiento legal en Alemania y puso su voluntad por encima de la
idea de equidad.

6Matthew Arnold, sin embargo, afirma que el amor a la igualdad es una expresión natural del instinto de expansión. “Se
pueden esgrimir mil argumentos en favor de la desigualdad, así como se pueden utilizar otros mil en favor del absolutismo.
Pese a ello, la desigualdad, como el absolutismo, topará siempre con una objeción insuperable: ambos anulan un instinto vital,
por lo cual, al contrariar a la naturaleza, se oponen a nuestra humanización”. Otra observación indica que este es, en el fondo,
el mismo argumento empleado precedentemente: “La desigualdad es perniciosa porque a unos halaga y regala en demasía,
mientras que a otros los torna groseros y envilecidos.” Mixed Essays (1879).

7¿Cuándo se la aplica? Bien sé que mucha gente no puede darse el lujo de recurrir a los tribunales, pero esta injusticia es
de orden económico y no legal. Debo aclarar, también, que me refiero a la administración de la ley en Gran Bretaña y no a su
aplicación en España por ejemplo.

37



La jerarquía social que aceptamos casi como si fuera un orden natural es tan antinatural e ilógica como
la concepción que establece un derecho para los ricos y otro para los pobres, uno para los alemanes y
otro para los polacos.

No hay aristocracias naturales, aunque pueda haber aristocracias cultivadas artificialmente, linajes
de seres humanos como hay castas de ganado. Clase alta y clase media, alta y baja clase media, clase
obrera… ninguna de ellas corresponde al orden de la naturaleza: son, todas, expresión de las desigual-
dades económicas, desigualdades que a veces han perdurado durante varias generaciones. Sufrieron
alteraciones continuas no solo por causa de los cambios de fortuna sino también por obra de esos des-
plazamientos que los sociólogos denominan circulación de las elites. Tal proceso se limita a explicar el
hecho biológico de que el lujo y el ocio, a la postre, debilitarán a la clase que disfruta de ellos, y explica, a
la vez, que esa clase se hundirá y será reemplazada por otra que ha llevado una vida más saludable. Pero
la circulación de las elites —idea cara a los teóricos fascistas— tampoco es un fenómeno natural. Por lo
menos, no es más “natural” que la circulación del agua hirviendo contenida en un caldero: constituye ex-
presión de las desigualdades de la vida social, de las desigualdades en cuanto al trabajo, la alimentación
y el esparcimiento. Iguálese la temperatura del agua, y esta dejará de circular; iguálense las condiciones
sociales, permítase que todos lleven una vida razonable, y se habrá acabado la circulación de las elites.

Con esto, el filósofo fascista —y también algunos filósofos que se dicen demócratas— cree tenernos
en sus manos. ¡Ah! —exclama—. ¿Conque no hay circulación? ¡Pues eso quiere decir que hay estanca-
miento!

Justifican la guerra solo con ese argumento: el de que la guerra impide el estancamiento social y
favorece el ascenso de la sangre nueva. La metáfora de la circulación permite adoptar una convincente
actitud retórica. Pero la metáfora no es más que eso: una figura del lenguaje, un mito. ¿A qué tanta
agitación, a qué tanto afanarse? ¿Acaso la naturaleza no nos ofrece también las metáforas del equilibrio
y la simetría, del equilibrio y el reposo? El mejor fruto crece en el huerto cercado. Las aguas más serenas
son las más profundas. El hombre de mente serena es dueño del universo. Vemos, pues, que es muy fácil
encontrar, e inventar, metáforas convincentes de tenor contrario. La filosofía china abunda en ellas. El
universo también. Sé que el hombre de ciencia puede presentarnos el cuadro aterrador de mundos que
se desintegran, de soles que estallan y planetas que se enfrían; que puede mostrarnos el espectáculo
de la naturaleza tinta en sangre y erizada de garras y dientes. Pero los hallazgos capitales de la ciencia
apuntan a la existencia de un designio pleno de sentido: la periodicidad de los elementos, la estructura
de las moléculas, las leyes universales que subyacen en las formas orgánicas son hechos con los que
cualquier hombre sensato puede construir las bases de una filosofía positiva.

El gran filósofo chino Lao Tse formuló las tres reglas de la sabiduría política, las cuales recomiendan:
1) abstenerse de las guerras de agresión y de la pena capital; 2) absoluta sencillez en el modo de vivir;
3) no imponer autoridad.

Estas tres reglas expresan el sentido verdadero de la igualdad social. Implican que ningún hombre
tiene derecho a imponer su autoridad a otro, y de la mismamanera, que ninguna nación tiene el derecho
de imponer su autoridad a otra. Si ni hombres ni naciones ejercen tal autoridad, podrá existir la igualdad
política. En cuanto a la segunda regla, que recomienda la sencillez en el modo de vivir, tampoco anda
muy lejos del concepto de igualdad. Pues la complejidad económica del mundo moderno, que implica
la existencia de jerarquías económicas y de desigualdades en los ingresos, que implica una concepción
económica del hombre mismo, reduciendo al ser humano a la categoría de mercancía, como puede
serlo la carne congelada, se debe a la afiebrada apetencia de lujo. La regla de Lao Tse no nos niega la
abundancia; solo el hombre frugal —dice— está en condiciones de ser pródigo. Y es verdad, pues si no
hay abundancia la igualdad solo se podrá imponer por medio de la autoridad. Trotski lo expresó cierta
vez en forma muy vívida: si hay escasez de artículos en las tiendas, la gente formará colas; y si hay colas

38



en las calles será necesario recurrir a la policía para mantenerlas en orden. La ley, podríamos decir, es
la expresión de la necesidad.

Pero es hora ya de que estas observaciones conduzcan a una conclusión. He cuestionado el culto del
jefe; afirmo que es la negación del principio de la igualdad. Como contraparte de este culto encontra-
mos un estado de irresponsabilidad social, fenómeno al que podía haber dedicado más espacio. Pero los
síntomas de sumisión, letargo y apatía no es preciso discutirlos. Desearía señalar, empero, que no se
dan solo entre la gente políticamente inculta; en efecto, no conozco ejemplo más acabado de irresponsa-
bilidad que la conducta observada por los sindicatos en estos últimos treinta años. Además de haberse
mostrado reiteradamente incapaces de lograr la unidad internacional de los trabajadores, han tenido
miedo de asumir las responsabilidades que estaban a su alcance dentro de las fronteras nacionales. Así,
me tocó oír decir a uno de los funcionarios más destacados del gremio del transporte que los sindicatos
británicos carecían de capacidad directiva para administrar sus industrias, y que, por lo tanto, su políti-
ca debía ser de transacción y control junto con los patrones. Este es un ejemplo de lo que quiero decir
cuando hablo de irresponsabilidad, actitud que quizá merezca un calificativo más fuerte.

La responsabilidad colectiva es el polo opuesto del liderazgo y el complemento obligado de la igualdad.
Si cada individuo es miembro responsable del cuerpo social, no habrá necesidad de control externo. El
cuerpo actúa como conjunto orgánico, y lo hace espontáneamente. Los miembros del cuerpo político
se diferencian, claro está, por su función; uno es labrador y el otro es ingeniero, una es enfermera y el
otro médico; y entre todos ellos hay algunos cuya función consiste en coordinar la de los demás. Son los
organizadores y los administradores, los directores, indispensables en la compleja sociedad industrial;
pero no veo por qué el coordinador ha de tener posición y paga superiores a los del creador, el trabajador.
Aquel debe la situación de preeminencia y el prestigio de que disfruta hoy en día no a la naturaleza
de su trabajo, sino al hecho de que ejerce el control directo de los instrumentos de producción. En una
sociedad natural su función sería tan poco notoria como la del guarda agujas que desde su casilla regula
el tránsito ferroviario.8

Por lo que amí toca, creo que la vida debe simplificarsemuchísimo; que buena parte de la complejidad
moderna es tan solo la complicación final de esa enfermedad que llamamos civilización.

Pero incluso una sociedad complicada como la nuestra puede ser funcional, y no veo por qué razón
todas las funciones —que son igualmente necesarias para el bienestar de la colectividad, no han de
gozar de igualdad. Este es, de todos modos, el significado correcto del comunismo, y en tal sentido el
comunismo —el de Kropotkin y no el de Marx— constituye la única salida frente al fascismo.

Aun conociendo todo esto mis adversarios preguntarán: ¿cómo lo pondría usted en práctica? Es
preciso que alguien formule planes, establezca una línea de acción, tome decisiones en nombre de la
colectividad. De acuerdo; pero recordaré, al respecto, la distinción —ya citada en este ensayo— que el
profesor Bartlett hace entre dos tipos de liderazgo, entre el conductor que impresiona al grupo impo-
niéndole su autoridad y el que lo expresa haciéndose eco de sus ideas, sus sentimientos y sus actos. En
una comunidad de hombres libres solo hay lugar para este tipo de conductor. ¿Y cuál es el conductor
que expresa las ideas, los sentimientos y las aspiraciones del pueblo? Nadie más que el artista, el poe-
ta. Tal, la conclusión a que me ha llevado todo lo antedicho. No es idea mía —ya la expresó Platón y
la revivió Shelley— la de que el único individuo a quien la sociedad debe aceptar por conductor es el
hombre de imaginación, el poeta y el filósofo sobre todo, pero también el hombre capaz de presentar
ideas en forma de pintura y escultura o a través del medio —más eficaz y directo aun— de la obra teatral.

8Las pretensiones que este grupo alienta en el sentido de formar una nueva clase gobernante —fenómeno tan bien estudia-
do por James Burnham en La revolución de los directores— son consecuencia inevitable del culto del liderazgo en la civilización
maquinista.

39



Demás está decir que no ha de aceptarlo por la valoración que este haga de sí mismo. Ya señalaba Platón
algunos rasgos que a toda costa debían evitarse.

Pues hay buenos y malos artistas, y estos últimos son más peligrosos, casi, que los malos políticos.
Así, por ejemplo, si queremos analizar la personalidad de Hitler con resultado cierto, debemos empezar
por el artista chapucero antes que por el político ambicioso. En consecuencia, un pueblo libre debería
tener muy aguzado el sentido crítico. Tal pueblo no existe hoy ni en Inglaterra ni en ningún país del
globo. Para que exista es preciso crear un sistema educativo y unas condiciones ambientales que den
prioridad a las cosas que la merecen; que prescinda del poder, del dinero, de la lucha competitiva, y
que ponga término a las deformaciones que, por su causa, sufre nuestra estructura social y padecen
nuestras concepciones pedagógicas.

El mal que nos aqueja, el mal que —incrustado en la sustancia de nuestro vivir— nos hace indignos de
la igualdad e incapaces de plasmar una democracia verdadera, es el mal de la autoridad. De la autoridad
del capataz y del patrón, del capitán y del gobernante. Pero el mal supremo es la autoridad impuesta
al niño, porque destruye la sensibilidad naciente —sobre la cual deben fundarse el discernimiento y el
gusto— y, en la tierra donde esta debió germinar, planta la simiente del sadismo y del masoquismo.
Piensen, sino, en la autoridad del maestro que se yergue como ejemplo temprano del matón, como ins-
piración primera del tirano. Él es quien trasmite su credo del mando al capitán del equipo deportivo,
al mejor alumno de la clase; él es quien infecta de ambición y orgullo las mentes inocentes. ¿Cómo
podemos esperar el advenimiento de una sociedad libertaria si nuestro sistema educativo está organi-
zado sobre la base del principio autoritario? Implantemos la igualdad en las escuelas, exhortemos a los
maestros a que obren como guías y compañeros antes que como jefes y amos, y así habremos echado
los cimientos de una sociedad orgánicamente libre.

“En los estudios del hombre que ha nacido libre no ha de haber trazas de esclavitud.” Estas palabras
de Platón deberían estar grabadas sobre las puertas de todas nuestras escuelas y universidades, porque
expresan la única condición en que es posible fundar una sociedad de hombres libres.

40



Una civilización edificada desde abajo

Atareados por la labor que tenemos entre manos, la mayoría de nosotros no se deja acuciar gran cosa por
la impaciencia de lograr progresos considerables y visibles; pero, servidores de una causa, alienta en

nuestro pecho la esperanza, y esta, dando alas a nuestra visión, la hará saltar por sobre el lento
transcurrir del tiempo y nos hará vislumbrar el día victorioso en que los millones de hombres que hoy

viven en la oscuridad sean tocados por la luz del arte hecho por el pueblo y para el pueblo, delicia de quien
lo crea y de quien lo goza.

William Morris, The Beauty Life.

Ciertos problemas generales referentes a la función social del artista quedan desatendidos porque no
son problemas prácticos de diseño relacionados con determinados objetos y determinadas industrias.
En la discusión solemos simplificar los factores incluidos en ello. Pensamos en el proyectista, en el
individuo a quien hemos de poner en relación con el objeto. Pensamos en el fabricante, individuo a
quien es preciso convencer de que emplee al proyectista. Y, por último, si somos considerados, pensamos
en el consumidor, individuo a quien es preciso convencer de que compre el objeto diseñado. Todo ello
parece ser nada más que una serie de eslabones a cada uno de los cuales hay que dar conciencia de la
existencia de los demás para formar cada cadena.

Pero la cosa no es tan simple en realidad. Así como los economistas descubren que su hombre econó-
mico —el Robinson Crusoe de los libros de texto— tiene poca o ninguna relación con el hombre masa de
la sociedad moderna, así nosotros descubrimos que no cabe considerar al proyectista, al fabricante y al
consumidor como unidades aisladas. Todos ellos forman parte de un complejo social que no es posible
desintegrar, lo cual significa que el todo es algo más que la suma de sus componentes.

Resulta, pues, que no estamos hablando de unidades simples y aisladas, sino que nos referimos a
grupos sociales, vocacionales, nacionales; que nos hallamos frente a los llamados factores psicológicos,
vale decir, ante hábitos y costumbres que tienen su origen en la tradición y en las supersticiones, en los
planos inconscientes de la personalidad humana.

Podríamos expresarlo con aquel viejo proverbio inglés: “Puedes llevar el caballo a la fuente, pero no
puedes obligarlo a beber.” Serán vanos cuantos esfuerzos hagamos para mejorar el diseño, la forma de
los objetos, si no logramos persuadir al público de que lo adopte. Pero, en caso de que lo hiciera, no se
expresaría con ello una necesidad real. En efecto: imposible persuadir al caballo a que beba; beberá si
tiene sed. Debe surgir en el público, por lo tanto, un gusto natural por los objetos de diseño acertado, y
ese gusto ha de ser parte de un normal estado de salud.

Para definir el dogma al cual adhiero —dogma cuya validez podría probar, de ser necesario, con
datos de orden biológico y sociológico— diré que el instinto que nos inclina hacia la forma armoniosa
es posesión innata de todo ser humano en quien el buen gusto no haya sido deformado. Por una de
esas ironías de la historia, el salvaje y el campesino conservan —pese al sucederse de los ciclos de la
civilización— el instinto infalible de la forma apropiada. Esos seres primitivos no tienen “cabeza” —como
diríamos nosotros— para diseñar un automóvil o un teatro al aire libre, pero jamás yerran cuando se
trata de una escudilla o de un cesto, de una manta o de una barca.

41



De ello surge, lógicamente, que todo se reduce a la educación. O sea que si no corrompemos el gusto
de los niños, la inclinación instintiva hacia la forma correcta podrá desarrollarse libremente y, poco a
poco, se irá decantando el gusto de nuestros contemporáneos.

Es cosa por todos admitida que la implantación de un buen sistema pedagógico contribuirá decisiva-
mente a operar tal reforma. Pero cuando se enfoca este aspecto del problema con intención de pasar a
los hechos, surgen dificultades insuperables. No se trata de aumentar el horario escolar agregando una
hora dedicada a estudios de arte ni de dar carácter obligatorio a los cursos de manualidades, hasta ahora
optativos; no se trata, siquiera, de conseguir maestros capacitados para esta función. Si nos aplicamos a
solucionar el problema de esta manera, nos veremos en la necesidad de revisar los programas en todas
las fases del sistema educativo, pues no solo debemos crear las condiciones —tiempo y oportunidad—
propicias a la enseñanza positiva de la plástica sino que también estamos en el deber de velar porque
en ningún otro aspecto del sistema pedagógico existan tendencias opuestas que anulen el efecto de
las condiciones así creadas. En otras palabras: de nada sirve fomentar el ejercicio creador y crítico del
impulso estético infantil si al mismo tiempo, en otros sentidos, nuestros métodos de enseñanza inhiben
y deforman ese impulso. Es preciso restablecer el equilibrio entre la actividad intelectual y la instintiva.
Reconozcamos francamente el hecho de que la gozosa expresión del ritmo, la armonía y el color nada
tiene que ver con la lógica, la razón, la memoria y demás fetiches intelectuales. No es que yo sea anti
intelectualista; tampoco digo que debamos fiarnos de los instintos en todos los asuntos de la vida. Digo,
sí, que nuestro sistema pedagógico se inclina excesivamente hacia el lado intelectual; que la raciona-
lización del niño neutraliza su impulso estético y que a ella se debe la triunfante fealdad de nuestra
época.

Pero las dificultades pedagógicas no se agotan con este inmenso problema. Podemos educar al niño en
la escuela; sin embargo se produce, fuera de ella, otro incesante proceso educativo: el de la influencia del
medio. Inútil es desarrollar el impulso creador y la capacidad de apreciación en el niño si lo obligamos
a frecuentar un feo edificio escolar; si son feas las calles que atraviesa para volver a su hogar; si fea
es su casa y feos los objetos que, una vez en ella, lo rodean. Así, insensiblemente, nos adentramos en
el problema social. La educación, por sí sola, no basta, porque la educación será parcial y hasta puede
resultar imposible en medio de la caótica fealdad que ha creado la época industrial.

Estas reflexiones pueden llevarnos a la conclusión de que es imposible hacer nada bueno en esta esfera
mientras no cambie el sistema social. Tal parece ser la conclusión lógica e inevitable a que hemos llegado.
Pero al mismo tiempo debemos guardarnos muy bien contra la idea de que solo la transformación social
es capaz de garantizar la realización de nuestros objetivos.

Con respecto a ello, cualquier exposición internacional de cierta magnitud resulta ilustrativa. Allí se
exhiben, una junto a otra, las muestras del arte industrial de todos los países del mundo. Es posible criti-
car las muestras observando que tal o cual pabellón no representa las excelencias de que es capaz este o
aquel país. Pero, así y todo, veremos lo bastante como para establecer ciertas conclusiones generales de
carácter negativo. Resulta imposible encontrar una ley de correspondencia entre el nivel artístico de los
productos de los países representados y las instituciones sociales o políticas existentes en dichos países.
Resulta imposible afirmar que, a todas luces, los estados totalitarios llevan ventaja a los democráticos en
lo tocante al diseño industrial; imposible, también, trazar correlaciones entre arte y política. Tal vez el
mejor diseño industrial sea el de pequeños países democráticos —aunque capitalistas— como Holanda,
Suecia y Finlandia. Pero aunque podamos discutir en detalle sobre los méritos relativos de las distintas
muestras nacionales exhibidas en tal exposición, convendremos en un punto —que es lo que pretendo
demostrar—: ningún sistema determinado —sea el fascismo, el comunismo o el capitalismo— garantiza
por sí mismo la belleza y la precisión de la forma en los objetos de uso diario.

Fácil es ver que muchos de los rasgos decadentes y feos que aquejan a esos objetos se deben al
sistema industrial imperante. Las penurias, la falta de tiempo libre y —como consecuencia de ello—

42



la ignorancia y la opacidad intelectual que tantos seres humanos padecen durante toda su existencia
constituyen los aspectos sociales de un sistema que, al alejarlos de todo cuanto signifique calidad, les
niega discernimiento para percibirla. También es dable sostener que el propio mecanismo del sistema
impide el florecer de la calidad artística, por obra de la división del trabajo, los métodos de producción
en masa y los retaceos de material que impone la política de lucro. Pero, en justicia, corresponde señalar
que el sistema, aun bajo la motivación económica actual, puede producir —y lo hace— muchos objetos
poseedores de calidad estética, y que solo el prejuicio anti industrial nos impide advertir esas cualidades.
Me refiero a los aviones, los automóviles y otros productos típicos del sistema industrial moderno, en
modo alguno carentes de esos elementos de belleza que vemos en el arte clásico. No quiero insistir
sobre este aspecto del problema, pero el mismo puede servir para indicarnos que no hay forzosamente
correlación entre las características económicas —e incluso éticas— del sistema industrial y los méritos
estéticos de los productos de ese sistema.

Veamos ahora el testimonio ofrecido por Rusia. En una inmensa zona industrial —la sexta parte del
mundo— la revolución destruyó el viejo sistema económico, estableciendo un nuevo orden social que
gradualmente ha ido eliminando el lucro y dio a los trabajadores el control indirecto de los procesos
productivos. Pese a ello, los rasgos técnicos de la producción capitalista siguen en pie, e incluso se han
intensificado. Así, se practican la división del trabajo y la producción en masa; las jornadas laborales
son prolongadas y aunque la pobreza aguda ya no existe, tampoco hay abundancia. Aun hoy, la de
Rusia, es economía monetaria y economía de la escasez. Los trabajadores perciben salarios acordes
con el tipo y la cuantía de su labor, y cuanto más producen más se les paga. No es necesario que me
refiera al sistema soviético en todos sus detalles; además, el mero hecho de enunciarlos puede dar lugar
a controversias. El rasgo más general y significativo de la economía soviética, el que la distingue de
nuestro sistema económico, así como del sistema imperante en cualquier otro país del globo, está dado
por su centralización, ejercida en total beneficio del pueblo. Esta centralización no solo quiere decir que
se planifican, en escala nacional, el monto y la calidad de los bienes a producir, sino también que es
posible controlar la calidad de los mismos. Y grandes esfuerzos se hacen con este objeto. Los artistas
y los diseñadores, organizados en cooperativas, ponen sus servicios a disposición de las fábricas y los
soviets. Todos sabemos que los museos y las exposiciones desempeñan un papel importante en la vida
social del país y que, amén de estos estímulos, se ofrecen al artista alicientes aún más directos. “Todos
los años —dice, una autoridad en la materia—1 el Consejo de Comisarios del Pueblo ofrece un premio
en metálico a quienes se han destacado en el cultivo de las artes. En 1941 estas recompensas fueron
otorgadas en el terreno de la música, la escultura, la pintura, el ballet, el cine, la arquitectura, el teatro,
la ópera, la dramaturgia, la narrativa, la poesía y la crítica literaria. En cada una de estas actividades, de
tres a cinco artistas reciben un primer premio de 100.000 rublos, y de cinco a diez, un segundo premio
de 50.000.” Esta promoción de la cultura sigue practicándose hasta hoy.

Parecería, pues, que Rusia fuera un paraíso terrenal para el artista, y no cabe duda, en efecto, de que
en la URSS se lo trata con más respeto que en los otros países del mundo. Citaré, al efecto, las palabras
de la conocida escultora norteamericana Emma Lu Davis:

“Fui a Rusia en la primavera de 1935. Quería ver cómo estaban organizados los artistas,
cómo se los utilizaba en el ordenamiento de la vida y qué efecto tenía sobre las artes el
patrocinio socializado de las mismas. Comprobé que, en los aspectos social y económico, el
artista soviético goza de una situación inmejorable: su condición de afiliado al sindicato le
da derecho a gozar de protección y a usufructuar los beneficios de la seguridad social; por
lo demás, nunca le falta empleo ya que, por su magnitud, los programas arquitectónicos y

1Maurice Hinds, Russia Fights on, Londres, 1943.

43



decorativos dan lugar todas las variedades de la obra artística… con excepción de la obra
de calidad. No es por culpa del socialismo, creo yo. Los artistas soviéticos no están más
regimentados que sus colegas de otros países, Pero sucede que el gusto popular se inclina,
en materia de pintura y escultura, hacia los estilos chillones y ordinarios. En Rusia no hay
una base popular, inteligente y amplia, de apreciación de las cosas bellas. La tradición de la
pintura popular rusa desapareció junto con el último icono, hace cuatrocientos o quinientos
años. Desde entonces no ha quedado en pie sino una tradición inferior de academicismo
pictórico y escultórico.”2

De todos los testimonios que hemos podido recoger sobre la situación del artista soviético se despren-
de que, pese a lo profundo del cambio operado en el sistema económico y pese al intenso fomento de las
artes por las autoridades, no ha habido asomos de renacimiento artístico. A pesar de las cooperativas
apoyadas por el Estado, a pesar de los cuantiosos premios en metálico y de los honores oficiales, a pe-
sar de su economía centralizada y planificada, Rusia no es capaz de ofrecer a la admiración del mundo
piezas de alfarería superiores a las de Staffordshire, piezas de cristalería superiores a las de Suecia, mue-
bles superiores a los de Finlandia, películas superiores a las de Hollywood, obras de pintura y escultura
superiores a las de Francia e Italia. En teatro, ópera y ballet está a la par de los demás países europeos,
y puede que los supere; mas recordemos que estas manifestaciones artísticas tienen en Rusia una larga
tradición de excelencia y que no se hallan en relación directa con el sistema económico.

Este hecho, muy significativo e inquietante, merece un análisis desapasionado, libre de todo prejuicio
político. Pues se trata de un problema científico: una nación ha tomado ciertas medidas para obtener
ciertos resultados; en un aspecto, el experimento fracasó. Los demás países están a punto de iniciar
idéntico ensayo. Guardémonos de cometer el mismo error.

Creo que el error estriba en esto: no es posible imponer una cultura desde arriba; la cultura debe
surgir desde abajo. Nace del suelo, de los hombres, de su vida y de su trabajo cotidianos. Es expresión
espontánea de la alegría que el vivir y el trabajo nos deparan. La alegría, impalpable cualidad del espí-
ritu, no puede imponerse por decreto. Debe ser un inevitable estado de ánimo nacido de los procesos
elementales de la vida, un subproducto del natural desarrollo del hombre. Evidentemente, hay condicio-
nes materiales que favorecen su aparición. Así, no puede ser alegre un pueblo azotado por el hambre,
agobiado por la miseria, ensangrentado por la guerra, subyugado por la opresión. Desgraciadamente,
el pueblo ruso ha padecido hambre, miseria, guerra y opresión. No podemos, pues, juzgar con frialdad
académica la calidad de su cultura artística. Pero me parece evidente que la opresión más dura vino de
adentro. Uno de los observadores antes citados —Maurice Hinds, autor de varias obras donde pone de
manifiesto sus simpatías hacia el régimen soviético— dice más adelante, refiriéndose a los hombres y a
las mujeres que rivalizan por la obtención de los premios que ofrece el gobierno: “Se han visto obligados
a ceñirse al lenguaje y al pensamiento políticos del Kremlin, que con mano férrea, sin hacer concesiones
a las diferencias de voluntad o de opinión, ha impuesto sus fórmulas de vida, su acerada resolución de
hacer del país una inmensa fortaleza militar.”

Quien conozca la eficacia de esa inmensa fortaleza militar y sepa lo que ella significó para la propia
seguridad de Inglaterra —y hasta para su supervivencia— durante la segunda guerra mundial, no tiene
derecho a criticar el implacable objetivo que se propusieron los dirigentes rusos, pese a cuantas insu-
ficiencias culturales haya comportado su obtención. No tenemos el derecho —la insolencia, diría— de
criticar a Rusia por ello, puesto que también nosotros nos hemos fijado ese objetivo. Para comprobarlo,
basta observar los procesos sociológicos que se desarrollan ante nuestros ojos. Si lo hacemos con espí-
ritu científico y realista, llegaremos a la conclusión de que esta dirección centralizada de las artes y de

2Americans, 1942, Nueva York, Museum of Modern Art, p. 44.

44



todas las formas de expresión artística ha logrado en Rusia lo contrario de lo que se proponía. Este gi-
gantesco experimento moderno —así como el experimento, aun más amplio, de la evolución humana—
nos enseña que el arte solo puede florecer en una atmósfera de libertad. Los artistas pueden gozar de
prosperidad bajo una tiranía; de ahí que los dictadores, conscientes del juicio de la historia, traten de
tejer un manto de cultura para esconder sus fechorías. Pero el juicio de la historia es absoluto, y el arte
—muerto el tirano, muertos los artistas— queda sometido al juicio de leyes que no son económicas ni
utilitarias, sino puramente estéticas.

Creo que de todo esto surgen algunas consecuencias amplias. A mi juicio podemos afirmar que una
cultura dotada de vitalidad requiere, en primer lugar, un sistema económico que garantice cierto esta-
do de seguridad a una clase social y, preferentemente, a todo un pueblo. No confundo seguridad con
riqueza, y ni siquiera con desahogo material, pues es cosa harto sabida que algunas de las formas más
preclaras de arte han sido obra de campesinos y hasta de esos a quienes llamamos salvajes. Segunda
conclusión: para que exista una cultura dotada de vitalidad debe existir libertad del espíritu: libertad
para expresar sentimientos y aspiraciones sin temor al castigo. Seguridad y libertad son las condiciones
externas necesarias para el surgimiento de una gran cultura. Pero las condiciones externas no bastan, y
ningún sistema social —regimentado o liberal, totalitario o democrático— dará origen a un estilo de arte
autóctono si ese estilo no está cimentado en el gusto natural del pueblo todo. Esta es la indispensable
condición interna que, si bien tiene su aspecto externo —el cual podríamos definir como vitalidad—,
constituye, en realidad, una energía espiritual. No puede el individuo cultivarla en forma consciente;
ella es fruto de la integración social, de la satisfacción de las necesidades comunes, de la ayuda mutua
y de la unidad de aspiraciones.

He dicho que, en cuanto individuos, no podemos cultivar conscientemente esa energía espiritual: con
ello quiero significar que no podemos inspirarla merced a la predicación ni difundirla por medio de la
propaganda. Pero, naturalmente, podemos y debemos crear condiciones propicias a su florecimiento. Y
entre estas condiciones se cuenta —además de la seguridad y la libertad, indispensables para el artista
en cuanto individuo— un sistema educativo cuyos ideales y métodos sean de tendencia social antes que
individualista. Ya he tratado este asunto en otro libro,3 pese a lo cual estoy obligado a explicar mi criterio
sobre el punto. La palabra “educación” implica muchas cosas, pero, tal como se la practica hoy en día,
constituye un proceso de individuación, de desarrollo individual o de cultivo de ciertas cualidades —lo
que políticos y maestros denominan el “carácter”—, cualidades que distinguen al individuo de su grupo
o de su ambiente. El desarrollo de tales cualidades en el individuo es cosa muy necesaria, e indispensable
para la variedad que caracteriza el estilo de vida democrático. Pero, en sí mismo, este tipo de educación
opera un efecto desintegrador en lo social; por ello debe ir acompañado de algún proceso que corrija
la tendencia hacia la desintegración y que opere el retorno del individuo a la unidad social. En las
sociedades primitivas —notables, casi siempre, por la cohesión de su cultura y la vitalidad de su modo
de vivir— existe ese proceso. En vez de “educación” hay en ellas ciertos ritos de “iniciación” que insertan
al individuo dentro de la sociedad, que lo fusionan con el grupo. Ese mismo término —“iniciación”—
lo empleamos en relación con ciertas comunidades religiosas, y siempre en el sentido de llevar hacia
“adentro”, nunca en el de empujar hacia “afuera”. La educación debe equilibrarse con la iniciación, con
el proceso que, insertando al individuo en la comunidad, le da conciencia de su vida colectiva, de sus
ideales y aspiraciones colectivos. Los intentos enderezados a la constitución de movimientos juveniles
prueban que comprendemos esta verdad, siquiera sea en forma vaga. Pero estos no son sino remiendos
sociales, y yo me refiero a algo de alcance mucho más amplio, de carácter mucho más hondo e íntimo de
una concepción de la educación que desde el jardín de infantes busque desarrollar el espíritu solidario,
gracias a la cual cada aula sea un taller; cada escolar, un novicio dedicado a iniciarse en los misterios del

3Education trough art, op. cit.

45



arte y de la ciencia; cada lección, una actividad de grupo. Hablo de una concepción pedagógica que una
e inspire a los individuos, creando esa conciencia colectiva, energía espiritual de los pueblos y única
fuente de su arte y de su cultura.

Si esto es verdad, si se acepta esta interpretación de hechos evidentes, nuestra línea de acción debe
cambiar. Es muy fácil —yo también he caído en ello— abandonar la lucha por la consecución de objetivos
inmediatos con la esperanza de que la revolución social lo cambie todo y realice, entre otras, la finalidad
que tan vanamente tratábamos de lograr. Pero la experiencia de estos últimos años prueba que no es así.
Ninguna revolución social o económica ha mejorado el gusto popular. Por el contrario, el aumento de
bienestar económico y social de un sector del pueblo trae consigo —si al mismo tiempo no se implanta
un sistema educativo inteligente— un aumento de la vulgaridad y del mal gusto populares.

Ello significa que debemos luchar, ahora y siempre, por nuestros objetivos. Esta lucha nuestra se libra
en el plano artístico o estético; de ahí que para ganarla, para llevar al triunfo nuestros ideales puramente
estéticos, debamos estar preparados para pensar sin sujetarnos a las categorías de los sistemas políticos
actuales. En particular debemos abandonar la idea de que todos nuestros problemas los resolver “el
Estado”. No pongo en tela de juicio el poder del Estado: se ha dicho que la Madre de los Parlamentos
puede hacerlo todo, hasta cambiar el sexo de sus ciudadanos. Pero esto no interesa. En todo cuanto se
refiera a la salvaguardia de la vida y la propiedad, de la higiene y las buenas costumbres, el Estado con-
temporáneo obra con meticulosidad punto menos que excesiva. Pero se desentiende casi por completo
de otras cosas no menos importantes; de eso que yo llamaría “el semblante público”: el color y la forma,
la impresión visual que causan los objetos que contemplamos y usamos, día a día, a lo largo de nuestra
existencia. No es fácil comprender por qué razón el Estado, que castiga a los ciudadanos si delinquen o
se embriagan, les permite ofender la vista con una casa horrenda o un mueble espantoso. La razón no
puede ser más que una: el Estado, como tal, constituye la expresión de intereses puramente económicos.
En una escala de valores menos materialista, codiciar el bien de otros no sería cosa tan grave como el
pecado de fealdad.

Es menester la reforma del gusto popular, la creación de un amplio movimiento cultural comparable
a la reforma religiosa del siglo XVI. Pero toda reforma es un proceso violento, no se realiza con esponta-
neidad. Significa ruptura de viejos hábitos, creación de nuevas asociaciones, adaptación a condiciones
nuevas. Para la mayoría del pueblo es una experiencia difícil e incómoda, y la mayoría del pueblo no
va a querer reformarse si ello comporta un esfuerzo consciente. No debemos olvidar que el hogar del
inglés es su castillo y que instintivamente —y con razón— nuestros compatriotas se ofenden cuando
alguien trata de invadir sus dominios o, peor aún, cuando ese alguien formula comentarios descorteses
sobre lo que allí se ve: la porcelana y las cortinas, las alfombras y las sillas, hasta los adornos de la
chimenea. Esta es la actitud del hombre común, pero también la del fabricante de esas alfombras, sillas
y adornos. Y más aún le molestan al fabricante las actividades de los reformadores, pues no ve en ellos
sino entrometidos que quieren enseñarle cómo se dirige el negocio.

Naturalmente, hay una técnica para tratar con el fabricante. Podemos señalarle —y hasta
demostrarle— que la belleza de la forma es un valor comercial; que, dada la contracción de los mer-
cados y la imposibilidad de lucrar con la explotación de nuevos consumidores, la presentación y la
calidad de sus productos serán el factor determinante de sus ganancias. Pero nuestras obligaciones no
se agotan en la conversión del fabricante, por muy deseable que ella sea. Debemos seguir trabajando
con imponderables, como lo son el gusto y la educación del público, el nivel general de cultura de las
masas.

Dije antes que no se puede imponer la cultura desde arriba; que la cultura es consecuencia de la acti-
vidad productiva natural del pueblo. Mas no por ello hemos de cruzarnos de brazos, a la espera de que
se produzca el milagro. La regeneración empezará desde abajo, en el seno de la familia, en la escuela, en
el taller, en el barrio y en el municipio. La acción será regional más que nacional, pero podríamos dar

46



los primeros pasos con las instituciones dependientes de los gobiernos regionales y comunales. Buena
parte de la producción y la distribución está ya en manos de organismos públicos o semipúblicos, los
cuales podrían tomar la delantera en la adopción de esos “ritos de iniciación” que dan al individuo una
moral social y lo hacen enorgullecerse del aspecto que presenta su ciudad. Si pensamos que nuestra
aspiración es no solo mejorar el diseño de cacharros, muebles y tejidos, sino también el diseño de los
edificios públicos (los municipios, las estaciones de ferrocarriles, los concejos comunales, las oficinas
de gobierno), de las carreteras y todo lo que las acompaña (sistemas de alumbrado, carteles indicadores,
etc.); si pensamos, además, que una organización democrática como el movimiento cooperativista co-
mete las peores ofensas contra el buen gusto; si tenemos en cuenta todo esto, comprenderemos por qué
es necesario crear conciencia pública en tal sentido. Debemos crear una pauta de buen gusto popular
(formas correctas) comparable al patrón público de conducta (comportamiento correcto… norma que
existe aunque no siempre se la respete). Y la forma es algo más tangible que la conducta.

Bernard Shaw dijo una vez, refiriéndose a las iniciativas que propugnaban la creación de un teatro
nacional: “Como lo prueba el testimonio de la historia, las instituciones culturales deben ser impuestas
al pueblo por gobernantes o mecenas capaces de comprender que dichas instituciones no son lujos ni
meras diversiones, sino necesidades de la vida civilizada”. Discrepo con esta opinión. Creo que las ins-
tituciones culturales “impuestas” a las masas son un peso muerto. Pero ello no significa que el gusto
popular no encuentre expresión espontánea en las instituciones nacionales, y vaya si me gustaría ver
que se creara no solo una galería nacional y un teatro nacional, sino también una cinematografía nacio-
nal, un ballet nacional y una institución nacional para la exhibición de las cosas bellas creadas por la
industriosidad del pueblo. No hemos de dar a esa institución el nombre de museo, que hace pensar en un
sitio dedicado a la conservación del pasado. Queremos, por el contrario, un sitio donde se vislumbre el
futuro; llamémoslo, entonces, Casa del Buen Diseño, y sea ella digno exponente del poderío de nuestras
industrias. Sea, también, la catedral levantada para conmemorar las realizaciones de la era industrial.

Sé que aún no he dado respuesta a la demoledora pregunta: ¿Qué finalidad tiene todo esto? ¿Por
qué tomarnos tanto trabajo y gastar tanta energía en algo tan impalpable como la belleza? Podemos
responder con el argumento económico ya utilizado, pero los economistas nos saldrían al paso dicien-
do: constituyamos, mejor, una Liga de la Paz Industrial, con el propósito de eliminar todos los factores
competitivos, entre ellos el diseño. Después de todo, desde el punto de vista económico no es necesa-
rio que los objetos sean bellos, siempre que cumplan bien su función. Es verdad y por eso debemos
abandonar la argumentación de carácter económico. La usamos con fines estratégicos, pero a la postre
habremos de reconocer que la belleza es un fin en sí misma, que queremos el mejoramiento de la forma
por considerar que es parte de un mundo mejor. Después de todo, nuestro argumento no es económico,
ni práctico, ni ético siquiera; es, simplemente, biológico. Podemos tener la convicción —y yo, por cierto,
la tengo— de que hay una correlación entre lo bello y lo eficaz, entre lo bello y lo verdadero; la convic-
ción, en suma, de que el arte es una contribución del hombre a las formas del universo. Pero nuestro
frente de lucha es definido; nuestro campo de acción, circunscripto: nos concentramos en un aspecto
determinado de la revolución que es preciso realizar, admitiendo, empero, que esta necesaria revolu-
ción debe ser, necesariamente, total. La vulgaridad de que nos lamentamos carcome todo el edificio de
nuestra civilización. Somos insensibles a la belleza porque nos respetamos la verdad y la bondad. Eric
Gill solía decir que si enderezaramos los valores morales y religiosos, los demás se daría por añadidura;
la belleza cuidaría de sí misma. Haciendo ciertas salvedades que implican toda una teoría de la estética
y toda una filosofía de la vida, estoy de acuerdo con lo expresado por Gill. Pero, al término de un ensayo
bastante largo, ya solo puedo hacer las escuetas afirmaciones que siguen:

1. La belleza es una cualidad de los objetos que construye el hombre, “el resplandor de las cosas
hechas como es debido” (Gill).

47



2. La belleza es, por ende, algo que llama directamente a la sensibilidad.

3. El apogeo del arte se da cuando el obrero no se preocupa por hacer bellamente las cosas, cuando
no se le dice que las haga con belleza, cuando las hace así simplemente porque no conoce otra
forma de hacerlas.

4. Una gran civilización, una gran cultura, solo puede fundarse sobre la base de un instinto natural
que lleva a construir los objetos como es debido.

Por eso la llamo civilización “desde abajo”.

48



Los síntomas de la decadencia

Explicadme, os lo ruego, por qué un pueblo que tiene tantos filósofos tiene tan poco gusto…
Voltaire, carta al cardenal de Bernis.

Les asombra que la filosofía, ilustración de los espíritus y renovación de las ideas, ejerza tan poco influjo
en el gusto de un pueblo. Tenéis razón; pero habréis observado que las costumbres tienen más fuerza que

las ciencias en lo tocante al gusto. Me parece que en las artes y las letras el perfeccionamiento del gusto se
halla mas sometido al espíritu de la sociedad que al espíritu filosófico.

Cardenal de Bernis, carta a Voltaire.

Los síntomas que revelan la decadencia artística de un país son la indiferencia, la vanidad y el servi-
lismo. La indiferencia se traduce en falta de sensibilidad apreciativa respecto de las artes, actitud muy
generalizada en la era industrial. Verdad es que todavía quedan cultores de un sistema superado —el
del mecenazgo—, pero no son lo bastante numerosos ni influyentes para gravitar en el destino de las
artes. Resulta significativo también que se circunscriban a la pintura y a la música, cuyos productos
pueden utilizar en lucimiento propio, para adorno de sus casas y solaz de los amigos. Que yo sepa, hoy
no existen mecenas de la poesía ni de otras manifestaciones literarias. Acaso un poeta logre malvender
su autógrafo en una función de caridad, pero estaría esta muy dejada de la mano de Dios si no pudie-
ra procurarse los servicios —mucho más cotizados— de un campeón automovilístico o de una estrella
cinematográfica.

La indiferencia es endémica. Es una enfermedad que se ha extendido a todo el cuerpo de nuestra
civilización y que denota pérdida de la vitalidad. La sensibilidad está embotada: el hombre común ya no
desea sentir el agudo filo de la vida; no quiere ya frescura de imaginación, exaltación y vivacidad de los
sentidos. Prefiere arrastrar la existencia metido en la armadura del hastío y el cinismo; parar los golpes
de la desesperación con el escudo de la frivolidad. Si es rico, podrá pagarse diversiones que aplaquen
sus nervios excitados sin ocupar su mente ni avivar su imaginación. Si es pobre, se sumergirá en las
baratas fantasías de Hollywood, que le permiten asomarse a la deslumbrante existencia de los ricos; o
tirará sus ahorrillos en las apuestas de fútbol, con la ilusión de poder, también él, gastar algún día a
manos llenas. Pero, rico o pobre, lo consume la misma fiebre de escapar de la realidad y, sobre todo, del
arte, espejo que reproduce, acentuándola, la realidad de la vida.

Hay una excepción a esta regla: la forman quienes creen posible someter al artista y utilizar sus obras
en beneficio propio. Pasaron ya los tiempos en que el mecenazgo daba lucimiento y prestigio: a nadie
se le ocurre hoy la idea de pagar a un poeta para que le dedique una epopeya. No obstante, se pueden
insertar determinadas formas de arte en el ámbito comercial; o sea, que se puede valorizarlas en razón de
su escasez, creada artificialmente, y darle salida. Ello se aplica, sobre todo, a objetos muebles, como los
cuadros. Pero el proceso que convierte al cuadro en mercancía no es sencillo: hay que crear la demanda
y restringir la oferta. No quiero decir, con esto, que se pueda crear la demanda pasando por encima del
valor artístico; quiero decir, en cambio, que, existiendo este, es preciso explotarlo, y para explotarlo es
preciso recurrir a la vanidad, al deseo de figuración. Así, un artista que pinte cincuenta cuadros por
año y los coloque entre un público amplio y anónimo a razón de 20 libras cada uno, podrá vivir con
holgura pero no conocerá la fama, por lo menos en vida. Es preciso insinuar, con sutileza y cautela,

49



que hay personas —pocas y muy escogidas— dispuestas a pagar 1.000 libras por el raro privilegio de
poseer uno de los lienzos del señor X. Y tanta es la habilidad de los vendedores, tanta su astucia, que lo
consiguen. Pero reflexionemos sobre la posición de X, artista afortunado y puede que tambiénmeritorio.
Sus cuadros pasan del taller al salón de ventas; desde ahí llegan al público en dosis harto parsimoniosas,
de modo que no inunden el mercado. El audaz vendedor los cotizará al precio más alto que su temeridad
le indique. Y luego lo comprará algún sujeto cuyos caudales le permitan pagar esa exorbitante suma. Se
ha creado entonces una situación en la que la obra de arte se compra no por su valor intrínseco, sino
porque es una rareza comercial cuya posesión dará prestigio al comprador.

En tal situación no hay vinculación orgánica entre el artista y el público, no hay contacto real; ha
desaparecido el toma y daca de la expresión y la apreciación. El artista se mueve dentro de un circuito
cerrado y no tiene necesidad de romperlo.

El peligro que esta situación encierra no es el de que el artista prospere y viva con lujo. En otras
épocas bubo grandes artistas —es el caso de Rubens— que llevaron vida de príncipes sin que ello fuera
en desmedro de su arte. Pero Rubens vivía en contacto directo con su público, trataba —por así decirlo—
mano a mano con él. En cambio el artista contemporáneo se halla tan distante como las minas de
Anaconda o de Río Tinto, y, al igual que ellas, es objeto de cotización y especulación. Por motivos muy
semejantes, además. Los precios de los cuadros no figuran en las listas de la Bolsa de Valores, pero
sufren oscilaciones en la Feria de la Vanidad. Cosa parecida sucede con casi todos los demás artículos
existentes en el mercado del arte. Así, para asegurar el éxito de sus respectivos productos, el editor, el
empresario musical y el productor teatral deberán explotar la vanidad. La única solución consiste en
reemplazar el arte por la diversión. El gran público pagará por esta; el individuo, por el privilegio de
poseer una pieza única.

La vanidad del protector de las artes lleva al servilismo del artista. Un intelecto servil se suicida
moralmente. El arte es independencia: independencia de juicio, franqueza en la expresión, libertad del
espíritu. Se han escrito tonterías sobre los artistas anónimos de la EdadMedia. Pero si hoy ignoramos los
nombres de los arquitectos que erigieron las viejas catedrales, y los de los pintores y los escultores que
las decoraron, es porque los artistas de entonces no contaban con los beneficios de la publicidad. Si Adam
Lock —arquitecto del siglo XIII que construyó la catedral de Wells— yWilliamWinford —arquitecto del
cuatrocientos a quien debemos la deWinchester— sonmenos conocidos queWash oWren, no es porque
fueran inferiores como arquitectos, ni menos personales. Podemos afirmar, lisa y llanamente, que desde
su aparición en la prehistoria y hasta el día de hoy el arte ha sido creación de individuos. De individuos
que reaccionaban con libertad frente a su medio, que expresaban e interpretaban el sentir colectivo,
pero que extrañan de sí mismos, de sus modalidades y características propias, la esencia y la vitalidad
de sus obras.

Por ser acto de creación individual, el arte, para alcanzar su perfección, necesita de la libertad, tra-
ducida en libertad de la persona y libertad de la inteligencia. A menudo se formulan objeciones a este
criterio, y se señala que las mejores obras de arte fueron creadas en épocas de opresión; se hace notar,
por ejemplo, que la Divina Comedia salió de la pluma de un exiliado político y que El Quijote fue escrito
en la cárcel. Pero si reparamos en estos dos casos con más detenimiento, veremos que Dante se parece
mucho al exiliado distinguido de nuestra época, que, mimado por la gente de pro, es huésped frecuente
de las mansiones de campo. ¡Y esta no es condición poco apropiada para la actividad poética! Por lo que
hace a Cervantes, el cautiverio fue una pausa de tranquilidad y sosiego en su vida de hombre acosado
por la pobreza y las persecuciones.

En la historia de la civilización moderna son contados los grandes artistas cuya obra no hubiera
resultado incomparablemente más perfecta de haber tenido libertad espiritual y seguridad económica.
Citaré cierto pasaje de una carta de Leonardo da Vinci a su protector, Ludovico Sforza:

50



“Mucho me apena el haber interrumpido el trabajo que me encargó Vuestra Alteza, pero
vime obligado a ello por la necesidad de proveer a mi sustento. Sin embargo, espero reunir
dentro de poco lo necesario como para ponerme a la obra con tranquilidad y cumplir con
Vuestra Excelencia, a cuya bondad me encomiendo. Si creyó Vuestra Alteza que poseía
yo caudales, engañóse, pues durante treinta y seis meses hube de alimentar seis bocas, no
teniendo sino cincuenta ducados”.

Vemos así que Leonardo, acaso el intelectomás brillante del género humano, se vio trabado y reducido
a la impotencia por carecer de unos cuantos ducados.

La servidumbre económica del artista es causa, entre otras, de la muerte del arte, y no hay siglo
sobre el cual no recaiga la vergüenza de haber mantenido a sus artistas en la pobreza. No obstante,
de la pobreza puede el artista sacar algún beneficio; esta dura experiencia le enseña a comprender los
sufrimientos del prójimo y a conocer la conducta del hombre ante la adversidad. Para su formación,
quizás sea preciso un cierto aprendizaje de humildad, pero en absoluto se justifica esa otra forma de
servidumbre que nace de la intolerancia. Se comprende que los políticos, recelosos de la capacidad
de expresión efectiva del artista, quieran tener dominio sobre esa fuerza y ponerla al servicio de un
determinado sistema de gobierno o de una determinada línea de acción política. Se comprende que una
iglesia quiera utilizarla para propagar sus dogmas. El arte no está reñido con la propaganda, siempre
que sus postulados cuenten con la aprobación, la fe o la simpatía del artista. Pero de ahí no se debe
pasar; pues sería catastrófico que el arte —supuestamente por su propio bien— quedase bajo el dominio
de los políticos. El arte es capaz de sobrevivir —aunque envilecido— si sus fines se someten a dictado
ajeno; mas es inconcebible que el artista sujete sus métodos a ese dictado. El propio acto de la sumisión
lo anula como artista. Cuando se proclama que el arte de un país debe ceñirse a un estilo particular (que
es, siempre, algún estilo del pasado) o a un contenido particular (sea heroico, moral o eugenésico), el
artista queda inmediatamente inhibido y el arte desaparece. Por esta causa —y únicamente por ella— es
que desde 1924 Rusia no ha producido obras artísticas de valía.

No porque arte y revolución sean incompatibles: lejos de mí el creerlo. Ni quiero decir, tampoco,
que en la lucha revolucionaria no quepa al arte un papel específico. No soy partidario del “arte por el
arte”. No sostengo que el arte deba mantenerse “puro” (el tal arte “puro” suele ser el de los diletantes
reaccionarios). El arte —según yo lo defino— se encuentra ligado tan íntimamente a las fuerzas de la
vida, que empuja a la sociedad en busca de nuevas manifestaciones de esa vida. El arte, en su libre y
cabal acción subjetiva, es la fuerza esencialmente revolucionaria de que está dotado el hombre. El arte
es la revolución y, manteniéndose fiel a sí mismo, presta a aquella el mejor servicio.

En su sentido más amplio, la significación del arte es biológica. No consiste en vano juego de las
energías sobrantes, en simple lustre aplicado a la superficie de la realidad, según tienden a afirmar los
materialistas. Surge del centro mismo de la vida. Es el tono más bello de nuestra vitalidad, el reflejo
de la forma armoniosa, el eco del sentido orgánico del universo. Una nación despojada de arte puede
lograr el orden externo; puede acumular riquezas y tener poderío. Pero si carece de sensibilidad estética,
estos atributos caerán como empujados por su propio peso, por su falta de equilibrio y proporción.
Quizá ninguna civilización esté destinada a perpetuarse durante varios siglos, mas cuando una sociedad
se derrumbe veremos —junto con la disminución de la natalidad y el aumento de la deuda externa—
primero, las críticas a la originalidad del arte y luego, el sometimiento y la derrota de este. La declinación
y el hundimiento de una civilización suponen, desde luego, la declinación y el hundimiento del arte que
le era propio; pero es un error creer que el arte perece tan solo porque ha perdido el cimiento social en
que se apoyaba. El cimiento es el arte, y se hunde por obra de una carcoma que ha minado el edificio
entero. Los psicólogos sostienen que en la mente humana se dan dos impulsos de signo contrario: la
voluntad de vivir y la voluntad de morir, y que la curva de la vida resulta de la lucha entablada entre

51



ambos impulsos. Lo mismo sucede con la civilización: posee la voluntad de vivir y la voluntad de morir;
y la más elevada expresión de su voluntad de vivir es el arte, libre y original.

52



La protección colectiva de las artes

Estoy sin trabajo ahora, y lo he estado durante años, porque no comparto las ideas de los señores que
otorgan puestos a quienes piensan como ellos.

Vicent van Gogh, carta a su hermano Théo, julio de 1880.

Dije antes que el artista debe desaparecer; que el arte no es una “profesión” en sí, sino la cualidad
inherente a toda labor bien realizada. Indiqué también que en una sociedad sana los hombres no tienen
conciencia muy acentuada de su “cultura”: crean obras de arte en forma automática, instintiva. Reco-
nocía, al mismo tiempo, la existencia de ciertas “cimas relumbrantes” que se abren paso a través de la
diaria rutina hasta alcanzar una universalidad eterna.

Para que en el curso de la evolución de un país surjan estos soleados picos es menester que la sen-
sibilidad estética se encuentre muy difundida, que el pueblo posea “gusto” natural. El gusto se forma
gracias a esa continua valoración de la calidad que los hombres de todos los oficios emplean para juzgar
las obras del colega. En el seno de la sociedad, esta actitud crítica produce una paulatina captación de
la belleza formal que entrañan las obras hechas por la mano del hombre. En ello reside el “gusto”.

¿Es necesaria y saludable tal actitud? No sabría decirlo. En materia de arte, la conciencia de sí es el
principio del rebuscamiento, y si ello equivale a la pérdida de la conciencia social en el individuo, si lo
conduce a adoptar una actitud de alejamiento, nos hallamos —no lo dudo— ante el principio del fin, ante
el primer síntoma de la decadencia social. Pero la crítica puede ser colectiva; puede ser comprensión, por
parte de la colectividad, de lo que a ella atañe y de lo que para ella tiene valor. En este sentido la crítica
es función necesaria. Es comprensión de la calidad, reconocimiento del valor artístico, apreciación y
promoción colectivas del arte.

En una sociedad vigorosa la promoción del arte corre por tres cauces: en lo social, por la apreciación;
en lo económico, por la protección, y en lo esencial, por la libertad. He aquí las tres bases de que depende
la vida del arte: apreciación, protección y libertad.

No es menester que abundemos sobre la necesidad de la apreciación estética. Artistas hay que han
vivido y producido sin que su obra fuese apreciada por los contemporáneos, pero los sostenía, los impul-
saba, una inconmovible certeza en el reconocimiento ulterior de su genio. Van Gogh, por ejemplo, tenía
tanta fe en sí mismo que se contentaba con trabajar para la posteridad, a la cual jamás habría de ver.
Hasta los artistas más desdeñados suelen tener un pequeño círculo de admiradores devotos, y a veces
bastan dos o tres espíritus dotados de rara percepción para alentar al creador en su actividad. Más aun:
todo lleva a mirar con recelo el logro de un éxito sonado en la propia época, ya que todo artista debe
crear —como dijo Wordsworth— el gusto que permitirá apreciarlo. Y este es proceso que lleva tiempo.
Para el artista lo esencial es saber que posee un auditorio, saber que su voz no clama en el desierto. En
la formación de todo gran artista hay un invisible proceso de toma y daca, de llamada y respuesta, de
prueba y experimentación, puesto que no le es dable experimentar sobre un cadáver insensible y yerto.

El arte, para vivir, tiene necesidad de una segunda cosa: la protección económica (expresión, esta,
que usé adrede). El artista puede ganarse el sustento de dos maneras: vendiendo sus obras al público o
merced a la posesión de ingresos que no dependan de su actividad artística. Pese a cuanto se ha dicho
en contrario, creo que la independencia económica es la única base firme para la actividad creadora. No
pretendo la resurrección del mecenazgo, que en nuestro país se generalizó durante el siglo XVII y sobre-

53



vivió hasta hace poco. No lo defiendo, porque dicho sistema daba lugar a notorios abusos y constituía,
de hecho, una forma de dependencia servil, por esclarecido que fuera el protector. Pero aunque estos
vínculos personales resultaran insatisfactorios, mucho peor fue la comercialización del arte que vino
después. Tanto, que no acude a mi memoria el nombre de ningún artista —no de artistas como Scott,
Balzac o Dickens, claro está— cuya labor no hubiera alcanzado valores mucho más altos si se hubiesen
visto libres del continuo acoso económico. Es muy significativo, al respecto, que la gran mayoría de los
pintores, poetas y escultores que ascendieron a la fama luego de la desaparición del mecenazgo hayan
sido hombres de recursos independientes derivados de la herencia de bienes territoriales. O que, como
Wordsworth, gozaran de sinecuras oficiales durante buena parte de su vida.

Resulta instructivo observar la solución dada al problema del sustento del artista en una sociedad
nueva como la república socialista de Rusia. Las declaraciones de partes interesadas son contradicto-
rias, pero, en resumen, podemos afirmar que las artes están separadas de las industrias (un escultor,
por ejemplo, pertenece a una cooperativa —sindicato— de artistas, y no al gremio de la construcción),
organizándose paralelamente a estas. Existen cooperativas sindicales para todas las ramas del arte, con
oficinas centrales en Moscú y filiales en toda la URSS. Cualquier artista que haya dado pruebas de su
talento y de la seriedad de sus intenciones puede ingresar en la cooperativa correspondiente. Una vez
admitido, firma contrato por un año. Por este contrato se obliga a entregar a la cooperativa la produc-
ción de todo el año; la cooperativa, a su vez, se compromete a pagarle una suma mensual que va desde
500 rublos —en el caso de los artistas desconocidos— hasta 2.000 o más cuando se trata de figuras ya
prestigiosas.

Al parecer, las cooperativas colocan sin dificultad las obras entregadas por los socios: las “bellas
artes” son artículo escaso en esa inmensa república de 200 millones de almas. La dificultad está, por
el contrario, en el artista, ya que tal vez no produzca la cantidad de obras estipuladas en el contrato.
Durante un tiempo la cooperativa le permitirá continuar con su deuda, pero al final sobreviene una
crisis y el artista es expulsado. En cambio, si produce más de lo prometido y la cooperativa coloca toda
la producción, tiene derecho a una parte del excedente.

El sistema es, a no dudarlo, mucho mejor que el existente en los países capitalistas, pero, desde el
punto de vista del creador, presenta dos defectos graves. Primero, porque premia la facilidad o la pro-
ductividad y porque permite que la cooperativa y el Comité Central de Artes, que la controla, decidan
qué clase de arte se debe, o no, producir. Tal objeción acaso no parezca muy grave al grueso del público,
cuyo trabajo es, por fuerza, de carácter rutinario. Y, la verdad sea dicha, hay muchos artistas —quizá la
mayoría— capaces de pintar cuadros por metro cuadrado y escribir libros por centenares de cuartillas,
con la regularidad de un zapatero o de un remachador. Pero el artista excepcional —y de las excepciones
nos estamos ocupando— no puede adaptarse a ese ritmo medido y calculado. Está sujeto a una expe-
rimentación incesante, a un lento proceso de gestación, a inspiraciones súbitas. Trabaja guiado por la
intuición y no por mandato de leyes empíricas; acaso le lleve cinco años el producir su obra maestra;
tiene cortos periodos de actividad creadora seguidos de prolongados lapsos de inactividad igualmen-
te creadora. El arte, separado de la industria, no es ya industria. No puede, en consecuencia, regirse
conforme a los principios de la organización industrial.

Mas, aunque grave, este defecto, no es tan perjudicial como la disciplina y la censura que tal forma
de organización permite e incluso entraña. Las cooperativas, en efecto, son parte integrante del aparato
estatal; se hallan sometidas al estrecho control del Comité Central de Artes, equivalente a una especie
de Ministerio de Bellas Artes, que actúa bajo la dirección del gobierno central. Y bien: el arte está muy
relacionado con la educación y la propaganda para que un régimen totalitario haga caso omiso de él.
De ahí que en Rusia la regimentación de las artes se tornara cada vez más estricta, con resultados
fatales. Al decir esto no me refiero a la censura política, que podría pretextarse para una justificación.
Me refiero a los artistas rusos que se han visto obligados a abandonar su patria y a refugiarse en Europa

54



y Norteamérica, no porque fueran sospechosos desde el punto de vista político, sino porque se negaban
a pintar según los cánones del naturalismo. Me refiero también a los arquitectos que tomaron el camino
del exilio porque se negaban a aceptar el neoclasicismo de sus abuelos; a los poetas y compositores que
han caído en desgracia porque sus versos no se ciñen a la rima o porque sus partituras no son melódicas.
Y por cada uno de estos artistas que conocemos habrá, seguramente, muchos otros que enmudecieron
por no someterse a la indignidad de tales restricciones impuestas por la vulgaridad y el dogmatismo.

Es imprescindible que exista alguna forma de protección, pero esta será tolerable con la condición
de que vaya acompañada de libertad. Protección no es sinónimo de servidumbre para quien la recibe.
Protección bien entendida es la ofrenda que tributamos al genio del artista, demostrando con ello que
comprendemos la imposibilidad de valorar en términos económicos esa especial calidad llamada arte.

He hablado de ofrenda, pero ofrenda no quiere decir caridad. En efecto: bien organizada, la demanda
de obras de arte es capaz de sostener económicamente a los artistas. El sistema ruso, en sus lineamientos
generales, es el adecuado para una sociedad industrial. Despójesela de su regimentación burocrática,
despójesela de la intolerancia política y se verá que la cooperativa de artistas, amén de asegurar el
sustento a todos sus miembros, les da libertad para trabajar con el ritmo y en la forma propios de cada
uno.

Así el arte, en su aspecto colectivo, se convertiría en el protector de los artistas tomados individual-
mente. Los males del viejo mecenazgo se debían al individualismo del mecenas. Lo que pervertía al
artista era la vanidad del protector, su deseo de utilizarlo en lucimiento propio o en defensa de sus
intereses. Ningún artista sufrió porque se le concediera una sinecura o una pensión. Pero el arte en sí
peligraba, ya que su base económica dependía de la voluntad de alguien que no era artista y que no
estaba obligado a entender el arte.

La cooperativa de artistas ofrece cierta analogía con las corporaciones de oficios de la Edad Media,
pero es forzoso admitir que en nuestra época no se ha intentado aplicar —con criterio moderno y ade-
cuándola a las condiciones de la vida contemporánea— dicha posibilidad. Pese a ello, creo que no hay
otra solución capaz de dar al artista independencia económica y libertad de acción. La verdadera solu-
ción del problema consiste —como he señalado una y otra vez en mis escritos— en la reintegración del
arte y el trabajo, de modo que el primero solo sea el aspecto cualitativo de cuanto se confecciona, se
dice y se hace en determinada colectividad. Fuera de esta, solo queda la posibilidad de que el artista,
en lo futuro, se gane la vida con otra actividad y dedique al cultivo de su arte las horas libres. En tales
condiciones trabajan, ya se sabe, muchos artistas contemporáneos. Pero, ¿qué concepción del arte es la
nuestra si creemos que pueden realizarlo, en sus días libres, hombres cansados por el trajín de toda la
semana? El arte —el de valía— no solo es arduo; exige también una aplicación continua de las faculta-
des, demanda la entera dedicación del individuo, si no en la forma de labor real, en la de contemplación,
observación y percepción pasiva. Es trabajo de todas las horas y de todos los días.

La reintegración del arte y el trabajo—según la definición que de ella he dado en esta obra— absorbería
a la mayor parte de los artistas “profesionales”: el arquitecto, el escultor, el pintor, el compositor tienen,
todos, su sitio dentro de la jerarquía.

Solo el poeta queda excluido (el poeta en el sentido más amplio —en el del visionario, en el del
iluminado—, sea cual fuere su medio de expresión). El “divino literato” es un proscripto, un producto
de su “experiencia contraria”.

Si su corporación es capaz de garantizarle la libertad está claro que el artista tendrá deberes con
respecto a ella, responsabilidades con respecto a la sociedad en su conjunto. Ahora que, o no se puede
definir esos deberes, por lo intangibles, o bien es dable hacerlo con sencillez y verdad, expresando que la
obligación del artista es ser buen artista. Se dice a veces que su obligación es la de hacerse entender. Pero
¿entender por quién? ¿Por el “hombre de la calle”? Claro que no, pues en tal caso habría que condenar
casi toda la producción poética y musical de nuestra época. ¿Por las minorías selectas? Quizá, pero con

55



la condición de que esas minorías permanezcan dispersas y anónimas, pues una minoría compacta se
convierte en secta o camarilla, y sus exigencias reviven todos los abusos del mecenazgo de antaño. El
artista, en realidad, es responsable ante un organismo mucho más universal y distante: la humanidad.
La humanidad con su más amplia conciencia y su más elevada capacidad de percepción.

Hay muchos artistas de talento pero la grandeza radica, precisamente, en esta capacidad de intuir e
incluso prever la necesidad de fantasía del género humano.

56



El secreto del éxito

En el presente ensayo me referiré a las leyes sociales y a las costumbres que deciden el éxito de los
artistas. No podemos partir del supuesto de que aquel es mera cuestión de genio o de talento, pues sabe-
mos que muchos artistas, cuya grandeza fue después reconocida, no tuvieron éxito en vida, y sabemos
también que otros, celebrados en vida, cayeron luego en el olvido. Es obvio igualmente que el éxito
logrado por el artista durante su vida se funda, a veces, en cualidades diferentes de aquellas por las
cuales se lo admira después. Hay, así, una compleja interrelación de factores múltiples, entre los cuales
quizá no sea fácil percibir el funcionamiento de leyes definidas. En verdad, el azar puede desempeñar
un papel importante en una esfera donde actúan factores subjetivos o emocionales.

El genio es difícil de definir, por lo cual quizá debamos limitarnos a analizar ese don, más modesto,
que llamamos talento. El hombre de genio es, siempre, “extraño”. Lo que el genio hace, lo hace en forma
inconsciente, como decía Goethe, y el éxito o el fracaso que aguarda a su obra no es fruto de ley social
alguna. Un genio es como un cometa que ilumina fugazmente el cielo nocturno y subvierte el orden de
las constelaciones; o, para decirlo sin metáfora, el genio es una “chanza” biológica que no representa a
la especie de los artistas.

Al tratar este tema no podemos excluir los factores inconscientes, cosa que hemos de ver más adelan-
te; de momento, empero, desearía referirme a la maduración normal de un talento —en la pintura, por
ejemplo— y preguntar cuáles son las cualidades del artista y las condiciones sociales que contribuyen
al éxito.

Siendo tan diversas las primeras y tan inconstantes las segundas, la generalización se torna difícil.
Empecemos por el artista. Supongámoslo poseedor de ciertas dotes, de sensibilidad innata, que en

la edad adulta se le manifiesten en el deseo de ser artista. Aquí aparece el peligro; la elección de una
profesión. No es verdad que el individuo en cuestión, por tener una difusa sensibilidad estética, acierte
con el oficio adecuado. Veamos un ejemplo contemporáneo: Paul Klee estuvo indeciso entre la música
y la pintura hasta que —afortunadamente— se resolvió por esta última. Tomemos ahora a un pintor
de otra época, Benjamin Robert Haydon (1786-1846). Este artista, creyendo que había nacido para ser
un gran pintor de asuntos históricos, trabajó con apasionada energía y, durante cierto tiempo, hizo
compartir a sus contemporáneos (o a algunos de ellos) la convicción que lo poseía; a la postre, empero,
fracasó irremediablemente y puso fin a su vida. Dejó tras de sí un Diario, escrito con brillantez, que
constituye un interesantísimo documento de la literatura del arte. No cabe duda de que si Haydon se
hubiera dedicado a las letras habría estado a la par de Scott y Balzac.

Supongamos ahora que el artista en ciernes no comete el error de Haydon; que da con el oficio
correspondiente a sus aptitudes. El desarrollo de estas dependerá entonces de muchos factores, siendo
el primero y más obvio el constituido por la salud física y mental. Su sensibilidad, que es ya reflejo de su
constitución, está asimismo condicionada por los factores hereditarios y por la formación recibida en
los primeros años (aquí hemos de volver otra vez al inconsciente, dado que el talento puede depender
de la sublimación de los instintos agresivos, de la solución de la situación edípica, de la integración
de la personalidad, etc.). Su decisión de convertirse en artista surge de conflictos internos tremendos,
y solamente cuando los ha superado (problema, este, que abarca las relaciones del individuo con el
conjunto social así como con un medio familiar inmediato), solamente entonces —decimos— puede
afrontar los riesgos, todavía grandes, que comporta toda carrera artística.

57



El primero de ellos está en la educación, no en la que recibe en el seno del hogar, sino en la que le da
la escuela. Quizá sea el peligro mayor, porque, sin duda alguna, la mayoría de los sistemas pedagógicos
parecen concebidos con el deliberado fin de anular la sensibilidad estética del niño. Con raras excep-
ciones, la instrucción pública se aplica hoy, en todo el mundo, a inculcar el conocimiento intelectual,
para lo cual es preciso el desarrollo de la memoria, el análisis, la enumeración, la clasificación y la ge-
neralización. Estas facultades pueden ahogar o disminuir la sensibilidad estética, cuyo desarrollo exige
concreción, agudeza de los sentidos, espontaneidad emocional, atención, contemplación, amplitud de
visión o de percepción y, en general, esa “capacidad negativa” de que habla Keats.

Schiller percibió con claridad el conflicto existente entre las concepciones intelectual y estética de la
educación; su Aesthetischer Briefe es, aún hoy, la más clara definición de esa disyuntiva ineludible que
no encontrará salida en el seno de la civilización racionalista de nuestros días. Mi opinión al respecto
—expuesta ya en varios libros— es que el desequilibrio psíquico de los sistemas pedagógicos actuales
es directamente responsable de la delincuencia moral de las naciones modernas y de su inevitable en-
cauzamiento hacia las guerras de exterminio. Pero este constituye un aspecto más amplio del problema,
y yo, en el presente ensayo, ceñiré mi exposición a los aspectos que hacen a la educación del artista.
Es dable comprobar, al respecto, que los únicos grandes artistas de nuestra civilización son los que,
por azar o merced a un esfuerzo consciente, han logrado evitar los deletéreos efectos de la educación
convencional. Y, precisamente, la imagen que el vulgo se hace del artista es esa: la del bohemio, la del
individuo que, por su comportamiento y hasta por su indumentaria, se diferencia del “hombre de la
calle”. En una civilización racionalista, el artista es un paria.

Acabo de referirme a la instrucción pública, a la educación común y corriente. Pero suponiendo que
el futuro artista ha salido indemne del riesgo que ella comporta y continúe fiel al propósito de dedicarse
al arte, deberá afrontar la perspectiva de la llamada “educación artística”. El peligro que esta supone es,
quizá, el más grave de todos, ya que, en efecto, muchos han sucumbido en los mataderos académicos.

El conflicto entre la tradición y el talento individual (conflicto que se encuentra en la base de todas
las formas de adaptación social) se ve hoy reducido al problema de la expresión personal por lo cual
el aspirante a artista debe, o bien aceptar las fórmulas académicas —que pueden extenderse al estilo y
al tratamiento del tema, así como a la cuestión de los materiales y los métodos de composición, cuya
índole es más técnica— o bien imponer su propio criterio. El éxito o el fracaso pueden depender de la
resolución de este conflicto. Si la autoridad de la academia es todopoderosa —como lo fue en Europa
a lo largo de los siglos XVII y XVIII—, el éxito dependerá entonces, de la aceptación y la explotación
de las fórmulas académicas. Por supuesto, la repetición mecánica de dichas fórmulas no conducirá al
éxito: es menester que el artista comprenda el propósito que las inspira, e incluso es posible que las
altere sutilmente para satisfacer su gusto personal. Pero hacer caso omiso de ellas significa incurrir
en negligencia. En la historia del arte inglés encontramos un buen ejemplo al respecto: nos lo dan sir
Joshua Reynolds y su contemporáneo William Blake que, animados por ideales contrarios, tuvieron
suerte muy diferente. Reynolds no era pedante ni mezquino; era, por el contrario, hombre de espíritu
abierto, de “dulce sensatez”, y la gran reputación que se granjeó en su tiempo —avalada también por
el juicio de la posteridad— lo convierte en ejemplo excelente de lo que aquí estamos tratando. Su caso
es aun más interesante y significativo en virtud de las limitaciones que voluntariamente se impuso al
comprender que, falto de dotes para la composición poética de gran aliento, debía circunscribirse a la
interpretación del carácter. Se lo ha acusado de no practicar lo que predicaba en sus Discursos, pero,
como bien dijo Roger Fry, “es de todo punto absurdo pretender que Reynolds, crítico, debería ceñirse
a los límites de su talento en cuanto pintor; que recomendase a otros no ir más allá de donde él había
podido llegar. Fue crítico de valía precisamente porque poseyó la capacidad —no muy común entre los
artistas— de contemplar el arte en su conjunto y de mirar la propia obra con objetividad”.

58



En susDiscursos, Reynolds aconseja que se imponga “a los estudiantes jóvenes la implícita obediencia
de las Reglas del Arte, establecidas por la práctica de los grandes maestros. Que se les haga ver en estos
modelos, consagrados desde hace siglos, guías perfectos e infalibles, objeto de imitación y no de crítica”.
Y agrega:

Se dé cierto que este es el único método que permite progresar y perfeccionarse en las artes;
y que quien se inicie lleno de dudas acabará sus días sin haber dominado los rudimentos.
Por ello puedo sentar esta máxima: quien al comenzar los estudios presuma de poseer sen-
sibilidad, los terminará apenas iniciados. Es preciso, en consecuencia, combatir la falsa y
vulgar opinión de que las reglas son las cadenas del genio. Lo son para quien está desprovis-
to de él, pues se asemeja a la armadura, que en los fuertes es ornamento y defensa, mientras
que en los débiles y contrahechos es insoportable carga que agobia el cuerpo, al cual debía
proteger.

Nadie puede poner en duda, que, para Reynolds, la excelencia del arte estaba por encima del éxito
personal, pero una y otra vez señala que “se obtiene sólida fama merced únicamente al trabajo”, en-
tendiendo por “trabajo” la paciente observancia de los preceptos de la Academia, y por “sólida fama” el
éxito social. Empero, hacia el final de susDiscursos tuvo la generosidad de reconocer que, por excepción,
hombres como Gainsborough podían alcanzar la excelencia (si no el éxito mundano) apartándose de
aquellos preceptos.

Gainsborough —dice— “encontró un camino propio para realizar sus fines”. Sin embargo, aconsejaba
a sus oyentes que se guardaran de seguir tal ejemplo, y en la elocuente conclusión de los Discursos
afirma una vez más que, en arte, el éxito más alto es fruto del trabajo ahincado. Hasta Miguel Ángel,
que “como ningún otro podía proclamar la eficacia de la inspiración y el genio innatos, debía el dominio
de su arte al estudio perseverante y no a los dones de la naturaleza, según lo expresó él mismo a Rafael”.

En un ejemplar de los Discursos, Blake estampó en 1801 —treinta años después de pronunciados—
algunas observaciones que muestran con elocuencia la reacción del genio innato frente a los Reynolds
y a sus preceptos. “Este hombre —dice— fue inspirado por Satanás para rebajar al arte.” Al leer los
discursos de quien había “ganado el aplauso y la recompensa de los ricos y los poderosos”, Blake no
podía experimentar “más que indignación y cólera”.

LosDiscursos de Reynolds a la Real Academia son la simulación hipócrita del quemuestra la
sonrisa más dulce cuando se dispone a traicionar. Su elogio de Rafael es la sonrisa histérica
de la venganza; su dulzura, su candor, la trampa escondida, el manjar envenenado. Para
elogiar a Miguel Ángel, le atribuye cualidades que este aborrecía, y en Rafael critica las
únicas virtudes que el artista apreciaba.

Expresiones de parecido tenor abundan a lo largo de casi cuarenta páginas, en las cuales, aparte de
una defensa de su estilo pictórico (la delineación en oposición al claroscuro), Blake vuelve, una y otra
vez, a dos temas: la tradición y el talento individual, y la protección de las artes. Reynolds se “burlaba”
de la inspiración y la visión (que “han sido, son y serán siempre —así lo espero mi elemento, mi perenne
morada”), y orientaba el mercado en favor del tipo de obras que pintaba él mismo:

“Los ricos de Inglaterra forman sociedades para vender cuadros y no para comprarlos. El
artista que no desprecia este tráfico, no vela por sus intereses ni cumple con su deber… En
Inglaterra nadie pregunta si el pintor es talentoso y genial; solo se quiere saber si es torpe
y humilde, si se inclina ante las opiniones que los nobles sustentan en materia de artes y
de ciencias. Si lo es, se lo tendrá por bueno; si no, se lo condenará al hambre.

59



Podría pensarse que esta querella entre Reynolds y Blake es cosa añeja y que nada aporta a nuestro
tema, el del éxito artístico en la época presente, pero, aunque en algunos países las academias del siglo
XVIII ya están algo venidas a menos, siguen ejerciendo poderoso influjo sobre la burguesía, por cuya
razón el artista que se adhiere a los cánones académicos suele tener éxito en lo social y en lo económico.
El concepto de éxito es, por supuesto, muy ambiguo; de ahí que sea necesario distinguir —como lo hacen
los franceses— entre un succés d´estime y un succés fou. Mas lo que Reynolds y Blake vienen a decir es
que el éxito depende, en gran medida, de las cualidades personales: el trabajo ahincado, en el caso del
primero; la inspiración, en el segundo. Así, dando por supuesto que el artista posee sensibilidad innata,
podríamos llegar a la conclusión de que cada cualidad depara una diferente clase de éxito, desgraciada-
mente, empero, el artista de sólida fama envidia al genio innato, mientras que el genio indisciplinado
y espontáneo envidia la sólida fama de quien ha triunfado merced al cultivo asiduo de sus modestos
talentos.

Otro factor determinante del éxito —y casi tan importante como el genio o el estudio tenaz— es el
“encanto” (aunque algunos artistas se hagan de prestigio gracias a su fama de “difíciles”, o sea, cultivando
lo opuesto del encanto).

Quizá no valga la pena extenderse en consideraciones sobre esta cualidad, que es harto evidente;
pero quien observe el mundo del arte verá hasta qué punto puede influir la personalidad del artista. No
consiste el “encanto” en mera habilidad para entablar relaciones con los colegas, los vendedores, los
coleccionistas, los directores de museo y los críticos. Tales exquisiteces ayudan más bien al artista de
segunda categoría, ya que los grandes creadores pueden darse el lujo de hacerlas a un lado (fue el caso
de Miguel Ángel, el de Gauguin…). Pero, puesto que el carácter sella el destino del hombre, la imagen
pública del artista se formará, no solo por la prueba objetiva encerrada en su obra, sino también por
el efecto social que se derive de su comportamiento. No hay camino más seguro hacia el éxito que la
creación de una leyenda; imposible desconocer el papel que la vida romántica, andariega o simplemente
desventurada de Gauguin, Van Gogh, Modigliani y Utrillo desempeñó en el éxito (¡ay, póstumo!) de
estos artistas. Pero una leyenda va formándose espontáneamente; no es dable crearla adrede, si bien
algunos artistas, a falta de otros recursos, intentan hacerlo. Podríamos decir que una leyenda no se crea
sin sufrimiento (malheur); cosa muy diferente son, pues, esas reputaciones nacidas por obra y gracia
del despliegue publicitario. El “exhibicionismo” que con tan buen resultado practican Salvador Dalí y
Georges Mathieu, es el arte redimido por las artes de la publicidad.

Desde luego, el artista contemporáneo debe tomar muy en serio el papel de la publicidad, aunque
solo sea porque forma parte de un sistema económico que funciona a través de ella (la situación es algo
diferente en el sistema comunista, pero de momento haremos a un lado la complicación que el estudio
de este punto significaría). El artista que vive bajo el régimen capitalista se ve obligado a dedicar mucha
atención a los problemas de las exposiciones y las ventas. Estas últimas se efectúan por medio de una
organización complejísima, dominada casi totalmente por particulares, lo cual no excluye, empero, la
existencia de cooperativas de venta, organizadas, por lo general, en beneficio de los artistas que actúan,
no han ganado reputación suficiente para atraer el interés del comprador. Las ventas a los coleccionistas
todavía se hacen sin intermediarios; pero en los contratos entre artistas y negociantes de obras de arte
suele haber una cláusula mediante la cual se establece que todas las ventas pasarán por las manos de
los segundos, cosa que ahorra muchas molestias a los primeros y asegura la uniformidad de las escalas
de precios.

Los negociantes de obras de arte utilizan métodos propios de la publicidad y la promoción, cuyo
éxito quizá decida el del artista. No hay correspondencia exacta entre la calidad de la obra y el éxito del
creador; como en todas las esferas competitivas, es posible colocar un producto inferior, si se dispone
de una organización comercial superior, organización que quizá abarque toda la gama de trucos de la
profesión publicitaria.

60



Hoy en día las obras de arte son objeto de la misma habilidosa promoción que se hace a los cigarrillos
y los cosméticos. Empero, el éxito logrado por la aplicación de tales métodos está sujeto a la crítica
independiente; de ahí que sean indispensables la existencia de órganos de crítica independiente y la
actuación de críticos incorruptibles.

En lo referente al gusto, resulta imposible engañar siempre a todo el mundo, pero la verdad es que,
cuando el artista se ha puesto de moda gracias a la publicidad, para destruir su falsa reputación se re-
quieren años de paciente labor crítica, dado que los lectores de la crítica seria forman reducida minoría.

El papel que desempeña la moda —siempre que sea dable separarla de los métodos publicitarios— es
inexplicable. Se da el caso de artistas que, sin publicidad previa y sin poseer dotes señaladas, se hacen
famosos de la noche a la mañana. Sus obras se exponen por primera vez en una galería y empiezan
a venderse en seguida, aunque no tengan el respaldo de la crítica ni el apoyo de la propaganda. (Por
supuesto, es mucho más corriente el caso del artista cuya obra no se granjea el favor del público, pese
a contar con la aprobación de los críticos y a estar bien publicitada.)

Ante esto solo cabe suponer que, por azar, el artista ha dado satisfacción a una necesidad reprimida
del inconsciente colectivo, pues el mismo fenómeno se da, en la literatura, con la novela que, por razones
inexplicables, se convierte en best-seller.

El azar desempeña así un papel muy importante en el logro del éxito; muchomás que el que le hubiera
atribuido un crítico racionalista como sir Joshua Reynolds.

Pero señalar estos casos —los del azar afortunado— es mostrar solo un aspecto del fenómeno que
también tiene su lado negativo. El fracaso que en vida persiguió a muchos artistas reconocidos póstuma-
mente, tal vez se debiera a características personales —timidez, apocamiento— o a ineptitud comercial,
pero acaso también se debiera a la mala suerte. Pues, fuera de la mala suerte que para el artista significa
haber nacido en un lugarejo de provincias o en un país pequeño (azares que perjudican al poeta más
que al pintor); fuera de la mala suerte que significa haber nacido en la pobreza o padecer algún defecto
físico (mala visión, por ejemplo) hay, en la trayectoria de todo artista, un elemento de fatalidad que no
es posible dominar, pues en estos juegos del destino la gente que conocemos o los lugares que visita-
mos gravitan sobre nosotros en forma decisiva. Muchos artistas han señalado la importancia capital de
algún encuentro inesperado, de algún influjo personal que dio nuevo rumbo a sus vidas. El ejemplo más
característico de ello es, quizá, la influencia que Masaccio tuvo sobre Fra Angélico. En nuestra época, el
ejemplo esta dado por la importación de un arte desconocido —la escultura tribal de África y Oceanía—
como consecuencia de la acción colonialista desarrollada a lo largo del siglo XIX.

Hay otro elemento —el más impalpable de todos— que debemos tener en cuenta: el Zeitgeist. No
incurriré en la presunción de ponerme a definir ante un público germano este concepto que, nacido en
Alemania, se impuso luego en los demás países. El Zeitgeist en cierto modo tiene algo que ver con el
problema de la moda, al cual ya me he referido, pero la moda es un epifenómeno de duración limitada
y circunscripto a ambientes restringidos. El Zeitgeist es algo que impregna toda una época y penetra
todas sus manifestaciones intelectuales. No hay forma de rehuirle; sin embargo, algunos artistas —los
realmente grandes, por lo común— están menos sujetos a su influencia que los otros.

Ya he mencionado a Blake, buen ejemplo —en cuanto poeta, no en cuanto pintor— de lo que acabo
de decir. Parecido a su caso es el del poeta alemán Hólderlin, aunque este encontró en el carpintero
Zimmer, quien lo acogiera durante los largos años en que fue víctima de la demencia, más comprensión
y simpatía que en contemporáneos ilustres como Goethe y Schiller. En cuanto a las artes plásticas, es
representativo el caso de Hans von Marees. Como vemos, pues, tenía razón Wordsworth al decir que el
artista original tiene que crear el público capaz de apreciar su obra. En todo artista hay un proselitista.

Se plantea, por último, un problema sociológico general muy grave en las sociedades democráticas
y para el cual no hay solución fácil dentro del concepto común y corriente de democracia. En el arte,
como en cualquier otra actividad, el éxito trae distinción, lo cual, en las sociedades capitalistas, significa

61



también cierta riqueza relativa. Una de las anomalías de la sociedad comunista —según la forma que ha
tomado en Rusia y China— consiste, precisamente, en que el solo concepto de artista se equivale con el
de elite; de ahí que los artistas gocen en dichos países no solo de posición social superior, sino también
de privilegios varios, incluidos los económicos. Es verdad que, sobre todo en China, deben disfrutar de
ellos sin ostentación ni estridencia, pero no es menos cierto que existen.

El más grande sociólogo demócrata de nuestro tiempo, Karl Mannheim, reconoció la existencia de
este problema. Vio en él un caso especial del problema general que se plantea debido a la necesidad de
conciliar la “libertad” (indispensable para el artista si este ha de funcionar como tal) con el ideal demo-
crático de la igualdad. En términos generales, la solución se logra dando al arte una función orgánica
dentro de la vida de la colectividad. No escapaban a Mannheim los peligros implícitos en el concepto
de art engage (realismo socialista, arte propagandístico, etc.), pero creía que el extremo opuesto —el del
arte por el arte— era igualmente peligroso. En el siglo XIX, por ejemplo,

la posición social de un gran sector de la elite intelectual era la del bohemio, la del hombre
carente de vínculos sociales sólidos, sin una bien definida ubicación dentro de la sociedad,
los miembros de este grupo vivían en un curioso ambiente, donde el genio de verdad y el
que presumía de tal se codeaban con los vástagos descarriados de las familias aristocráti-
cas o burguesas, con elementos desclasados, con prostitutas, actorzuelos y otros seres de
esa laya, prófugos de la sociedad organizada. Todo ello influyó mucho en su modo de pen-
sar. Intelectuales así formados cultivarán un orden de valores sin relación alguna con las
preocupaciones que afectan al común de la gente.

Mannheim creía, con optimismo, que esta situación podría cambiar dentro de una sociedad democrá-
tica, no porque ella fuese a convertir al artista en propagandista ni a darle conciencia social, sino por
obra de un proceso de “integración” que el pensador alemán no llega, empero, a definir en detalle. Sim-
plemente da por sentado que “a medida que avance la democratización, irán tornándose más firmes y
orgánicos los vínculos entre los estratos intelectuales y la sociedad en general. Ello no quiere decir que
el arte haya de volverse crudamente propagandístico, sino tan solo que tendría en la vida una función
mas orgánica que la que cupo al arte por el arte”.

Mannheim escribió estas palabras en 1933, pero aun no se ha dado en el mundo democrático ese
Demokratisierung des Geistes que vaticinó. Por el contrario, el arte es cada día más abstruso y esotérico,
se halla cada vez más alejado de las preocupaciones que afectan al común de la gente. Con decir que
este hecho representa el culto del arte por el arte no resolvemos el problema ni diagnosticamos cien-
tíficamente un fenómeno tan extendido y tan cargado de significación cultural como el arte abstracto.
Podemos explicar el arte abstracto en términos sociológicos diciendo que es el arte de una civilización
divorciada de la naturaleza y de los procesos orgánicos de la producción, mas esto significa, solamen-
te, que la sociedad industrial democrática ha producido el tipo de arte que se aviene mejor con sus
características. Mannheim echaba de ver que

hay una correlación intrínseca entre la creciente abstracción de los símbolos utilizados
por el artista para comunicarse con su público y el carácter democrático de la cultura. Las
elites que no se ven impulsadas a hacer accesibles sus conocimientos al mayor número, no
se preocupan de la formalización, el análisis y la articulación. Se dan por satisfechas con
la intuición lisa y llana o con el sacro saber que está reservado a la propia elite y que esta
lega en bloque a quienes la integran.

Creía Mannheim que el artista perteneciente a las sociedades democráticas modernas cedería poco
a poco ante ese esoterismo, porque en dichas sociedades existe una tendencia a excluir los elementos

62



cualitativos en beneficio de la mayor posibilidad de comunicación. Mas no es eso lo que ha ocurrido
en el mundo occidental; por el contrario, pese a la difusión de las informaciones posibilitada por la
televisión y el cine, se agranda el abismo que separa al arte —cada vez más concreto y autosuficiente—
de esos medios de comunicación —la prensa, la televisión, el cine— que informan a la opinión por
medio de imágenes populares. Como resultado de ello hay en la actualidad dos conceptos de éxito:
el succés d’estime, circunscripto a una elite (aunque sea una elite numerosa), y el éxito logrado entre
las masas medianamente instruidas merced al empleo de muy diversos medios de comunicación. La
necesidad de usar estos feos neologismos (elite, masas, medios de comunicación) indica cuán nueva
es esta situación cultural. La esperanza o la creencia que abrigaba Mannheim en el sentido de que
estos conceptos se fusionarían con el transcurso del tiempo, de que en la sociedad democrática el juicio
cualitativo se impondría al cuantitativo, es confesión plena de que el ideal aristocrático de las bellas artes
no tiene aplicación en una sociedad igualitaria. Es la conclusión a la que, partiendo de puntos diferentes,
llegaron Nietzsche y Burckhardt; es la disyuntiva que se nos plantea hoy, poniendo al desnudo sus
contradicciones aun no resueltas.

63



La libertad del artista

El burgués cree que la libertad es ausencia de organización social; que es una cualidad negativa (la
eliminación de las trabas que se oponen a ella) y no positiva (es decir, la recompensa al esfuerzo y al

saber…). A causa de este sofisma inicial, el tipo de intelectual a que hacemos referencia quiere curar los
males sociales —las guerras, por ejemplo— mediante acciones individuales negativas, como la no

colaboración, la resistencia pasiva y la insumisión militar por motivos de conciencia. Ello ocurre porque es
incapaz de desembarazarse de la creencia de que el hombre es libre. Pero hemos demostrado que el

individuo nunca lo es. Solo puede hacer lo que desea si recurre a las fuerzas sociales… Mas para valerse de
ellas es menester que las comprenda. Debe tomar conciencia de las leyes que rigen a la sociedad, de la
misma manera que, para levantar una roca, es preciso conocer las leyes físicas relativas a la palanca.

Christopher Caudwell, Studies in a Dying Culture, 1938.

Una de las generalizaciones más obvias para quien estudie la historia del arte es la de que, en diferen-
tes épocas, han predominado otras tantas concepciones de la técnica y el contenido del arte, pero que,
en su momento, se vio en esas concepciones el modo normal de expresión. Si nos percatamos de esta
relatividad de los cánones aceptaremos, como cosa inevitable y natural, la idea de que las particulares
condiciones de nuestra época deben dar nacimiento a un estilo propio de arte. Concedida esta posibili-
dad es dable aceptar también, como cosa perfectamente natural, que la capacidad de apreciación artística
del pueblo sufra un retraso, y que las nuevas formas del arte habrán de encontrarse a sí mismas luego de
librar batalla con las tradiciones legadas por el pasado inmediato. Mas la situación contemporánea pre-
senta un rasgo característico: no hay, actualmente, un arte al que, en rigor, podamos llamar moderno,
sino, por lo menos, cuatro o cinco estilos que tienen derecho al calificativo. Tenemos, en primer lugar,
los estilos propiamente modernos cuya definición más acertada es la de surrealismo y constructivismo,
estilos que, al irse definiendo en forma más lógica y coherente, parecen ir tornándose incompatibles.
Mas para completar el cuadro del arte actual es forzoso admitir la existencia independiente de otros dos
estilos: el realismo y el expresionismo.

Por realismo entendemos ese estilo que trata de representar la realidad objetiva delmundo exterior. La
palabra “realismo” puede usarse, en sentido más restringido, para definir un estilo artístico que se aplica
a mostrar los aspectos peores de la vida o que se concentra en los detalles sórdidos u horrendos; empero,
tal acepción no tiene gran rigor lógico. También se confunde realismo con naturalismo, palabra esta que,
o bien es sinónimo de realismo, por lo cual resulta innecesaria, o bien se refiere a algo más restringido,
es decir, a ese aspecto del mundo que solemos identificar con la “naturaleza”: los árboles, las flores, el
paisaje en general y hasta la naturaleza humana. A despecho de su ambigüedad, la palabra “realismo”
nos permite definir, en sentido filosófico estricto, a la escuela que en literatura y artes plásticas procura
ofrecer una representación exacta del mundo exterior u objetivo o, mejor dicho, de ciertos detalles
escogidos de ese mundo.

También el expresionismo se basa en la observación del mundo exterior, pero no pretende ser objetivo.
Admite que el elemento registrador —el artista— es un elemento sensible o subjetivo, y entiende que
su visión del mundo necesariamente ha de estar influida por la reacción emocional que le produce lo
que ve. El artista expresionista puede creer en la existencia de una realidad objetiva; pero en realidad es
puramente hipotética, y la realidad real —única realidad que el artista puede registrar con fidelidad— es

64



la sensación provocada en su espíritu por el agente exterior. Una cámara fotográfica —nos dice— podrá
registrar los rasgos externos de sir Winston Churchill; mas no es este el Winston Churchill que captan
mis sentidos, ni tiene relación alguna con las reacciones emocionales que se producen en mí al ver a
Winston Churchill. Si pinto lo que veo y siento al mismo tiempo, no saldrá de ello el retrato fotográfico
del personaje; saldrá, muy probablemente, eso que llamamos una caricatura del personaje. Es decir que
la obra, más que realista, será expresiva.

Si dividimos el arte en los cuatro grupos mencionados, comprobaremos que abarcan todas las ma-
nifestaciones de la actividad artística de nuestra época, e incluso todas las manifestaciones habidas en
las épocas precedentes. La nuestra ofrece solo una particularidad: los cuatro tipos de actividad artística
tienden a producirse en forma simultánea, mientras que antaño el énfasis recaía en alguno de ellos, con
exclusión de los otros tres. No obstante, es preciso comprender que estos cuatro tipos de actividad son,
todos, naturales; más: que corresponden, exactamente, a cuatro tipos de actividad, con larga historia y
vieja tradición, rescatados hoy por la psicología.

La mente del hombre no es terreno cuyo mapa pueda trazarse con exactitud; sin embargo, los psicó-
logos han recurrido a ciertas representaciones esquemáticas que contribuyen a darnos en forma clara
el cuadro de una realidad compleja y oscura. La más útil de estas fórmulas es la elaborada por Jung;
mas, como reconoció el propio Jung en su libro sobre los tipos psicológicos, la ciencia general de la
psicología ha ido delineando los límites y las zonas principales.

No es necesario que efectuemos aquí1 un estudio en profundidad; nos bastaban los principios —
hoy lugares comunes— que establecen una distinción entre cuatro facultades primarias de la mente.
A esas cuatro facultades o actividades, coexistentes en cada individuo, las denominamos pensamiento,
sentimiento, intuición, y sensación.

Ahora bien: aunque cabe concebir que la mente humana es capaz de albergar estados de pensamiento
puro, sensación pura e intuición pura, la mayor parte de su actividad es de naturaleza heterogénea y
se desarrolla entre estos puntos cardinales. Así, el pensamiento se convierte, imperceptiblemente, en
pensamiento intuitivo, al que denominamos especulación; luego, a través de la intuición, se torna en
sentimiento intuitivo; a través del sentimiento, en sentimiento sensorial; a través de la sensación, en
pensamiento sensorial (o pensamiento empírico), y, así, vuelta al pensamiento. Pero en cada individuo
tenderá a predominar una u otra de las funciones primarias de la mente, y, según Jung y otros psicó-
logos, eso que denominamos el carácter de un individuo —el tipo psicológico al cual pertenece— está
determinado por el equilibrio establecido entre las cuatro funciones primarias.

Las artes plásticas, como es natural, se expresan a través de la sensación, pero lo que expresan es
la mente o la personalidad del artista. Si es dable distinguir cuatro tipos de personalidad mental, es
lógico, entonces, que haya cuatro tipos de arte correspondientes a aquellos. Y, según hemos visto, los
hay. Solo nos queda, pues, identificar cada tipo con la función psicológica respectiva, tarea que no ofrece
dificultad alguna. Si nos embarcáramos en la demostración pormenorizada de esas correspondencias,
nos veríamos obligados a recurrir a tecnicismos psicológicos que están aquí fuera de lugar y que, en
todo caso, tienen un valor puramente esquemático. Pues es necesario repetir, y con énfasis, que no hay
límites precisos entre estas divisiones de la mente y del arte: las unas se fusionan con las otras. Así,
entre el realismo y el constructivismo, entre el constructivismo y el surrealismo, entre el surrealismo y
el expresionismo, y, por último, entre el expresionismo y el realismo se dan tipos intermedios de arte que
funden pensamiento con intuición, intuición con sentimiento, sentimiento con sensación o sensación
con pensamiento.

1En Educación por el arte he expuesto el tema en forma mucho más detallada. (Véase el capítulo titulado “Temperamento
y expresión”.)

65



He recurrido a esta comparación psicológica para echar luz sobre el logro más llamativo del arte
contemporáneo, y del que este aun no tiene conciencia. El arte moderno se ha abierto camino por entre
limitaciones y barreras que, artificialmente, trazaron una noción errónea sobre la personalidad humana,
noción cargada de unilateralidad y prejuicio. La psicología ha demostrado que la mente del hombre es
compleja, que es un equilibrio de fuerzas —de diversos impulsos inconscientes— y que los distintos
tipos psicológicos pueden dividirse según el predominio de tal o cual impulso o grupo de impulsos. Lo
que afirmo, pues, es algo muy sencillo, algo que debió haberse admitido siempre; vale decir, que no hay
cierto tipo de arte al que todos los tipos de hombre deban adaptarse, sino tantos tipos de arte como tipos
de hombre hay; y que las categorías en que dividimos el arte deben corresponderse con las categorías
en que dividimos a los hombres.

Cuanto he dicho no excluye el problema filosófico del valor, al cual me referiré más adelante, pues
no creo que sea imposible formular juicios sobre los diversos tipos de arte o de seres humanos. Mas,
desde el punto de vista científico, cada tipo de arte es la expresión legítima de un determinado tipo de
personalidad mental. O sea que, desde el punto de vista científico, realismo e idealismo, expresionismo
y constructivismo, son fenómenos naturales; por ende, las escuelas antagónicas en que se dividen los
hombres no son sino el producto de la ignorancia y el prejuicio. El eclecticismo genuino puede y debe
deleitarse con todas las manifestaciones del impulso creador del hombre.

Si pudiéramos imaginar una sociedad donde todo individuo actuase con independencia, produciendo,
dichoso, lo que quisiera producir, sin ser objeto de la intromisión de sus vecinos, entonces cada artista
podría expresarse en la forma que juzgara más conveniente. Constructivistas y surrealistas, realistas y
expresionistas vivirían y trabajarían en perfecta concordia. Esto no quiere decir que tal agrupamiento de
individuos sea una quimera; al contrario, es el ideal cuya cristalización debemos proponernos. Pero, en la
actualidad, vivimos en sociedades de índolemuy diferente. Todas las sociedades que, juntas, constituyen
la civilización moderna, están grandemente organizadas y son en extremo complejas. Así, de acuerdo
con el tipo de organización que le es propio, favorecen determinado tipo de arte o llegan, incluso, a
reprimirlos a todos.

Es dable dividir a las sociedades modernas en dos tipos generales: las totalitarias y las democráticas.
Verdad es que en la India o en el océano Pacífico puede existir algún pequeño Estado que represente
otra concepción de la sociedad —la feudal o la comunista primitiva—, pero esas colectividades sonmeras
reminiscencias. La tendencia general de las fuerzas económicas modernas obliga a la sociedad a adoptar
una u otra de esas formas, sumamente organizadas y complejas, que denominamos democráticas y tota-
litarias. En teoría, hay entre ambas una diferencia muy neta, y, más aún, tan inconciliable que ha dado
origen a sangrientos conflictos. En la práctica, empero, y sobre todo bajo el apremio de la guerra, ambas
formas tienden a aproximarse: la totalitaria, haciendo concesiones a la libertad con objeto de mantener
en alto el espíritu combativo y la cohesión nacional; la democrática, centralizando el poder en aras de
la eficiencia y el poderío bélico. Dado ese contexto, sería mejor que abandonáramos la ambigua palabra
“democracia” y presentaramos la oposición en términos tajantes: concepción totalitaria y concepción
libertaria.

El rasgo que principalmente las distingue es este: en el Estado totalitario, la sociedad es una organi-
zación planificada a la cual se hallan sometidos todos cuantos la integran; en la colectividad libertaria,
en cambio, la sociedad es el resultado de la cooperación que los individuos libremente se dispensan
en bien de todos. El Estado totalitario ofrece la ventaja —aparente— de la eficacia, pero al ahogar la
iniciativa del individuo se convierte en una máquina rígida, inorgánica, falta de vitalidad. La sociedad
libertaria, fluida y en apariencia ineficaz, exaspera al hombre de temperamento metódico; mas nosotros
sostenemos que, aunque pródiga —como la naturaleza misma—, esa sociedad vive y deja vivir, favorece
el desarrollo de la sensibilidad y la inteligencia individuales.

66



Aceptados estos hechos, lo que suponíamos a priori —como conclusión emergente de ellos— se da en
la realidad. Vemos así que Rusia y China, acabados ejemplos de organización totalitaria, son, justamente,
los países donde el predominio del realismo se debe, más que a otra cosa, a la imposición de las autori-
dades.2 El realismo es el estilo oficial, el único posible; a él, han de ceñirse todos los artistas. Todos los
otros estilos quedan proscriptos; quien los practique será objeto de persecuciones. Señalemos al respec-
to —pues el hecho tiene interés— que la proscripción no solo rige para el surrealismo y el expresionismo,
estilos a los que tal vez pudiera atribuirse cierto efecto socialmente desintegrador, sino también para el
constructivismo, cuya finalidad es tan positiva y tectónica. Quienes exaltan lo racional por sobre todas
las cosas, rechazarán, inevitablemente y por instinto, toda actividad que proceda de otras regiones de la
mente. En el caso de la sociedad democrática, no podemos hacer tan neta identificación a priori, y por
muy buenas razones. La actitud libertaria es experimental; de allí que en el terreno de las artes acoja
toda forma de actividad que suponga una hipótesis de trabajo. El filósofo norteamericano John Dewey
mostró la identidad que existe entre la democracia y el método científico. Citaré al respecto algunos
pasajes de su libro Freedom and Culture3:

Por su naturaleza misma, la ciencia, más que tolerar la diversidad de opiniones, la ve con
buenos ojos y la fomenta. Al propio tiempo, es exigencia suya que la investigación derive de
un conjunto de conclusiones acordes, emergentes de la prueba proporcionada por los hechos, y
luego, que las conclusiones así establecidas queden sujetas a lo que resulte de investigaciones
posteriores. No creo que las democracias hoy existentes hayan aplicado cabalmente el método
científico cuando escogieron el tipo de organización y la forma de acción que hoy las caracteri-
zan. Pero sí creo que la metodología democrática, al igual que la científica, implica libertad de
investigación, tolerancia para con las opiniones divergentes, libertad de expresión y libérrima
difusión de todo nuevo conocimiento, cuyos destinatarios son todos los individuos integrantes
de la colectividad. Cuando la democracia se gloria de reconocer abiertamente que hay proble-
mas y que es preciso analizarlos en cuanto tales, los grupos políticos que se niegan a admitir
las opiniones contrarias —y que de ello hacen punto de honor— quedarían relegados a la os-
curidad donde irán a caer los grupos que, en el terreno de la ciencia, hacen gala de idéntica
actitud.

De igual manera, diría yo que cuando la sociedad así descrita —de carácter libertario, como vemos—
reconozca abiertamente que hay distintos tipos de personalidad y que es preciso dejarlas expresarse
libremente en lo artístico, los grupos que en el terreno del arte se niegan —y hacen de ello punto de
honor— a reconocer los estilos contrarios, quedarán relegados a la oscuridad donde irán a caer los
grupos que, en el terreno de la ciencia, hacen gala de idéntica actitud. La intolerancia y el exclusivismo
están reñidos con la libertad, como lo están el exclusivismo social y la intolerancia política. En este
respecto, el arte y todas las modalidades de expresión cultural gozan de la misma categoría que las
opiniones políticas.

El método científico, pese a su relatividad, a su carácter permanentemente experimental, implica
cierto progreso y permite llegar a algunas conclusiones. El progreso podrá ser lento, las conclusiones
podrán ser aproximadas, pero, en determinado punto, parecería que el problema se resuelve y que
surge una línea de acción. Solo en el ajedrez, en las palabras cruzadas y, a veces, en las matemáticas, el
problema se plantea con el exclusivo objeto de llegar a una solución. La organización de la sociedad tiene,
pues, o debe tener, un objetivo definido. En términos generales, puede decirse que ese objetivo consiste

2No tanto en China; allí, la libertad artística encuentra algún asidero so pretexto de la tradición. Tal, como pude observar
durante la visita que hice al país en 1959.

3Londres, Allen & Unwin, 1940, p. 102.

67



en la realización de un modo de vida digno del hombre, en la felicidad de todos los seres humanos, etc.;
pero a veces tiene un objetivo más concreto. Omejor dicho, el objetivo general se subdivide en objetivos
más inmediatos, más detallados, en jornadas más breves del camino que nos llevará a la consumación
de nuestro propósito. Hoy, casi todos esos objetivos se encuentran subordinados a uno: la defensa de la
libertad contra el poderío totalitario de Rusia; pero en épocas más normales tenemos diversos objetivos
sociales y culturales, algunos de los cuales entran en los dominios del artista. Justamente porque son
diversos, esos objetivos imponen la existencia de todos los tipos de artista, y no la de uno solo. Veremos a
continuación, muy brevemente, cómo podría desempeñarse cada tipo de artista en la sociedad libertaria
del futuro.

La democracia no desprecia ni ahoga esa facultad a la que el socialista totalitario da categoría de
exclusiva: la facultad de razonamiento. El socialista libertario debe también planificar, pero sus planes,
amén de ser experimentales y elásticos, darán cabida y empleo a todas las facultades humanas. Así,
planificará la construcción de una nueva ciudad o la remodelación de otra. Mas al hacerlo no solo tendrá
en cuenta los factores racionales, como la distribución de los edificios, la amplitud y el trazado de las
calles, la necesidad de destinar espacio a los sitios de diversión y a los lugares abiertos; tendrá en cuenta
asimismo las relaciones de volumen a volumen, de superficie a superficie, de línea a contorno, hasta
que haya logrado, merced a la facultad de la intuición, una armonía natural. Pero esto no es suficiente.
El planificador libertario debe también recordar que las ciudades se hacen para los hombres; que las
casas y los edificios estarán habitados, no por cifras, sino por seres humanos dotados de sensaciones
y sentimientos, y que esos seres humanos serán desdichados a menos que tengan la posibilidad de
expresarse libremente en el medio que los circunda. Acaso estas facultades solo puedan expresarse en
forma individual o en actividades de grupo, como el teatro y el deporte; pero al menos hay que proyectar
la ciudad en forma que permita ejercitarlas. Sin duda, el planificador se acordará de destinar espacio a
un teatro y a un campo de deportes; lo que tal vez olvide, sin embargo, es disponer los medios que dan
a cada individuo la posibilidad de recogerse en su intimidad. Pues la sociedad, en su conjunto, posa en
último término sobre la felicidad personal.

De ella depende también el futuro del arte. Mas debo aclarar aquí que por “felicidad” no entiendo ese
estado de satisfacción ahíta que, de todos los estados de ánimo, es el menos propicio para la creación
de una obra de arte. Por lo que hace al arte, la felicidad está en el trabajo, en la capacidad y la aptitud
para crear algo que responda al anhelo de nuestro corazón. La felicidad no reside en la posesión del
objeto creado, sino en el acto de crearlo. Tal, la tesis que con insistencia —y con razón— defendía Eric
Gill. La tesis, pues, de “que la cultura humana es el producto natural del vivir humano, y este, a su vez,
el resultado del trabajo del hombre; que el ocio es, en su esencia, recreativo, pero la recreación tiene
por objeto prepararnos para vivir y para hacernos gozar inmensamente de la vida”.

Al acto de construir una mesa lo llamamos trabajo; en cambio, al de pintar un cuadro le damos el
nombre de arte si nos proponemos vender la tela, y el de recreación si lo hacemos por pasatiempo. En
realidad, no hay tal diferencia: el arte no se encuentra determinado por la finalidad que asignamos a la
obra, sino por las cualidades intrínsecas de esta, por las cualidades de que el artista la dota. El placer
que el arte nos causa viene del acto de la creación, y también —en forma secundaria, pero estimulante—
del acto mental de la recreación a través de la contemplación de la obra.

Lo que me propongo, al formular estas precisiones, es combatir toda concepción estrecha sobre el
artista y la obra de arte. Cada ser humano es un artista en potencia, y esa potencialidad tiene gran
significación social. El individuo y la sociedad son los polos opuestos de una relación muy compleja. El
individuo, al nacer, es antisocial; para comprobarlo basta observar a un niño en sus primeros días de vida.
El ser humano se sociabiliza luego de un doloroso proceso de adaptación en cuyo transcurso se forma eso
que llamamos personalidad y que no es tal, sino el carácter intermedio resultante de la subordinación de
aquella a las pautas de normalidad social imperantes. Producto de esa transacción, de ese desajuste, son

68



los trastornos psíquicos que afectan a los seres humanos. Pero esos trastornos pueden evitarse, en gran
medida, gracias a la práctica del arte. Según he podido observar, las personas que construyen, que hacen
objetos, parecen estar menos expuestas a las enfermedades mentales. Esta afirmación es fruto —ya lo
dije— de mera observación personal, y carezco, para corroborarla, de datos más precisos y generales;
no obstante cabe señalar, como esbozo de confirmación, que la “terapia ocupacional” es hoy día una de
las formas consagradas en el tratamiento de los desórdenes psíquicos. Ello no quiere decir, desde luego,
que la única función del arte sea la de contribuir a la salud, pero sí que tiene un efecto subjetivo. El
artista no solo crea un objetivo que le es exterior; al hacerlo, también reorganiza el equilibrio de los
impulsos que lo recorren interiormente.

Tras este análisis de la función social del arte, vemos que la concepción libertaria del mismo sale
fortalecida. Comprobamos igualmente que la existencia de todos los tipos de arte, sobre ser permisible,
es deseable. Pues las necesidades de la sociedad imponen algomás que la creación de nuevas estructuras
externas; exigen también determinadas estructuras internas de lamente, capaces de darnos el goce pleno
de la vida. Por ello debemos buscar los métodos que permitan aflorar al artista latente en cada uno de
nosotros.

Queda en pie, sin embargo, el problema del valor en el arte.
Puede que algún día todos nos volvamos artistas, pero, de no cambiar totalmente la naturaleza hu-

mana, serán muy contados los grandes artistas. ¿Cómo medir esta diferencia… la diferencia entre la
mediocridad y el genio?

A decir verdad hay, no una, sino varias medidas. Ciertas personas —en ocasiones, la mayoría— usan
solo una de ellas; otras se valen, combinadamente, de dos o más. Por mi parte, creo que dichas medidas
son, una vez más, cuatro. Tenemos, en primer lugar, la aplicación directa de un canon, es decir, de una
ley establecida. Esta ley puede referirse a la proporción geométrica, a la combinación cromática, a cierto
tipo de figura humana, a determinado “orden” o “módulo” (en arquitectura). Es una medida de la que
tenemos conciencia y que estamos en condiciones de aplicar exactamente. Pero hay también otra, la de
la sensibilidad. Conforme a ella, se considera al individuo como instrumento sensible que emite y recoge
delicadas vibraciones en presencia del color, las texturas y las relaciones espaciales; de esta manera, se
mide el valor de una obra de arte por el número y la intensidad de las vibraciones emanadas de aquella
captación intuitiva del espacio y del tiempo, la expresión de estas relaciones por medio del ritmo y la
armonía —es decir, la intuición de los valores absolutos de la forma— se encuentran emparentadas con
ese tipo de sensibilidad, si bien poseen caracteres propios y distintivos. Es esta la sensibilidad mediante
la cual captamos la significación dramática o simbólica del contenido plástico de una obra de arte, o
dicho de otra manera, están los sentimientos que en nosotros provocan las imágenes utilizadas por el
artista para expresarse.

Tenemos así cuatro métodos de valoración de la obra de arte, cada uno de los cuales es valedero para
el correspondiente tipo de expresión artística. Entre esos polos críticos habrá, otra vez, modalidades
mixtas de captación y de suerte que la satisfacción producida en nosotros al comprobar que se han
observado los cánones académicos puede verse modificada, de una parte, por la intuición de las rela-
ciones armónicas y, de otra, por nuestra sensibilidad para el color y las texturas. En el otro extremo, la
significación psicológica de las imágenes dramáticas tal vez se conjugue con la reproducción sensitiva
y puede que hasta con la ”abstracción” de ellas: en otras palabras, el surrealismo se volcará —cosa que
ocurre, bien lo sabemos— hacia el constructivismo por un lado y hacia el expresionismo por el otro.
Pero aquí creo yo que vuelven a enfrentarse los puntos opuestos de la brújula, es decir, que no podemos
satisfacer las leyes racionales y conscientes del canon académico y, a la vez, expresar las fantasías de lo
inconsciente. Tampoco creo que la extremada sensibilidad de los cuadros de Monet o de Renoir pueda
conjugarse con las intuiciones formales en que reposa la obra de Seraut o de Ben Nicholson. Empero,
la mente del espectador posee múltiples modalidades de apreciación, múltiples vías de aproximación al

69



arte; por eso no juzgo censurable —al contrario, entiendo muy natural— que el gusto de una persona sea
universalista. El arte, como la mente humana, tiene contradicciones; su equilibrio da el altísimo grado
de tensión que es menester para la creación de las mayores obras de arte.

En realidad, cada uno de nosotros tiende a escoger el enfoque crítico más adecuado a su tipo psicoló-
gico. No es seguro que exista la mentalidad plenamente armónica —aquella donde el pensamiento y el
sentimiento, la intuición y la sensación se encuentran equilibrados—, pero sí es seguro que constituye
el ideal a alcanzar. Solo la mente dotada de ese equilibrio es capaz de gustar la plenitud y la riqueza de
la vida.

Si llegamos a la conclusión de que este ser cabal y armonioso no puede existir en la sociedad actual,
esforcémonos por cambiarla hasta que ese género de vida resulte posible. La lucha en pos de tan grande
objetivo absorberá las energías de la humanidad durante los siglos venideros y, para llevarla adelante,
es de importancia vital que comprendamos la naturaleza del arte y la función del artista.

70



La naturaleza del arte revolucionario

Al igual que la industria, el arte jamás se ha adaptado a las exigencias de los teóricos; siempre altera los
planes de armonía social que estos formulan, y la humanidad, que tiene en mucho la libertad del artista,

no se aviene a dejarla en manos de los creadores de áridos sistemas sociológicos. Los marxistas han podido
comprobar que los ideólogos miran las cosas al revés; por eso, a diferencia de sus enemigos, han de

contemplar el arte como realidad que engendra ideas, y no como aplicación de las ideas.
Georges Sorel, Reflexiones sobre la violencia.

En la introducción a la Crítica de la economía política, Marx reconoció la existencia de “relaciones
desiguales entre el desarrollo de la producciónmaterial y la producción artística” pero no desesperaba de
reconciliar esa contradicción por el método dialéctico, Nunca llegó a resolver el problema, sea por falta
de tiempo o de oportunidad, y algunas de sus observaciones al respecto tienen mucho de generalización
apresurada; no cabe duda, empero, de que, reflexionando más, habría acabado por corregirlas.

Tal habría sucedido, por ejemplo, con la aplicación que da al eterno hechizo del arte griego, producido
según él —y según la hipótesis de Vico, en quien a todas luces se apoya— por ese algo de infantil que
perennemente vive en nosotros.

Este hiato, esta vacilación de Marx debería haber servido, al menos, para que sus discípulos se abs-
tuvieran de tratar con superficialidad una de las categorías más complejas de la historia, que aún no
ha sido enfocada por el análisis dialéctico. El tema —de vastedad inmensa— no nos concierne ahora,
pero es de hacer notar que acerca de él, y partiendo de un criterio frívolo, y, en el fondo, anti dialéctico,
se han hecho afirmaciones sobre la naturaleza del arte proletario que solo derivan en ridículo para los
aspectos culturales del movimiento revolucionario.

El arte revolucionario ha de ser revolucionario. Con esta afirmación simplísima —hasta
perogrullesca— podemos empezar el debate.

No ha de verse en ella, empero, la consigna de pintar cuadros con banderas rojas, hoces y martillos,
fábricas ymáquinas, pues eso sería dar una interpretación harto deleznable. (Me valgo de estos ejemplos,
sacados de las artes plásticas, por simple comodidad. Lo que digo puede aplicarse a lamúsica,1 a la poesía
y a todas las artes.) Sin embargo, los comunistas siguen aferrados a interpretación tan deleznable; de
ahí la adulación partidaria que rodea a un Diego Rivera, pintor capaz pero de segunda fila.

La arquitectura, como arte abstracto que es, nos permite enfocar mejor el problema. (No cabe duda
de que aquella ha experimentado curiosas transformaciones en Rusia; la anomalía tiene sus explicacio-
nes, que, empero, guardan poca relación con la estética.) La arquitectura es arte necesario, vinculado
estrechamente con la reconstrucción social que ha de operarse en un régimen revolucionario. ¿En qué
forma concebimos la arquitectura revolucionaria, dada nuestra calidad de ingleses? ¿Como retorno a
la rusticidad del Tudor, a la majestad del estilo georgiano, a la pompa burguesa del neoclásico? De más
está decir que, al pensar en la ciudad del futuro, prescindiremos de esos estilos. Entonces, ¿no debería-
mos aguardar confiados a que la arquitectura —como dice Walter Gropius— vaya conformándose, no

1La evolución del compositor Shostakovich sirve de patética moraleja. Gerald Abraham analizó muy bien el gradual
menoscabo que ha ido sufriendo este artista. (Horizon, vol. VI, num. 33, setiembre de 1942.) Según Emma Lu Davis (a quien
citamos en la página 82 de este libro), puede que la “presión” no esté inspirada en motivos abiertamente políticos, sino en
la interpretación del gusto popular según los gobernantes. Y esto es aún peor, porque significa que el político se aventura a
hacer e imponer determinado juicio estético.

71



de acuerdo con la imitación estilística ni con el falso brillo ornamental, sino de acuerdo con las formas
sencillas, nítidamente modeladas, en que cada parte se fusiona en el volumen del conjunto”?

Solo así, marchando por el camino que señalan Gropius y sus discípulos, podremos dar “expresión
concreta a la vida de nuestro tiempo”.

Esto es fuerza admitirlo. Si pasamos en seguida a la escultura y la pintura y nos preguntamos qué
paralelo se da en ellas con el nuevo estilo, ¿podemos darnos por satisfechos con Rivera o Tsapline? ¿No
hay, por ventura, una contradicción insalvable entre el arte anecdótico y “literario” de esos pintores y
la vitalidad y la fuerza intelectual de la nueva arquitectura?

Para responder a la pregunta se impone una breve digresión sobre la naturaleza del arte. Toda obra
de arte considerable posee dos elementos: uno formal, que apela a nuestra sensibilidad por razones
no bien esclarecidas, pero que son de origen psicológico, sino fisiológico; y otro arbitrario o variable,
cuyo poder de atracción, más complejo, cubre, como un vestido, las formas subyacentes en é1. Es punto
discutible el de que los elementos formales del arte no están sujetos a cambio; el de que los mismos
cánones de armonía y proporción se hallen presentes en el arte primitivo, en el griego, en el gótico, en
el renacentista y en el contemporáneo. Esas formas son arquetípicas, podríamos decir; se originan en
la estructura física del mundo y en la estructura psicológica del hombre. Por ello el artista puede, y con
algo de razón, adoptar una actitud de alejamiento. Como comprende la importancia del arquetipo, mira
el fenómeno con relativa indiferencia.

El reconocimiento de esas cualidades universales de la forma es perfectamente compatible con la
interpretación materialista de la historia, como lo es el reconocimiento de la permanencia relativa de la
forma humana o de las formas de los cristales en la geología. Algunos factores de la vida son constantes;
pero, por serlo, no forman parte de la historia. La historia se ocupa de aquella parte de la vida que
está sujeta al cambio; y la dialéctica marxista es una interpretación de la historia, no una teoría de la
estructura biológica o de la morfología de la vida.

Si los adversarios del formalismo aceptan que hay en el arte elementos permanentes e inmutables,
podrán admitir que en épocas diversas ha habido diferentes valoraciones de dichos elementos.

En verdad, la única diferencia entre la época clásica y la romántica estriba en el énfasis dado a la
base formal de las obras de arte. No podemos decir que la forma esté ausente en un pintor romántico
como Delacroix ni que sobreabunde en un pintor clásico como Poussin. Si pudiésemos medir el grado
que alcanza la forma en estos dos artistas, tal vez nos encontráramos con que fue igual en ambos.

En el arte clásico la forma tiene tal importancia que el tema se vuelve muy secundario; en el arte
romántico, a la inversa, el asunto se impone por completo a la forma. Podríamos decir, entonces, que la
diferencia es solo de acento. Y de esa manera, injustamente, es como debe ponerse el acento en el arte en
opinión del marxista sensato. Por ende, a los efectos de una generalización histórica de cierta amplitud,
podríamos desechar la estructura formal subyacente y concentrarnos en el estilo y el amaneramiento.
Pues a través de ellos se expresa la ideología predominante de una época.

Si concedemos todo eso, concluiremos en que es vana ilusión del artista el creer que podría mantener-
se, para siempre, en actitud de alejamiento. Solo hay, a mi entender, una excepción lógica: la del artista
capaz de despojar a su obra de las cualidades temporarias y accidentales hasta un punto tal que logre la
forma pura. Y eso es, por cierto, lo que pretende un sector del movimiento constructivista, sector que
inclina a algunos de los artistas más dotados de nuestra época. Como no simpatizan con ninguna de
las ideologías actuales, procuran escapar hacia un mundo donde las ideologías no existen. Se encierran
en la torre de marfil, y es posible que, por el momento (el especialísimo momento en que vivimos),
su táctica resulte beneficiosa para el arte del futuro. La posición que sustentan irá clarificándose más
adelante.

Fuera de esta retirada, hija de la desesperación, el artista no puede escapar de las condiciones eco-
nómicas de su época; no puede hacer caso omiso de ellas, porque ellas no hacen caso omiso de él. La

72



realidad lo empuja siempre en determinada dirección; si el artista no lo advierte es porque se halla en
medio del río, donde el agua es más profunda y la corriente más poderosa.

Como he dicho en otro libro,2 el problema de las relaciones del individuo con la sociedad —de la
que forma parte— es de importancia fundamental, así en el arte como en la política. Es, igualmente, el
problema capital dentro de la religión, pues, ¿qué otra cosa fue la reforma luterana sino la afirmación
de la voluntad del individuo frente al dominio que la Iglesia ejercía sobre la colectividad? En filosofía,
constituye el punto de fricción entre el escolasticismo y el cartesianismo, entre el materialismo y el
idealismo. Pero la relación entre la mente y la realidad, entre el individuo y la colectividad, no es de
prioridad; es, sobre todo, de acción y reacción, es un batallar con vientos adversos. La corriente de la
realidad es poderosa y turba la mente; pero la mente se abraza a esa fuerza contraria y el mismo forcejeo
de la lucha la hace ir hacia arriba, la proyecta hacia lo lejos. Igual relación se da entre el individuo y
la sociedad; la libertad absoluta acaba en decadencia. Para que la mente se llene de brío demoledor es
preciso que se vea confrontada a una oposición, que sufra el choque de duras realidades.

Esto no agota el problema de las relaciones del individuo con la sociedad. Como ya en otra obra3 me
he referido a él más extensamente —en sus aspectos psicológicos y sociológicos—, solo añadiré ahora
que, a mi vez, la libertad relativa del individuo —su libertad intelectual, desde luego— puede justificarse
dentro de la ortodoxia marxista.

“El marxismo —dice Stalin— parte del supuesto de que los gustos y las exigencias del pueblo no
son ni pueden ser iguales, en cantidad, ni en calidad, bajo el socialismo ni bajo el comunismo.” Sin
independencia de juicio y sin libertad de crítica se torna imposible la diferenciación, en calidad de los
gustos y las exigencias; de ahí que esa libertad sea indispensable para el desarrollo dialéctico de la
cultura.

Por motivos de índole puramente práctica, la URSS ha creído necesario aceptar cierto grado de “auto-
crítica”, reconociendo así la justificación —social más que política— de la libertad intelectual. Es imposi-
ble separar la psicología del individuo de la psicología del grupo, y por esa sola razón el viejo concepto
de la individualidad no nos prestará utilidad alguna en la construcción de un nuevo orden social.

Volvamos ahora a las realidades actuales del arte. Dejando a un lado la gran masa del arte académico
burgués, nos encontramos, dentro de la categoría general del arte revolucionario, con dos movimientos
que reclaman para sí el título de modernos y que son de intención revolucionaria.

Para el primero no hay rótulo descriptivo, pero es en esencia formalista, según la acepción ya indicada.
A veces se lo llama abstracto, a veces no figurativo, a veces geométrico y a veces constructivista. Sus
representantes más típicos son, en la pintura, Kandinsiki. Mondrian y Ben Nicholson; en la escultura,
Pevsner, Cabo y Barbara Hepworth.

El otro movimiento mencionado lleva un nombre distintivo —surrealismo— y está representado por
los pintores Max Ernst, Salvador Dalí, Miró, Tanguy y el escultor Arp.

El movimiento mencionado en primer término es plástico, objetivo y apolítico.
El segundo grupo es literario (hasta en la pintura), subjetivo y activamente comunista (aunque, por

lo general, antistalinista).
Analizadas superficialmente, estas diferencias resultan obvias. Sin embargo, quiero hacer notar que

no podemos darnos por satisfechos con ellas, por lo mismo que son superficiales. No podemos aceptar
a los surrealistas en razón de la valoración que de sí mismos llegan, ni saludarlos como a los únicos
abanderados del arte revolucionario. Empero, es de justicia reconocer que cumplen importante función
revolucionaria y que comprenden el valor de esa función con mucho más claridad que los marxistas
oficiales, quienes les profesan poquísima simpatía. Pues los marxistas oficiales, concentrados en sus pro-

2Education through art (op. cit.).
3Art and Society (Arte y sociedad), ediciones Península, 1970, España.

73



blemas económicos, no echan de ver lo pertinente que es el problema cultural, en particular el problema
artístico. Para ellos, según la frase de Trotski, la mente del artista va cojeando en pos de la realidad que
crea el político.

Pero el obstáculo mayor que en todas partes se opone a esa nueva realidad es la herencia cultural
del pasado, la religión, la filosofía y el arte que forman la compleja ideología de la mente burguesa.
Imposible negar la lógica de los hechos económicos: la guerra, la miseria en medio de la abundancia,
la injusticia social. Sin embargo, mientras siga influida por la ideología burguesa, la mente negará los
hechos y construirá una rebuscadísima racionalización que los deje a un lado.

El surrealismo, cuya posición tiene expositores muy elocuentes, comprende con claridad dicho fenó-
meno y se ha propuesto desautorizar a la ideología burguesa en el terreno del arte, destruir su concep-
ción académica. La tendencia del movimiento es, así, destructora y negadora. El método a que recurren
sus cultores —si es que tienen algún método en común— consiste en echar abajo las barreras levantadas
entre la realidad consciente de la vida y la realidad inconsciente del mundo onírico; en mezclar hechos
y fantasía de tal forma que se desvanezca el concepto normal de realidad. Tendencia parecida encuentra
Carl Einstein en las últimas obras de Braque, al que, en cierto modo, cabe considerar surrealista, lo mis-
mo que a Picasso. Los surrealistas como Ernst y Dalí no hacen sino llevar a término la desintegración
del concepto académico de la realidad que iniciaron Picasso y Braque.

Vemos, pues, cuál es el lugar que ocupa el surrealismo dentro del movimiento revolucionario. Veamos
ahora qué función desempeña la otra rama del arte moderno, el arte de la forma pura confinada en su
torre de marfil.

También él tiene su función revolucionaria, la más importante al fin de cuentas. El surrealismo, he
dicho ya, es negador, destructor; de ello se sigue que le cabe un papel pasajero: es el arte de un periodo
de transición. Puede desembocar en un nuevo romanticismo —sobre todo en lo literario—, cosa que,
empero, cae fuera de su función inmediata.

En cambio, el arte abstracto cumple una función afirmativa. Mantiene inviolables —hasta que la socie-
dad quiera volver a usarlas— las cualidades universales del arte, los elementos que sobreviven a todos
los cambios y a todas las revoluciones. Podrá decirse entonces que es un arte en conserva, una actividad
apartada de la realidad, sin interés inmediato para el revolucionario. Decir tal cosa revela —a mi juicio—
estrechez de visión en cuanto a la situación actual. El arte abstracto no se halla tan en conserva como
podría creerse, pues en algunas esferas —en la arquitectura y, hasta cierto punto, en el arte industrial—
es ya realidad social. Encontramos ahí el nexo que une al movimiento abstracto de la pintura moderna
con la corriente más avanzada de la arquitectura: la corriente de Gropius, Mies van der Rohe, Frank
Lloyd, Wright, Aalto, Le Corbusier… El nexo no es una mera semejanza de forma y de intención, sino
real e íntima vinculación de personalidades.

Dicho nexo, por sí solo, indica la orientación que seguirá el arte del porvenir, el arte de la sociedad sin
clases. No es posible predecir todas las formas que este ha de adoptar, pues además transcurriránmuchos
años antes de que llegue a su madurez. Mas no podemos edificar una nueva sociedad —y, literalmente,
hemos de edificar esa sociedad, con ladrillos y argamasa, acero y vidrio— sin la colaboración de los
artistas. Los artistas están ahí, esperando su oportunidad. Son los artistas abstractos, que están, en
estos tiempos de transición, perfeccionando su sensibilidad formal,4 que se hallan dispuestos, cuando
llegue el instante, a aplicar sus talentos en la gran obra de la reconstrucción.

La reconstrucción no es faena para los tradicionalistas románticos ni para los sentimentales atiborra-
dos de literatura. El socialismo constructivo es realista, científico, clásico en su esencia. Pero en nuestro
medio hay —es preciso que lo veamos— falsos románticos, tiernos idealistas que quisieran embotar los

4Ya me he referido a la función social del artista abstracto en Art and Industry, Londres y Nueva York, 1956. (Arte e
industria, Buenos Aires, Infinito, 1961.)

74



definidos contornos de nuestra visión con el ideal dulzón del naturalismo, de la sencillez casera, de la
ingenuidad social, de los coros aldeanos y de eso que hoy llaman el pop-art.

Esta buena gente se figura que el arte revolucionario es una especie de artesanía popular, de alfarería
aldeana, de romances y madrigalillos. Así, los rusos dan su beneplácito al papier-maché y a las burdas
lacas de Palej y Mstera. Su “realismo socialista” es pintoresquismo burgués liso y llano.

Lo que nos hace falta es una concepción del arte más imaginativa y precisa al mismo tiempo, has-
ta intelectual, si es menester. Algo que, sin incurrir en falsedad, sin engañarnos a nosotros mismos,
podamos alinear junto a las grandes épocas creadoras del pasado.

75



La psicología de la reacción

La reacción —y su ideología, a la que podríamos llamar reaccionarismo— no se circunscribe al terreno
del arte; es, por sobre todo, fenómeno político. Tanto, que el artista reaccionario suele vincularse a un
partido también reaccionario. Sin embargo, no trataré aquí de la reacción en política, salvo cuando
alguna referencia a ella ayude a esclarecer el fenómeno gemelo en los dominios del arte.

Ya hablemos de política o de arte, es preciso hacer la diferenciación entre reaccionarismo y conser-
vadorismo, diferenciación que no siempre se respeta.

La doctrina del conservadorismo es positiva: afirma que ciertas instituciones políticas —la monarquía,
por ejemplo—, sino origen divino, tienen al menos validez absoluta, y que todos nuestros esfuerzos han
de apuntar a la conservación de dichas instituciones, sean cuales fueren nuestros avatares económicos,
fenómenos puramente superficiales para ella. Los principios del conservadorismo son tradicionales;
radican en el pasaje, de una a otra generación, de ciertos patrones culturales expresados en forma
hierática o aristocrática.

La doctrina del reaccionarismo es negadora. Repudia con energía la situación existente —repudia
esa situación en sí— y aspira a crear la situación contraria. Su revolución es revolucionaria al revés. La
situación contraria no es, por fuerza, conservadora ni tradicional. Así el comunista, al reaccionar contra
el orden imperante, puede que aspire a establecer una democracia totalitaria completamente regida con
los principios aristocráticos del conservadurismo; hay, además, una amplia gama de actitudes nihilistas,
a algunas de las cuales habremos de referirnos.

Nada tan alejado de ese tipo de conservadurismo al que Bolingbroke y Burke dieron nivel filosófico,
como las doctrinas de Mussolini, Hitler y Franco. Estos políticos son reaccionarios en el sentido en que
usamos nosotros el término; es decir, contrarrevolucionarios.

Corresponde hacer, asimismo, otra diferenciación preliminar. Conscientes de su orientación regresi-
va, los reaccionarios se empeñan en negar la existencia del progreso (palabra que, por su carga emotiva,
hemos de manejar con cuidado.) Negar el progreso equivale a cerrar los ojos ante ciertos hechos. Por
ejemplo: no cabe duda de que el nivel de vida general es hoy en Inglaterra y los Estados Unidos, mucho
más alto que en épocas anteriores, según lo prueban las estadísticas relativas a la perspectiva de vida,
la mortalidad infantil, la disminución de las enfermedades epidémicas, etc. Es forzoso admitir que este
adelanto material ha ido acompañado de algún retroceso menor y —sobre todo— que no se ha registrado
un avance moral acorde con la elevación del nivel de vida. Gozamos de las comodidades modernas con
la conciencia intranquila.

Pero lo que nos ocupa ahora no es el nivel de vida ni las demás formas del progreso material; nuestro
tema es el fenómeno cultural llamado arte. En este aspecto, ningún historiador responsable, ningún
filósofo serio, osaría afirmar que ha habido siquiera indicios de progreso evolutivo. Se han descubier-
to nuevos materiales, se han inventado herramientas nuevas, se han adoptado unos y otras y, como
consecuencia de ello, la sensibilidad estética ha ensanchado su campo de aplicación. Pero la sensibili-
dad misma —en su aspecto realizador y apreciativo— sigue tan constante como cualquier otra facultad
humana, y, a la verdad, no parece haber “progresado” ni retrocedido un palmo en cuatro siglos.

Mas si no ha habido progreso ni retroceso, ha habido cambios permanentes. La Edad de Piedra, la
Edad de Hierro, la Edad de Bronce, la Edad Clásica, la Edad Media, la Edad Moderna, son los grandes
ciclos de la civilización y de todo cuanto la caracteriza: su arte, su religión y su filosofía. Dentro de esos

76



periodos cíclicos hay fases alternas que muestran contrastes aún más señalados; por ejemplo: dentro de
la Edad de Piedra pasamos del arte naturalista del paleolítico al arte abstracto o geométrico del neolítico.
Alternaciones parecidas se dan en todas las épocas, y así la nuestra se halla a punto —según parece— de
repetir el cambio del arte naturalista por el arte geométrico. Estos cambios cíclicos siempre se verifican
a través de fases graduales pero definidas, a las que reconocemos, históricamente, por determinados
nombres: manierismo, barroco, rococó, romanticismo, clasicismo, realismo, postimpresionismo, cubis-
mo, surrealismo y constructivismo.

Claro que al hacerse más minucioso el análisis histórico, menos universales serán las categorías.
Podemos reconocer, a lo largo de la historia, estilos como el clásico y el romántico, que, además, corres-
ponden a determinadas estructuras sociales y a ciertos tipos psicológicos. En cambio, para explicar un
movimiento como el impresionismo, es preciso referirse a factores locales y temporales que no siempre
se repiten.

Pese a todo, el cambio existe, y no es verosímil que se detenga mientras el hombre viva sobre el pla-
neta. La existencia misma es un proceso cambiante de concepción, gestación, nacimiento, crecimiento y
declinación. Si de la vida animal se tratara, contemplaríamos la eterna repetición de este proceso cíclico
hasta llegar al agotamiento de la especie o a su desplazamiento en beneficio de otras. Pero el hombre
tiene conciencia de sí, y su peculiaridad consiste en que ha ido ampliando el radio de su conciencia. La
marcha ha sido muy lenta y al referirnos a ella vacilamos, nuevamente, en usar la palabra “progreso”.

Mas sobre lenta ha sido desigual. La conciencia —pongamos por caso— del profesor de física, o la
del astrónomo, o la de una mística como Simone Weil es infinitamente más amplia que la del indígena
australiano aunque es posible, desde luego, que el indígena australiano sea consciente de un par de
cosas que se le pasan inadvertidas al astrónomo: ejemplo de ello es la conciencia de la vitalidad animal,
que el artista paleolítico poseyó y expresó en grado altísimo, sin parangón hasta hoy.

Parecería, pues, que determinada clase de conciencia se impone a otras; que hay cierto equilibrio de
intensidades. Así, en ocasiones, se han sacrifi cado algunas fases de la conciencia —como el sentido de
la magia, el del misterio, el de la gloria— para dejar espacio al desarrollo de la conciencia racional.

Pese a cuanto acabamos de señalar, sería un gran desatino sostener que la conciencia de un Einstein
no representa un progreso cualitativo con respecto a la de un brujo tribal.

Creo que la conciencia estética —la conciencia de la belleza formal y de la vitalidad orgánica— es rai-
gal, y que de ella dependen, por igual, Einstein y el brujo. El progreso de la conciencia humana depende
de esta facultad estética, pero la facultad misma —como ya indiqué— no ha progresado. Es el principio
formativo de la evolución humana, y el indicio del progreso está en lo que se ha formado, no en los cam-
bios que sufra el instrumento de formación. La diferencia podrá parecer sutil, pero es imprescindible
si se quiere comprender la historia del arte. Nos permite ver la base común que subyace en formas tan
diversas como lo son el clasicismo griego, la exaltación medieval, el humanismo renacentista, el realis-
mo decimonónico y el arte abstracto contemporáneo. Hay un principio formativo, constante pese a su
diversidad; mas hay también sucesivos cambios de apariencia que se adaptan al espíritu de la época.

Es peligroso coquetear con ese fenómeno que los alemanes llaman Zeitgeist (el espíritu de la época),
pero es difícil sustraerse a su hechizo. Siempre hay conflicto entre el principio formativo y el Zeitgeist;
entre la voluntad de lograr una forma universal y absoluta, y la voluntad de alcanzar un modo de expre-
sión que tenga aceptación o eficiencia inmediata. No está a nuestro alcance la posibilidad de evitar el
conflicto, por la sencilla razón de que el Zeitgeist nos posee con más fuerza cuando menos advertimos
su presencia en nosotros. Por cierto, no escapamos de él ofreciendo adrede eso que, en nuestra miopía,
designamos con el nombre de Zeitgeistlich: es decir, un intento más de alzarnos por nuestros propios
medios. Si hasta la suficiencia del docto es, a veces, el Zeitgeist disfrazado.Pensemos, sino, en todo el
acervo de sabiduría muerta que encierra la teología del siglo XVII. No pretendo asimilar los cambiantes
procesos que nos muestra la historia con el espíritu de cada época. Algunos cambios son profundos;

77



otros, superficiales. El romanticismo literario y plástico, movimiento que no ha agotado aún sus posi-
bilidades, figura entre los primeros; la resurrección del gótico, entre los segundos. Es el espíritu de la
época vestido con traje de fantasía. Igual distinción debe hacerse respecto de los cambios ocurridos en
nuestra época. La nueva concepción de la estructura física del universo constituye, de por sí, uno de esos
cambios profundos, pleno, además, de hondas consecuencias filosóficas. Lo que debemos preguntarnos
—sabiendo que no podremos responder con certeza— es si los cambios verificados en el campo del arte
son tan hondos cuanto asombrosos.

Ambos cambios —el verificado en las ciencias y el registrado en las artes— son simultáneos, por lo
cual es lícito inferir que se vinculan entre sí de una manera o de otra. El cambio religioso conocido con
el nombre de reforma luterana puede atribuirse a varias causas —la corrupción del clero y el insolente
poderío de las congregaciones—; pero la aparición de una nueva actitud religiosa (contrapuesta a la
actitud reaccionaria en cosas de religión.) fue posible gracias a la aparición de una nueva teoría del
universo, expuesta por Galileo y Copérnico. La reforma pudo haber sido una reacción (de retorno hacia
una concepción más primitiva y “pura” del cristianismo); sin embargo, fue un cambio de la sensibilidad
religiosa, conforme con el cambio que experimentaba el conocimiento científico.

Creo que el arte moderno reviste parecido carácter. Es cambio de las modalidades de percepción,
acorde con la nueva actitud espiritual o intelectual del hombre moderno. Dicha actitud no es formal ni
consciente: el artista no “expresa” una visión científica o filosófica del mundo ceñida a las concepciones
más recientes en materia de física o de metafísica, de política o de economía, disciplinas en las que acaso
se reconozca profundamente ignorante. Sin embargo, existe hoy un sentimiento muy difuso, un senti-
miento de angustia, de confusión, creado, en buena medida, por obra de quienes ejercen las disciplinas
y actividades mencionadas; y de esa atmósfera el artista no puede escapar, dado que es, por definición,
una criatura agudamente sensible a las solicitaciones colectivas. Encontrar símbolos que representen
esos estados de la conciencia humana: tal es su función primordial en el seno de la sociedad.

No sabemos si encuentra los símbolos justos, pero el artista de hoy ha llegado al éxito porque la
opinión contemporánea considera que los ha encontrado, y que ha sabido darles forma convincente. Los
artistas modernos a quienes asignamos el título de grandes en virtud de su capacidad para la creación
de símbolos —los Picasso, Kandinski, Klee, Leger— han dado origen a nuevas formas simbólicas que se
corresponden íntimamente con el Zeitgeist.

Esto en cuanto al proceso de mutación. Vemos que el mismo es inevitable, que nada hay en él de
intrínsecamente bueno, que no representa progreso alguno, moral ni estético. Pero dicho proceso no es
mecánico: se da en los seres humanos y, sobre todo, en el artista. No quiero decir con ello que el artista
sea el ejecutor del cambio. En verdad, la obra de arte perfecta nos levanta por encima de la corriente
de la existencia, sume al observador en un estado de contemplación intemporal; mas cada instante de
contemplación lo es también de pausa… y a la pausa no se llega sino por el movimiento.

En esas circunstancias el artista vive “a costa de sus nervios”. Está analizando siempre una sustancia
desconocida, tratando de resolver un misterio, de dar forma a vagas intuiciones. No es de extrañar, pues,
que alguno ceda a la tensión. Quienes no son capaces de soportar el ritmo de marcha, se echan atrás,
abandonan el esfuerzo; pero también hay otros: los que afrontan la burla, la recriminación, el insulto,
la traición. Y ese es el tipo que me propongo aislar y analizar.

Si la tensión se vuelve insoportable para toda una generación, nos hallamos ante lo que Gilbert Mu-
rray denominó “desfallecimiento del ánimo” al referirse al periodo de la historia griega caracterizado
por dicho fenómeno. Con la citada frase, Murray describía la incapacidad en que se vio el mundo an-
tiguo para mantener vivo el idealismo racional de las escuelas del siglo V a. de C., incapacidad que
significó el retorno a la superstición, al gnosticismo, a la revelación y que, con el tiempo, daría origen
a una nueva fe positiva: el cristianismo primitivo. El “desfallecimiento del ánimo” que nos aqueja, no
está hoy signado por la superstición en grado tan agudo, si bien cabe recordar que los nazis tuvieron

78



su Rosenberg y que no puede haber cosa más irracional que el culto de la raza y del poder, propio de
las ideologías reaccionarias. Dado que estamos refiriéndonos al arte —actividad simbólica— no pode-
mos hablar, en rigor, de filosofía del idealismo racional y de incapacidad para mantenerla con vida. Sin
embargo, la razón se encuentra del lado de las tendencias actuales, y no en el bando de la reacción.

Aquí me veo obligado a hacer una distinción entre razón y método científico, que durante toda mi
vida he subrayado. Pero me valdré para ello de las palabras de Gilbert Murray, cuyo nombre evoqué
antes. Al final del ensayo mencionado hay un pasaje de gran elocuencia que reproduzco seguidamente:

Lo desconocido nos rodea por todas partes y es preciso que establezcamos alguna relación
con él, relación que dependerá de la disciplina general de la mente humana y de la predis-
posición del carácter del hombre. Hasta donde puedan llegar el conocimiento y la razón
consciente, hasta allí iremos nosotros, siguiendo su austera guía. Mas cuando les llegue el
momento de detenerse, nos llegará a nosotros la hora de usar esas facultades –más tenues—
de la captación, la conjetura y la sensibilidad, con las que, después de todo, se han alcanza-
do las verdades más altas, las artes y la poesía más elevados. Hemos de usarlas para buscar
la verdad, no para darnos satisfacciones emocionales, cuidando siempre de no entregarnos
al ensueño con olvido de las necesidades de nuestros hermanos, y recordando, por sobre
todo, que es menester pisar quedo en este mundo de luces imprecisas, donde ni siquiera las
estrellas están inmóviles.1

Con esto reconoce Murray, apóstol de la razón, que el conocimiento y la razón consciente solo nos
permiten comprender la realidad hasta cierto punto y que, cuando toquemos el límite de sus potencia-
lidades, “nos llegará la hora de usar esas facultades —más tenues— de la captación, la conjetura y la
sensibilidad, con las que, después de todo, se han alcanzado las verdades más altas, el arte y la poesía
más elevados”. Entiendo que el profesor Murray sitúa estos procesos al revés; creo que solo después de
haber empleado las facultades de captación, conjetura y sensibilidad podemos emplear las facultades
de la razón consciente, pues la razón no es una actividad totalmente conceptual, una criatura de la abs-
tracción, concebida en el más absoluto vacío mental: es una actividad metafórica, que recibe energía y
aliento de la imaginación. En otras palabras, la razón se nutre –como de una fuente subterránea— de
metáforas y símbolos cuya realidad sensorial capta un organismo sensitivo. Por ende, es más exacto
decir que la razón incluye el raciocinio simbólico, diferenciándola al mismo tiempo, y en forma que no
deje lugar a dudas, de la revelación y otros modos sobrenaturales de conocimiento. No hemos de negar
que el arte contemporáneo tiene sus escuelas herméticas; así, algunos de los adeptos más presuntuosos
del surrealismo eran tan irracionales como los gnósticos o como los adoradores de Mitra, mencionados
por el profesor Murray. Pero, en general, el arte moderno —pese a lo que tenga de abstruso, de extraño—
se inspira en un deseo racional: el de explorar lo desconocido. Si en el intento ha producido símbolos
insólitos, era cosa que cabía esperar, pues se ha internado en profundidades misteriosas donde moran
los más extraños peces. Quizá fuera mejor que hubiese dejado algunos de ellos —monstruos superados
por la evolución— en el fondo del mar. Pero si perseveramos en el afán de conocer todo cuanto hay en
el universo y en nosotros, no debemos asustarnos de lo que nos traiga el artista al volver de su viaje de
exploración.

No me refiero únicamente a las llamadas imágenes oníricas, a la deforme progenie de la frustración
y la inhibición. Las imágenes del artista son, ante todo, formativas, es decir, que dan contorno preciso a
lo amorfo; son la cristalización de fluidas intuiciones mentales; materializan lo inmaterial, lo inmaduro,
los rumbos, apenas si presentidos, apenas delineados y localizados, de la experiencia significante. Lo
mejor del arte abstracto —que no es “abstracto”, sino concreción de cuanto quedaba suspendido en

1Five Stages of Greek Religion, Londres, Watts, 1953, p. 171.

79



la abstracción— corresponde a este género de actividad imaginativa. Es faena de exploradores en el
proceso del razonamiento la invención de los símbolos necesarios para el avance de la conciencia.

A esta labor se le ha endilgado el rótulo de “extremismo”. No es deshonroso el adjetivo, pues todos
los adelantados de la aventura humana han sido extremistas, exploradores que trabajan en las fronteras
de la experiencia, y en las fronteras de experiencia perceptiva si se trata de artistas. Sc comprende que
algunos no quieran trabajar en clima tan inhóspito; al fin y al cabo, la faena está reservada a los elegidos,
aquellos a quienes la naturaleza dotó del valor y la sensibilidad necesarios. Pero lo que deseo exponer
ahora es el caso del adelantado que abandona el frente, que se retira a cómoda distancia para vilipendiar
a los antiguos compañeros.

Claro está que ese artista nunca fue un colaborador sincero. El renegado es un esquizoide nato, rece-
loso del prójimo desde el preciso momento en que lo reconoce como tal, es decir, como hermano que
le disputa el amor de la madre. Cuando topamos con el artista envidioso y resentido, siempre es lícito
pensar que el sujeto ha tenido una niñez irregular o desordenada; que le ha faltado el amor materno
en la primera infancia, que es hijo de padres divorciados o separados, que se crió en un ambiente car-
gado de inseguridad y preocupaciones. Es difícil, y quizá peligroso, bucear en la historia clínica de los
renegados que nos son contemporáneos, pero los datos que conocemos sobre los primeros años de algu-
nos ejemplos típicos en nada parecerían contradecir esta hipótesis. Por suerte, sin embargo, podemos
encontrar las pruebas confirmativas en casos pertenecientes al pasado.

Wordsworth es ejemplo característico del renegado patológico. No es novedad calificarlo de “neuró-
tico”, pues ya Matthew Arnold y J. K. Stephen reconocieron el hecho, si bien carecían, para tipificarlo,
de la moderna fraseología clínica. Quedó a cargo de F. W. Bates la tarea de describir los rasgos de esa
psicosis y de encontrar sus orígenes en la desgraciada infancia del poeta,2 pues, como sucede siempre,
la niñez es el periodo en que se engendran estos conflictos. La gran poesía de Wordsworth fue producto
del trabajo de tan solo una década, y según Bateson —con quien estoy totalmente de acuerdo en este
punto—, nació del esfuerzo que el poeta hizo para lograr la normalidad y la salud mental.

Lejos de entregarse a los elementos neuróticos de su personalidad —dice Bateson— como
hicieran tantos poetas románticos, Wordsworth libró contra ellos una lucha larga y encar-
nizada en los años de su juventud. Aunque tal o cual poema pueda merecernos reservas, la
poesía se orienta, en general, hacia la cordura, la sinceridad, la piedad, la alegría. En una
palabra, hacia las virtudes humanitarias. La realización de dichas virtudes en los mejores
poemas de Wordsworth nos mueve hoy a risa porque lo vemos siempre consciente de cuán
arduas son las victorias, cuán precarias una vez logradas. Las victorias nunca fueron fáciles
para Wordsworth, ni como hombre ni como poeta.

La palabra esquizoide significa “dividido”. Personalidad dividida es la definición que da el lego a esta
dolencia psíquica. Por eso J. K. Stephen, en un poema cruel*, llama “Las dos voces” a las dos partes de
la escindida personalidad de Wordsworth:

2Wordsworth: A Re-interpretation, Longman’s, 1951.

80



There are two voices; one is of the deep;
It learns the storm —cloud’s thundrous melody.
Now roars, now murmurs with the changing sea,
Now bird-like pipes, now closes soft in sleep.
And one is of an old half— witted sheep
Which bleats articulate monotony,
And indicates that two and one are three,
The grass is green, lakes damp, and mountain steep.
And, Wordsworth, both, are thine…3

El análisis es sagaz en cuanto advierte que una de las voces viene de las profundidades, vale decir, de
lo inconsciente, mientras que la otra, objetiva, se dirige al mundo exterior. El individuo normal acalla
la voz de las profundidades, se orienta hacia el mundo exterior, se convierte en persona sociable, de
trato llevadero, conservadora en cuestiones de política y reaccionaria en cosas del arte. El psicopático,
por el contrario, se entrega a su yo subjetivo, revive la sociedad, recela de sus compañeros de trabajo,
es morboso en lo sexual y pesimista o nihilista en lo filosófico. Pero contadísimas personas saben de
la existencia de estas corrientes albergadas en su interior, y así se las ingenian para mantenerlas en
precario equilibrio. Casi todas las grandes obras del arte y la literatura son hijas de ese tenue equilibrio
mental: el gran artista —se ha dicho muy bien— “camina por una cuerda floja”.

Bateson parece admitir este hecho en el caso de Wordsworth; pero conviene asimismo en que el
triunfo de la segunda voz —la consumación de la normalidad— acabó con la vitalidad poética del autor.
Podría haber extendido el análisis señalando que, al imponerse la segunda voz, Wordsworth rompió su
amistad con Coleridge, se llenó de rencorosa envidia hacia otros poetas, se volvió ferozmente reaccio-
nario en política y endureció su alma hasta hacerse detestar por sus allegados y perder el respeto de los
contemporáneos más jóvenes.

En los años mozos, Wordsworth había sido revolucionario en política y partidario de la experimenta-
ción en cuestiones de poesía. Creó, con Coleridge, un nuevo tipo, de poesía, la poesía de la sinceridad,
“la genuina voz del sentimiento”, al decir de Keats. Wordsworth no estimaba esta cualidad en la genera-
ción joven. Tildaba a Keats de “empalagoso”, veía en la Oda a Pan “una linda muestra de paganismo”,
y el Himno a una urna griega solo servía para recordarle uno de sus sonetos menos logrados. Pero más
significativo que todo esto es su actitud con respecto a Goethe, pues Goethe es el poeta del equilibrio,
paradigma del escritor capaz de armonizar inteligencia y sentidos, capaz de convertir la tensión que
opone a una y otros en venero de donde extrae poesía altísima durante toda su vida. Para Wordsworth,
empero, hay en todo ello “una disipación, una sensualidad inhumana… que provoca repugnancia”.4 A
juicio de Wordsworth, Goethe es un “poeta de la sensualidad”… “Carente de nociones morales, que otra
¿cosa podía ser, sino artificial?”

“Wordsworth habló de Goethe con la acostumbrada aspereza”, anota Crabb Robinson en suDiario (19
de enero de 1843), y esta “acostumbrada aspereza” iba contra un poeta de fama universal que se había
atrevido a ser personal, a hacer de sus emociones y de sus experiencias la base de su obra. Wordswordth
se atrevió a hacer lo mismo durante una década tan solo, entre los años 1797 y 1808. Después cegó
sus sentidos, clausuró sus emociones y se convirtió en eso de que acusaba a Goethe: en “un escritor
artificial”. Pero la artificialidad tiene un sentidomuy especial paraWordsworth: es “el intento de ganar la

3Hay dos voces: una, venida de las profundidades, conoce la tronante melodía del nubarrón. /Ora ruge, ora murmura con
el cambiante océano; /ya gorjea como los pájaros, ya se hunde, serena, en el sueño. /Mas la otra… La otra es el balido de una
oveja /que, atontada y monótona, recita: /dos y dos son cuatro, verdes son las hierbas, húmedos los lagos, altos los montes. /Y
ambas, Wordsworth, son tuyas.

4Reminiscencias del obispo Christopher Wordsworth, Memoirs, t. II, p. 487.

81



universalidad”, pero —oh paradoja— poniendo al desnudo la individualidad, que carácter no contribuía
por cierto a enaltecer. Aquí aparece la diferenciación entre individualidad y carácter que ya señalé en
otro ensayo, sosteniendo justamente la opinión contraria a la de Wordsworth: o sea, que toda poesía
verdadera nace de la personalidad o de la individualidad, del hombre y que el carácter es la trampa
social donde cae y se extingue el poeta. Empero, esa distinción no está en cuestión ahora, a no ser
cuando el reaccionario adopta aires de moralista, condenando los extremismos en arte por constituir
un peligro para el Estado, por ser la simiente de la corrupción social, etcétera. Mas no es frecuente que
estos señores practiquen las virtudes que predican: la moral es una de tantas armas en su arsenal de
resentimientos.

Dejemos ahora el caso real de Wordsworth y vayamos al caso imaginario de un pintor moderno,
de temperamento esquizoide, que en su primera infancia, por falta de atención o de amor materno,
concibió sentimientos de anhelo insatisfecho. Esos sentimientos, sofocados al crecer y adaptarse el
niño al mundo exterior, mutan en deseos de muerte dirigidos contra otras personas, en instintos de
odio y agresión, siguiendo un proceso que la psicología ha desentrañado cabalmente. Hombre ya, el
sujeto que padece este mal descarga las culpas de sus pesares infantiles en los demás, sea en los judíos,
en la clase gobernante o en una nación extranjera. Pero, estamos analizando el caso imaginario de un
pintor que reúne esas características, un pintor, además, que ha dado tempranas muestras de genio. Es
imposible que en un mismo pecho aniden los instintos de odio y agresión, que son destructores, y los
de amor y piedad, que son creadores. Los primeros se impondrán poco a poco a los segundos, el punto
de equilibrio quedara atrás y, en consecuencia, el talento del pintor empezará a declinar.

Cuando se percate de este proceso, cuando vea que sus facultades creadoras declinan mientras las
de otros artistas contemporáneos ganan en fuerza y en belleza, lo consumirá (como bien decimos) la
envidia. Proyectará contra esos contemporáneos afortunados las fuerzas destructoras que bullen en su
psiquis, y verá en ellos, y en los amigos que los rodean, verdaderos demonios, fuerzas que luchan por
la destrucción del arte mismo. Ese artista quizá llegue a repudiar el arte: dejará de pintar y adoptará
la postura de espectador lejano y desdeñoso. Entre los dadaístas hubo casos parecidos. Pero lo más
frecuentes es que se convierta en renegado, en reaccionario, y que la emprenda contra aquellos cuyas
aspiraciones compartió. No era necesario llegar a la psicología moderna para advertir esta forma de
reacción: ya Esopo la describió en la fábula del zorro y las uvas.

En ese punto quisiera citar un pasaje del ensayo de Joan Riviere sobre “El odio, la codicia y la agre-
sión”,5 pues resume con claridad este aspecto de la vida emocional:

La reacción psicológica de rechazo o desdén hacia el objeto deseado puede resultar peligrosa
si va dirigida a frenar la codicia y, sobre todo, si se inspira en el deseo de venganza y desquite.
Tenemos lamentable prueba de ello cuando la reacciónmencionada lleva al suicidio; cuando
el desengaño y la rabia de la venganza engendran un odio y un desprecio tan grande hacia
la vida y cuanto la vida ofrece, que se acaba por rechazarla y destruirla.

El deseo vengativo de defraudar, que lleva a la reacción de desprecio, es fuente principalísi-
ma de las mil variantes de la perfidia, la deslealtad, la deserción, la infidelidad y la traición,
que de manera tan constante se manifiestan en la vida, sobre todo por parte de los tipos
humanos en quienes dicho mecanismo obra con fuerza, desde, el Don Juan y la casquivana,
hasta la bala perdida que nunca se asienta en un empleo o en un determinado tipo de labor.

Esa gente se pasa la vida en busca de algo que por un instante parece encontrar, pero
que en seguida le produce desencanto porque los deseos que la mueven son irrealizables

5Love, Hate and Reparation. Dos conferencias por Melanie Klein y Joan Riviere. Hogarth Press y el Instituto del Psicoaná-
lisis, Londres, 1937.

82



y desordenados; al final, vuelve la espalda, rechaza y desprecia… pero solo para volver a
empezar.

Conocemos artistas que son buen ejemplo de esa reacción psicológica de desprecio, que traicionan
los principios a los cuales se adhirieron y se lanzan, llenos de rencor y de despecho, contra los colegas en
cuya aventurada empresa participaron. Pero no respondamos al desdén con el desdén, no retribuyamos
la venganza con la venganza. No quisiéramos estar en la piel de esos individuos; tratemos, pues, de
comprenderlos, y, si es posible, de perdonarlos. Bien quisieran ellos que les replicáramos con agravios,
puesto que así podrían satisfacer su instinto de autodestrucción: “el sentirse despojados e injuriados les
produce un placer indirecto”.6

Aparte del tratamiento clínico —que queda para el psiquiatra— solo nos cabe adoptar, frente a estos
individuos, una actitud de comprensión, de tolerancia y hasta de piedad. No tratemos de razonar con
ellos porque sería inútil; solo conseguiríamos provocar nuevos insultos, avivar las fantasías sádicas.
Además, en mentes así alteradas no cabe esperar que la razón vuelva por sus fueros: tan arraigado está
el impulso de autodestrucción.

Lo de adoptar una actitud tolerante podría sonar a engreimiento; mas no hay tal, pues yo no pretendo
ser infalible, ni en lo que respecta a este análisis de la reacción en cosas de arte ni en cuanto a la
tolerancia misma, que a veces es la máscara con que se oculta la falta de discernimiento. “Dejarse guiar
por las aversiones —dice Gilbert Murray en el ensayo citado— es dar muestra de debilidad y de fracaso.”
Creo que las palabras de Murray describen con exactitud al tipo de artista que hemos analizado. Mas el
profesorMurray añade: “Revela igual poquedad de ánimo el rechazar ciegamente pormiedo de ser tonto
que el creer ciegamente por miedo de perderse algún estímulo emocional”. Quizá algunos de nosotros
hayamos incurrido en la culpa de creer ciegamente en ciertas fases del arte contemporáneo, y puede
que hayamos sufrido un desengaño emocional. Pero “rechazar ciegamente por miedo de ser tontos o
movidos por el deseo de atemperar los sentimientos de odio y destrucción que hay en nuestro interior”,
es la señal más clara de debilidad, la más aplastante de las derrotas. Perder el ánimo es desertar del
esfuerzo humano en su misión más profunda: la búsqueda de la realidad, de “la verdad más alta”.

El arte moderno ha encabezado esa búsqueda, y los mejores artistas modernos —entre los cuales inclu-
yo, sin vacilación, a algunos pintores y escultores abstractos, así como a poetas, músicos y arquitectos
de tendencias afines— se han lanzado a una empresa que, para la posteridad, quizá constituya una fase
decisiva de la cultura humana.

Nos hallamos, todos, demasiado comprometidos en la empresa —ya como adelantados y guerrilleros,
ya como renegados y apóstatas— para contemplarla con imparcial lejanía. Quien no está en el presente
histórico está contra él; solo es dable analizar imparcialmente el cuerpo muerto del pasado. Se podrá
argumentar que el hombre sabio elude las posiciones extremas; pero, en tal caso, la sabiduría es la cautela
con otro nombre. Todo cuanto hay de valioso en la historia humana —las grandes realizaciones de la
física y de la astronomía, de la medicina, de la filosofía y el arte, de los descubrimientos geográficos—
ha sido obra de los extremistas. De quienes creyeron en lo absurdo, se atrevieron a intentar lo imposible
y, de cara a la reacción y a la negación, gritaron: Eppur si muove!

6Joan Riviere, p. 30.

83



El problema de la pornografía

I

En la exposición de tema tan difícil me ceñiré a las cuatro proposiciones siguientes:

1. La pornografía constituye un problema social; es un artículo que ha aparecido por obra de ciertas
características de las civilizaciones muy desarrolladas.

2. No es posible resolver el problema por medio de la censura o de la prohibición. Estos métodos de
fuerza no hacen sino agravar la enfermedad.

3. Es mejor prevenir que curar. Si diagnosticamos los motivos psicológicos que llevan, a unos, a
producir pornografía, y a otros, a consumirla, quizá lleguemos a sublimar los instintos implicados
en ello.

4. Toda forma de censura —sea política o moral— inhibe el desarrollo de los valores espirituales. La
moral se fortalece con la libertad.

En recientes discusiones públicas sobre el tema —de las que son exponente típico los procesos contra
El amante de lady Chatterley— se ha considerado la pornografía casi exclusivamente como una forma de
literatura, limitación que se justifica por la etimología de la palabra. Sin embargo, vale la pena subrayar
que el sufijo grafía es ambiguo, pues en vocablos como litografía y fotografía sugiere la imagen, más que
la palabra escrita. En el vocabulario periodístico, descripción gráfica es aquella que da la información
por medio de imágenes y metáforas.

Así, la pornografía nos presenta un “cuadro” obsceno, ya sea presentándolo en forma directa, ya
evocándolo mediante la palabra. Infinidad de obras artísticas y literarias son eróticas en el sentido de
que estimulan vagas emociones sexuales, pero carecen de intención y efecto pornográficos, por cuanto
“lo dejan todo librado a la imaginación”. El consumidor tiene que inventar las imágenes por cuenta
propia, lo cual nada tiene de malo, según opinión corriente que no sé si se justifica. Sea como fuere
resulta imposible restringir, por medios de resorte público, el funcionamiento de la imaginación de
cada cual (aunque Platón, Pavlov y también Orwell —satíricamente este último— jugaron con dicha
posibilidad).

En la pornografía, una imagen visual o verbal actúa como estímulo directo sobre los impulsos eróticos,
que en la persona normal se hallan siempre latentes y prestos a dejarse acicatear. Hay imágenes por-
nográficas que no logran el efecto buscado por ser crudas u oscuras en exceso; son, pues, malas dentro
de su género. La “buena” pornografía implica habilidad artística, y esa habilidad puede ser tan grande
que dé pie al conocido argumento de la justificación por el valor en cuanto obra de arte. Yo mismo, que
he usado antes ese argumento, no lo creo hoy muy lógico, puesto que la superior calidad artística de
las imágenes las hará más eficaces, y, por lo tanto, más reprensibles el punto de vista ético y legal. Pero
lo cierto es que pocos artistas de valía han incurrido adrede en lo pornográfico. Los episodios de ese
corte que podemos encontrar en la obra de Chaucer o en la de Shakespeare obedecen al celo realista de
dichos autores. Mas lo de “celo realista” es el pretexto que podría utilizarse para excusar a Rabelais o a

84



Casanova, como se lo ha usado ya para excusar a D. H. Lawrence. Por lo tanto, en vez de manejarnos
con tan arbitrarias diferenciaciones, conviene que vayamos a la raíz psicológica del problema.

Según expresó Freud, el infante, casi desde el momento de nacer, es un maníaco sexual enfebreci-
do, cosa que confirman los innumerables análisis hechos posteriormente. Mas la agresividad sexual es
sofocada en los primeros cuatro años de vida del niño —correspondientes al destete y a la adaptación
social—, y entra luego en un “periodo de latencia” (desde los seis o siete años de edad hasta los catorce,
aproximadamente), durante el cual la criatura ofrece al mundo el símbolo convencional de la inocencia,
polo opuesto de la pornografía. Desde los catorce años en adelante, se reaniman los deseos sexuales, y
la censura, hasta entonces inconsciente, se vuelve activa, vinculándose a diversas formas de autoridad
exterior, sea la paterna o la social. Las imágenes sexuales, que en la infancia bullían y se alborotaban
a su antojo, reviven en un clima de sujeción moral. Se apoderan del muchacho sentimientos de culpa,
y el entregarse, no ya al acto sexual mismo, sino a la mera fantasía erótica, pasa a ser pecado y hasta
crimen.

El común de la gente acepta cierto grado de sujeción moral como precio que hay que pagar a cambio
de los beneficios de la civilización: la comprensión recíproca, la ayuda mutua —el altruismo, en una
palabra— se convierten en regla que, como tal, encarna el triunfo del yo ideal sobre los instintos egoístas.
Mas ese ideal es de frágil cristalización, y en muchos casos —y por razones diversas— cae hecho trizas.
Suele ocurrir entonces que los conflictos experimentados en la infancia y olvidados más tarde, revivan
en lo inconsciente y den estímulo, fuerza de impulsión, a las fantasías sexuales.

La memoria, como bien sabían los griegos, es madre del arte y de la poesía. Se puede interpretar la
obra de arte como el esfuerzo enderezado a penetrar las cortinas de clisés verbales que la civilización
construye para mantener ocultas las experiencias infantiles, según expresó Ernest Schachtel en texto
famoso y fascinante.1 La sociedad no puede permitir el rescate de esas experiencias, pues su solo re-
cuerdo destruiría las convenciones indispensables a la continuidad de la civilización. En relación con
este punto citaré un pasaje cave del ensayo de Schachtel:

Sin duda, la hostilidad con que la civilización occidental mira el placer —y sobre todo el
placer sexual, por ser el más fuerte— contribuye de manera principalísima a transformar al
niño en adulto capaz de cumplir el papel y las funciones que hayan de tocarle dentro de la
sociedad, y de sentirse satisfecho con ellas. Freud ha llamado la atención sobre el fenómeno
de la amnesia respecto de las cosas de la infancia, pero también ha aislado el factor decisivo
en la génesis del mismo. Creo, sin embargo, que para comprenderlo mejor es preciso tener
en cuenta otros dos puntos:

1. No queda bien en claro por qué una represión de la experiencia sexual ha de llevar a la represión
de todas las experiencias de la primera infancia. Parece más probable, pues, la hipótesis de que el
carácter general de la experiencia infantil encierra algo que induce a olvidarla.

2. El fenómeno antedicho encierra un problema referente a la naturaleza de la represión, sobre
todo de la represión del material psicológico constitutivo de la niñez. El término y el concepto
de la represión indican que ese material queda excluido de la memoria en razón de su carácter
traumático. Si se logra clarificar y disolver el factor traumático, el material se vuelve, nuevamente,
accesible al recuerdo. Pero la verdad es que ni siquiera el psicoanálisis más profundo y prolongado
llega a rescatar los recuerdos de la niñez; a lo sumo desentierra algunos episodios y sentamientos
que habían sido olvidados.

1Publicado originariamente en Psychiatry, 1947 (vol. 10, pp. 1-26). Se encuentran más al alcance del público en An Outline
of Psychoanalysis, ed. Clara Thompson y otros. The Modern Library, Nueva York, pp. 203-226.

85



La amnesia que nos aqueja respecto de lo sucedido en la infancia quizá se deba, más bien, a una
formación de las funciones de la memoria que les impide albergar la experiencia infantil, y no,
exclusivamente, a la censura que reprime todo material objetable, material que, de no mediar esa
represión, podríamos recordar. Por lo común, el adulto no es capaz de experimentar lo mismo
que experimenta el niño; con más frecuencia aun, ni siquiera es capaz de imaginarlo. No es de
extrañar, entonces, que se vea en la imposibilidad de recordar su propia infancia, puesto que todas
sus vivencias han cambiado. A quien recuerda es a la persona actual, persona muy cambiada,
cuyos intereses, cuyas necesidades, cuyos temores y cuya capacidad de experiencia y emoción
también han cambiado.
Los dos mecanismos del olvido expuestos aquí se tocan gradual e imperceptiblemente. No son
alternativos ni opuestos; constituyen, más bien, los dos extremos de una escala continua.

Sumando a ellos los atroces ejemplos de agresividad sexual infantil que han descubierto Melanie
Klein, Anna Freud, Therese Benedek y otros investigadores al efectuar el psicoanálisis en niños, tendre-
mos noción de los peligros que entraña cualquier intento de hurgar en estos recuerdos escondidos. Si
los mecanismos de regulación son apropiados, las imágenes reprimidas saldrán con la fuerza justa para
dar ímpetu a la fantasía, vitalidad a las imágenes y a las palabras con que aquella se expresa. Es como
si, de tarde en tarde, pudiéramos despertar a la mente de su letargo haciéndole aspirar una bocanada
de oxígeno. Mas no hemos de exagerar la dosis porque sobreviene entonces la paranoia, o sea un alud
de imágenes que no es posible adecuar a la experiencia normal (vale decir, civilizada). La pornografía
constituye un exceso de este género.

Según la teoría de Schachtel —que yo comparto—, las culturas “varían conforme al grado en que
imponen clisés a la experiencia y a la memoria”. En consecuencia,

“cuanto más avance la sociedad hacia el conformismo y la masificación —ya se produzca el
fenómeno dentro del marco del totalitarismo o dentro de los cauces de la democracia— por
medio de la enseñanza, del mercado del trabajo, de los convencionalismos sociales, de la
publicidad, la prensa, la radio, el cine, los best-sellers y demás, mayor será el imperio de los
esquemas de la experiencia y la memoria convencionales sobre la vida de quienes integran
dicha sociedad”

De esos esquemas de la memoria, el más poderoso y el más extendido es el mito de la niñez feliz e
inocente, porque, como anota. Schachtel,

“afianza la autoridad paterna y da convencional asidero a la autoridad de la familia, procla-
mando que los padres, seres llenos de bondad, se desvivieron por la dicha de sus hijos, aun
cuando la verdad sea que conspiraron contra ella”.

Mas el mito lleva la finalidad de ocultar que la niñez, lejos de ser dichosa, es un periodo durante el cual
el niño se inclina al placer y a la satisfacción del mismo, chocando así con la autoridad paterna y con
las convenciones sociales. Posteriormente, el adulto no llega a suprimir el recuerdo de esos conflictos;
apenas si lo esconde. Hay, en realidad, dos procesos —como señala Schachtel— que se superponen y se
tocan:

“Uno deja perecer por inanición las experiencias inaceptables o desusadas, así como el
recuerdo de ellas, negándoles los esquemas lingüísticos, conceptuales y evocativos, y ca-
nalizando la experiencia ulterior hacia los esquemas de la sociedad… Comparado con este

86



proceso, el dinamismo del tabú y de la represión de las experiencias y los impulsos erigidos
individual o colectivamente en tabúes, es como la porra del policía en comparación con el
proceso de la educación —lento, gradual e insinuante— que calla ciertas cosas y a otras las
exalta, diciendo que se hacen en bien del niño”.

En realidad, la sutileza con que se verifica este proceso del olvido no viene ahora a cuento. Ya sea que
la memoria quede reducida a la insensibilidad por los garrotazos que le asestan leyes y tabúes, ya sea
que se aletargue dulcemente por obra de la educación, el efecto es el mismo. La palabra sexo se convierte
en obscenidad, y la difusión y la celebración de la rebeldía sexual, en el desacreditado fenómeno que
aquí analizamos: la pornografía.

Comprender es perdonar… aun cuando se trate de cosas como esta. Pero el problema y, confrontada
a él, la mayor parte de la gente se inclinaría a pensar que, por el bien de todos, es preferible creer el
mito de la niñez feliz a revivir la realidad de los conflictos sexuales de la infancia. Otros, en cambio,
sostendríamos que se puede efectuar el proceso de ajuste con mayor compresión y menos violencia
para la memoria y la imaginación. La represión es uno de los procesos; la sublimación, el otro. “La
seudo-experiencia en términos de clisés convencionales” constituye una de las formas de adaptación a
la sociedad; otra —que ninguna sociedad civilizada del mundo moderno adopta deliberadamente— es la
transformación del recuerdo rescatado en mito y en realidad estética.

Dije antes que la pornografía es una característica de las civilizaciones muy desarrolladas; rectifico:
debí haber dicho de las civilizaciones decadentes. Ahora bien, como de la madurez y la decadencia todos
tenemos concepciones distintas, debo aclarar que, para mí, esos términos no se aplican necesariamente
a la altísima culminación intelectual lograda, pongamos por caso, en la Atenas del siglo V o en la Europa
del siglo XVII. La pornografía es desconocida en muchas sociedades primitivas (por ejemplo, la balinesa,
antes de la llegada de los europeos), pues la experiencia sexual se transforma en danza y en represen-
tación dramática. En Atenas —si bien existió— no tuvo nunca magnitud de problema, porque el teatro
servía de elemento transformador a los conflictos infantiles (de ahí que hablemos hoy del complejo de
Edipo).

Pese a lo que indican estos ejemplos, no conviene buscar soluciones ideales en épocas ya idas. Pues,
aunque también los grandes poetas han comprendido el problema e intuitivamente lo han resuelto en
sus mitologías, solo ahora, al ir comprendiendo científicamente los procesos de la amnesia y la memoria,
estamos en vías de encontrarle solución social.

No incurriré en la vanidad de formular programas tendientes a hallar una solución, por cuanto exige
la completa reorientación de los métodos y los ideales rectores de la enseñanza. (He esbozado tales
métodos en Educación por el arte.) Diré, tan solo, que la pornografía estaría de más si no existiera la
situación que la engendra, es decir, si pudiéramos transformar con realismo la situación edípica. La
única transformación realista es la que se opera por medio de la experiencia estética,

¿En qué se distingue el arte de la ilusión? En lo mismo que se distingue una experiencia perdida,
pero luego rescatada e incorporada a la realidad actual, de la experiencia perdida que permanece in-
consciente, oculta detrás de clisés y convenciones morales prefabricados. Alguien ha dicho que el arte
es la invención de nuevos clisés. Sería más acertado definir la educación verdadera como el mecanismo
que impide la formación de clisés (eso quería decir yo al hablar de la educación por el arte). Una última
cita de Schachtel (son los párrafos finales de su ensayo):

Imposible despojar al hombre de la memoria, imposible aniquilar en él la capacidad de
experiencia por medio de la esquematización. Toda visión nueva, toda genuina obra de
arte, hallan su origen en esas experiencias que trascienden los esquemas culturales, en esos
recuerdos de la experiencia que trascienden los esquemas convencionales de la memoria.

87



Esos recuerdos, esas experiencias, dan asidero a la esperanza de progreso, de ampliación
del campo de la vida y del hacer humanos.

II

Para poner coto a la fantasía sexual morbosa, las sociedades civilizadas pueden recurrir a un método
más omenos suave—el tabú— o amétodos brutales como la prohibición y la censura, que solo consiguen
agravar el mal. Procuraré demostrar el aserto examinando el caso de D. H. Lawrence —aunque todos
ya estén hartos de El amante de lady Chatterley— y empezaré con una reminiscencia personal.

En el otoño de 1915, siendo oficial del ejército, me hallaba acantonado en Cannock Chase con las
tropas que partían para Francia. Conocía ya la obra de Lawrence por los cuentos publicados en la
English Review, y había leído, con creciente entusiasmo, El pavo real Wane (1911), El trasgresor (1912) e
Hijos y amantes (1913).

Para conseguir El arco iris, cuya aparición se había anunciado meses atrás, encargué un ejemplar
directamente a la casa editora y recibí la obra el mismo día de su publicación, el 30 de setiembre. La leí
entusiasmado, sin la menor violencia moral. Cinco semanas más tarde, días antes de marchar hacia el
frente, supe que la novela había sido requisada por la policía y que se había prohibido su venta. Lleno
de indignación, escribí una carta al autor para expresarle mi solidaridad.

Menciono esta experiencia personal porque mi admiración hacia Lawrence era pura y desinteresada
y porque, debido a la actitud policial, comprendí por primera vez que se podía considerar obsceno
y pornográfico —y procesar en los tribunales— a un escritor evidentemente sincero e inspirado en
altos motivos morales. Mi escepticismo respecto de la censura arranca del sentimiento de injusticia que
experimenté en esa ocasión. Además, creo que hasta entonces (contaba veintiún años) no había tenido
conciencia de la pornografía en cuanto tal. La acción policiaca me abrió los ojos.

El episodio afectó a Lawrence de manera tremenda y marcó un hito en su vida, aunque al principio
lo tomara con serenidad. Desde entonces tuvo el convencimiento de que Inglaterra estaba acabada, y
“luchó como una mosca presa en papel engomado” para salir del país. Refiriéndose a El arco iris, dijo en
carta dirigida a Edward Marsh:

Lo de la novela no me sorprende, pero me embarga la desesperanza más absoluta. Es como
si todo hubiera terminado: Inglaterra, el cristianismo… como si esta época nuestra fuese la
de la Perdición y la Caída. Es para morir. Ya no puedo soportar este país, este pasado.

El golpe lo hirió en lo más íntimo. Sintió como si la fuente misma de su poder creador hubiese sido
obturada por una fuerza ígnara y poderosa. Había escrito El arco iris con gran convicción: “Es un gran
libro —dijo a Edward Marsh—, una de las novelas importantes de nuestra lengua. Te lo digo a ti, que
sabes de estas cosas”. Pero, ¿cómo iba a seguir escribiendo, si la amenaza de la supresión pendía frente
a él? Ningún artista creador puede tolerar ese freno.

A partir de entonces resolvió lanzar a “los grandes del mundo” un desafío tal, que el concepto de la
pornografía perdiese todo significado. Pues Lawrence había llegado a la conclusión de que el origen de
la pornografía estaba en la ocultación, en el secreto. “Si no hubiera ocultación no habría pornografía”.
La pornografía es síntoma de un mal que afecta a la colectividad; “para curarlo hay que sacar a luz el
sexo y el estímulo sexual”. La sociedad, gazmoña y corrupta, había desafiado a un escritor de intenciones
purísimas y de señalada valentía moral. Lawrence aceptó el desafío y desde ese instante su vida creadora
fue un martirio en aras de la causa que abrazó.

No me interesa averiguar ahora si el remedio de Lawrence era el correcto; solo quiero hacer notar
que la supresión de El arco iris fue causa inmediata de una reacción que lo llevaría a escribir y publicar

88



Hijos y amantes. Obrando en representación del “vulgo” y de su “feo secretillo”, los censores montaron,
en noviembre de 1915, una reacción en cadena que culminó con la venta de millones de ejemplares de
esa novela y que expuso a la luz del día el “feo secretillo”.

Pero ¿acaba ahí el asunto? ¿Está Lawrence en lo cierto al afirmar que “sacando a luz el sexo y el
estímulo sexual” se cura la dolencia cuyo síntoma es la pornografía?

Lawrence no creía que la cura fuera tan simple. Sabía que el problema radica en la conciencia social
—o tal vez en lo inconsciente de la sociedad—; sabía que la conciencia colectiva solo recobrará la salud
merced a la acción de procesos en los cuales está incluido el concepto de “normalidad”. Gobiernan al
hombre —particularmente cuando se congrega en la masa— impulsos morbosos venidos de lo incons-
ciente, según postuló Freud. En cuestiones de sexo, las masas son más neuróticas que el individuo, y su
neurosis (su obligada conformidad) se convierte en moral inflexible, contra la cual insurgen los indivi-
duos sensitivos desequilibrio mental de la sociedad engendra el desequilibrio mental del individuo.

Hay, pues, dos formas de conciencia —la individual y la social— en eterno conflicto. Es menester que
estas formas de la conciencia se reconozcan la una a la otra, que se conjuguen. Y entonces se revelará el
yo verdadero. Pero hoy nos hallamos sometidos a la conciencia social. “El sexo no existe”; solo existe la
sexualidad. Y la sexualidad es búsqueda ciega, anhelante, del yo. Por ende, dado que la cosa buscada es
la misma —el yo—, poco importa la forma en que se la busque. Sea cual fuere esa forma —heterosexual,
homosexual, narcisista, normal e incestuosa— el objeto es siempre el mismo. Siempre la sexualidad, no
el sexo. La sexualidad constituye una de las formas universales de búsqueda del yo. Cada hombre, cada
mujer, busca tan solo su yo en la experiencia sexual. En la entrega a los apetitos del sexo o en el sacrificio
propio, en la codicia o en la caridad, vamos tras el reflejo de nosotros mismos, tras la imagen, tras el
ídolo, siempre tras el yo.

“El verdadero yo no se percata de lo que es. Un pájaro, al cantar, canta con todo su ser, pero no
conforme a una imagen. Pues no tiene noción de sí mismo”.2

Al analizar el problema de la pornografía, desechamos ante todo la errónea idea de que constituye un
problema puramente personal. O —como dice Trigant Burrow— librémonos del “error de contraponer
individuo enfermo a sociedad sana”. La pornografía, como la delincuencia en general, es un problema
social, y solo es posible resolverlo utilizando los métodos propios de la psicología social: el análisis
y la terapia de grupo. Los psicoanalistas, desde Freud hasta Burrow y Klein, han probado de manera
irrefutable esta verdad. La cura, para serlo, habrá de comprender toda actividad social normal, desde
la lactancia hasta las estructuras morales y políticas del Estado. Implica la total reorientación de los
objetivos y los métodos de enseñanza. Tratar de resolver este problema en forma menos general es dar
prueba de ignorancia o de hipocresía.

III

Para enfocar el proceso de la sublimación hemos de proceder con cautela, pues ni los psicoanalistas
ni los especialistas en psicología de la educación se expresan en forma clara y unánime. Si definimos
la sublimación como “el proceso que desvía los impulsos inconscientes e inaceptables de la libido por
cauces aceptables”, tendremos una definición amplísima, donde encuentran cabida todas las formas de
la actividad altruista, desde el “scoutismo” hasta la escultura, desde la enfermería hasta la investigación
científica. Pero, dentro de los límites a que ceñiré mi análisis, sublimación es la transformación de los
impulsos libidinosos, los instintos sexuales en símbolos y fantasías socialmente aceptables. El mismo
Freud entendía que el proceso era de aplicación limitada y de eficacia dudosa, quizá porque a su juicio
las dotes del artista eran, en el fondo, de origen neurótico: “El artista —escribió— tiene también una

2Trigant Burrow, en The Social Basis of Consciousness (1927 ). Phoenix, 1936, pp. 38, 1-2.

89



disposición introvertida y no anda muy lejos de la neurosis”.3 Costaría demostrar, empero, que el artista
corriente es más neurótico que el filisteo corriente.

Creía Freud, además, que el artista está “dotado de gran capacidad de sublimación y de cierta ca-
pacidad para reprimir el conflicto determinante”. (El conflicto que, de lo contrario, se convertiría en
neurosis.)

La palabra “dotado” parecería implicar una psicología de las facultades no muy compatible con el
conjunto del pensamiento freudiano. La capacidad de sublimación y la flexibilidad para reprimir son,
ciertamente, procesos sujetos a variaciones y susceptibles de control, educación y adiestramiento. Por
lo demás, Freud atribuye al artista poderes fuera de lo común, aptitudes misteriosas que solo en grado
difieren de los poderes y las aptitudes poseídos por cada hombre al nacer. Veamos, sino, este párrafo:
“Un verdadero artista dispone de más recursos” (que quienes no son artistas) para efectuar el proceso
de la sublimación, porque,

en primer lugar, sabe elaborar sus ensoñaciones de modo que pierdan esa nota personal,
ingrata a los oídos del prójimo, y se le tornen deleitosas; sabe modificarlas de modo que sea
difícil advertir su origen prohibido. Posee, igualmente, la misteriosa capacidad de moldear
el material que le es propio, hasta hacerlo expresar con fidelidad las ideas de su fantasía.

No digo que el artista excepcional carezca de dotes excepcionales de origen psicosomático; afirmo, sí
—basando la afirmación en una larga experiencia de la actividad artística infantil—, que el ser humano
viene al mundo con la capacidad de elaborar sus ensoñaciones, de moldear el material que le es propio,
hasta hacerle expresar con fidelidad las ideas de su fantasía. En ese sentido todo niño es un artista en
potencia, pero la educación se concibe hoy, no como proceso de elaboración de las ensoñaciones, sino
como proceso tendiente a extirparlas de la vida práctica y mental del niño, reemplazándolas por conven-
cionalismos sociales y clisés expresivos (“el sentido común”) que hunden los instintos bajo tierra, desde
donde estos emergen luego adoptando formas diversas de agresividad social, inclusive la pornografía.

La pornografía es, por ende, un producto más de la tradición racionalista, de “esa capacidad de obje-
ción abstracta que todo lo niega”, como decía Blake refiriéndose a la acción del mencionado proceso en
la historia:

He aquí el espectro del hombre: la santa capacidad de raciocinio, en cuya santidad se en-
cierra el espanto de la desolación.

Esa era, también, la conclusión de Lawrence, y si los millones de personas que han leído El amante de
lady Chatterley leyeran su Psychoanalysis and Unconscious (1921) y su Fantasía de lo inconsciente (1927),
podríamos alentar la esperanza de que las mentes y los corazones experimentasen un cambio capaz de
abrir camino a nuevas concepciones de la educación, a nuevas estructuras sociales; de terminar para
siempre con la perversión y la pornografía, con los desequilibrios mentales de toda especie, incluidas
la delincuencia juvenil y la agresividad.

Lo malo —solía decir Lawrence— es que el sexo se nos ha ido a la cabeza. Se ha trocado en objeto de
instrucción y comprensión, hay que hacerlo volver, pues, a lo inconsciente.

Y sin embargo estamos en la obligación de saber, aunque solo sea para aprender a no sa-
ber. La suprema lección de la conciencia humana es aprender a no saber. Vale decir, a no
entrometerse…

3Esta cita, al igual que las siguientes, procede de Introductory Lectures on Psychoanalysis, Londres, 1922, pp. 314-15.

90



Educar significa dar genuina plenitud a la naturaleza individual de cada hombre y cada
mujer. Y esa finalidad no puede lograrse estimulando la mente. Insuflar enseñanza en la
mente es acto de consecuencias fatales. Solo tiene valor lo que sublima la conciencia diná-
mica en conciencia mental. En la mayoría de los individuos eso es muy poca cosa. Por ende,
un gobierno sensato protegerá a la mayoría contra todo intento dirigido a inyectarle ideas
externas. Las ideas externas, sin raíz en la conciencia dinámica, son de efecto tan nocivo
como un clavo interesado en un árbol joven. Para la masa del pueblo, el conocimiento ha
de ser simbólico, mítico, dinámico.4

Lawrence no nos dice si la clase superior, responsable y consciente, capaz de crear o interpretar
esos símbolos, es la de los artistas. Sea ella cual fuere, comete Lawrence un error al hablar de clases
—altas o bajas— en relación con esto. Los símbolos verdaderos no son obra de clases ni de individuos:
son arquetipos, proceden de lo inconsciente colectivo, como demostró Jung. Los artistas —todos los
buscadores de la verdad— son los hombres capaces de mediar, de servir de puentes entre el grupo y
lo inconsciente colectivo. No son los líderes (que —peligrosamente— reclamaba Lawrence), sino los
mediadores.

La simbolización —o sublimación— no basta (ya nos extenderemos sobre esto en la sección siguiente),
pues para que los instintos sexuales puedan “salir a la luz del día” debe producirse antes la total revolu-
ción de nuestras actitudes con respecto al sexo, y el mencionado proceso no constituye esa revolución.
La sublimación de los instintos sexuales es el punto máximo a que podemos llegar, dado el tipo de socie-
dad factible en la fase actual de la evolución. Es más que un camuflaje; es una transformación. Pero, en
razón de su propio carácter, no es posible “comprenderla”; su aceptación por nosotros depende de que
sea inconsciente, depende del hecho de que no sepamos en realidad lo que está ocurriendo. Sin embargo,
como decía Lawrence, hay real necesidad de comprender, de alcanzar la conciencia. No la conciencia
de nosotros mismos (que ya tenemos) ni la conciencia social (que hemos perdido), sino la conciencia
de la relación mutua, la conciencia del diálogo, como diría Martin Buber. Y eso no es compatible con la
moral convencional; se precisa, para lograrlo, que la moral convencional ascienda a un plano espiritual
cuya exacta concepción tal vez solo Nietzsche haya tenido. Es preciso, digo, que aquella se eleve por
encima del bien y del mal.

IV

La parte final de mi exposición se limitará al proceso creador en sí, al proceso mediador, como, para
ser exactos, deberíamos llamarlo. De lo dicho (o de las citas tomadas de Freud y Lawrence) se infiere
que la creación de un mundo de fantasía, que haga de mediador entre nuestros instintos y la sociedad,
es proceso infinitamente delicado. Un paso en falso —un paso dado hacia la conceptualización y la
conciencia mental— destruirá la necesaria espontaneidad del proceso. Quienes han reflexionado con
hondura sobre esa actividad creadora o mediadora llamada arte —Platón, Aristóteles, Goethe, Schiller,
Coleridge, Keats, Fiedler y Buber, para mencionar tan solo a los más sagaces— convienen en que la
espontaneidad, la inconsciencia, es el factor esencial. “Casi no nos hemos percatado del más grandioso
de los misterios: el yo inmediato, instantáneo” decía Lawrence. “El fecundo cero —lo denomina Buber—
; la impetuosa fuerza generadora de lo nuevo”, el instinto de creación, de existencia autónoma y no
derivada.

Los psicólogos modernos propenden a situar el origen de cosa tan multiforme como el alma
humana en un único elemento primigenio: la “libido”, la “voluntad de poder”, etc. Pero eso

4Fantasía de lo inconsciente.

91



equivale a formular generalizaciones sobre la base de ciertos estados degenerados en que
un solo instinto domina a los otros y se extiende a costa de ellos en forma parasitaria.
Los investigadores empiezan por los casos (innumerables en estos tiempos de opresión
y de pérdida del sentido comunitario) en que tal hipertrofia engendra el exclusivismo; a
partir de ahí elaboran reglas y las aplican, pese a cuanto tiene de incierto y equívoco tal
aplicación, tanto desde el punto de vista teórico como desde el práctico. En contraposición a
esas doctrinas y a esosmétodos que empobrecen el alma debemos señalar, incansablemente,
que la interioridad del hombre es una polifonía donde ninguna voz absorbe a otra. No se
puede, mediante el análisis, advertir la unidad del canto; solo es dable oírla en su armonía
presente. Y una de las voces más altas es el intento de creación.5

Buber añade que el creador es, por necesidad y por naturaleza, un solitario, y que debe ir al encuentro
de sus hermanos, perdidos en el mundo, para ofrecerles su amistad más allá de las fronteras del arte.
Solo así adquiere conciencia de la reciprocidad, de la solidaridad, y puede participar de ella. Desde este
punto de partida, Buber elabora una filosofía del diálogo (del diálogo en cuanto principio o método de
la educación). No me ocuparé de ella ahora; solo me interesa destacar y desarrollar la idea de que la
creación es instinto autónomo, actividad solitaria. Si bien la idea pertenece a Buber, me corresponde
advertir que las conclusiones emergentes de ella corren por mi exclusiva cuenta, y que no pretendo
apoyarlas en la autoridad del filósofo.

De toda la filosofía del arte vinculada a los nombres arriba mencionados resulta, sin embargo, que en
el acto de la creación, cuando el artista se percata del yo instantáneo, del fecundo cero de la conciencia,
no puede atender a los preceptos morales ni a las conveniencias sociales. Mas si nos liberamos de la
responsabilidad social (como debemos hacerlo), no por ello quedamos dispensados de la responsabilidad
personal. “A medida que nos volvemos libres —dice Buber— va quedando fuera de nuestro alcance este
apoyarse en algo (un lazo tradicional, una ley, un mandato), y nuestra responsabilidad se torna personal,
solitaria”.

Pero debemos liberarnos. No podrá haber creación, ni arte, ni mediación con lo inconsciente colectivo
si voluntaria y deliberadamente sometemos nuestros instintos creadores a los lazos y a los códigos
morales impuestos por la tradición. Estas son la paradoja y la disyuntiva a que nos enfrenta la situación
actual. Es, también, la razón por la cual debemos rechazar enérgicamente toda forma de censura y de
control legislativo. El artista debe ser libre, pero también responsable.

Dentro de este contexto, ¿qué se quiere significar con la expresión de responsabilidad personal? En
opinión de Buber, ella presupone la existencia de “alguien que se dirige a mí desde una zona exterior
a mí mismo, y que en mí puede encontrar respuesta”. Es decir, Dios. O la Verdad, si así lo preferimos
(otra abstracción, en lo que me atañe). Pero, puesto a elegir una abstracción, me pronuncio por la Be-
lleza, la belleza de la plegaria socrática: “Concédeme el ser bello en el corazón del hombre”. Y ya que
estamos tratando de esta cuestión de la responsabilidad personal en relación con las artes y las letras,
es menester que la elección sea acertada. Así, los verdaderos artistas —los creadores— no suelen recu-
rrir a la pornografía, porque la pornografía los hiere en su sentido de la belleza. Creo que a veces —y
legítimamente— incurren en esa falta llevados por su sentido de la responsabilidad personal hacia esa
otra abstracción, la Verdad. Tal el motivo que justifica a Lawrence y acaso también a Joyce. Pero es
menester que la responsabilidad personal del artista cuente con todas las garantías; para elegir entre la
Verdad y la Belleza, entre el realismo y el idealismo, debe ser libre.

En una sociedad sana, la elección se hará sin temor a las repercusiones patológicas que despierte en
el seno de la colectividad. Mas la sociedad contemporánea está enferma, asquerosamente enferma, y,

5Martin Buber, Betwen Man and Man, Londres, 1947, pp. 85-6.

92



según expresé antes, la pornografía es uno de los síntomas del mal. Como dice Buber con toda razón,
nunca hubo en la historia crisis tan amplia y honda como la de nuestro tiempo, porque es crisis de la
confianza en la vida. “Cuando reina la confianza, el hombre a menudo debe ceñirse a los imperativos
de la sociedad (con lo cual Buber se refiere a la represión y la sublimación de los instintos); pero no
ha de reprimirlos hasta el punto de que la represión adquiera significado preponderante en su vida.
La represión cobra importancia dominante solo cuando la comunidad orgánica se desintegra desde
dentro y la desconfianza se torna en nota fundamental de la vida.” En esa situación (que es la nuestra) la
sublimación cobra una importancia excepcional, pues desaparece el sentido comunitario, la “integridad
que da al hombre la fuerza y el valor de manifestarse”.

Para que el espíritu se eleve, es preciso sublimar la energía de los instintos reprimidos. Co-
mo los rastros de su origen se adhieren a él, el espíritu solo puede imponerse a los instintos
por la alienación convulsiva. El divorcio entre espíritu e instintos es consecuencia —una
vez más— del distanciamiento entre hombre y hombre.

Podríamos expresar lo mismo diciendo que una sociedad insegura y enajenada ha perdido el derecho
moral de intervenir en las cosas del espíritu, y que la creación artística —aun en el bajo nivel de la
narrativa contemporánea— es cosa del espíritu. La pornografía importa porque es una de las muchas
manifestaciones de la corrupción moral y de la enajenación social; pero enfocarla como si constituyera
un fenómeno aislado es, amén de inútil, pernicioso para el espíritu del hombre, ya enajenado y hundido
en la turbamulta de los conflictos sociales. Lo que no tiene importancia es si El amante de lady Chatterley
oUlises merecen el adjetivo de pornográficos según la ley. Importa saber, en cambio, si esas obras lanzan
un rayo de luz desde la agonizante llama del espíritu, y de ello no cabe duda.

En el turbio caos de la literatura moderna, Joyce y Lawrence nos dan la convicción de que el Espíritu
de Dios se manifiesta aún en el genio creador del hombre y medita aún frente a las aguas.

93



La civilización y el sentido de la calidad

El arte crea la vida, da interés e importancia a las cosas, para hacer que reflexionemos sobre ellas y las
apliquemos. No creo que la fuerza y la belleza de su proceso tengan sustituto ni parangón.

Henry James, Letters, II, p. 508.

Como he sostenido tantas veces en el presente volumen, el arte es una de esas vagas esferas de la
actividad humana que escapan a toda definición precisa. La crítica es mera aproximación al fin inase-
quible, multiplicación incesante de distinciones y matices. De esas diferenciaciones, la relativa al arte y
a la diversión, es una de las que han podido establecerse con más claridad.

La diversión nos distrae o nos aparta de la rutina cotidiana. Por un momento nos hace olvidar cuida-
dos y preocupaciones, interrumpe los hábitos y los pensamientos conscientes, da descanso a los nervios
y a la inteligencia (aunque deje agotado al cuerpo).

El arte, por su lado, si bien puede apartarnos de la rutina diaria, nos hace —en una forma u otra—
conscientes de la existencia.

Decía Matthew que la poesía es la crítica de la vida, pero agregaba: la poesía de “elevada seriedad”.
No me gusta la frase porque parece indicar que el arte es una suerte de actividad intelectual, cuando
en realidad es la expresión de nuestros instintos más profundos, de nuestras emociones más hondas; es
una actividad seria cuyo fin consiste no en divertir, sino en vitalizar.

Rehúyo palabras tales como “elevar” y “mejorar” porque solo se aplican a determinada clase de arte.
El arte no es necesariamente una actividad moral, y sus efectos tonificantes se ejercen a través de los
sentidos. Sin embargo, hasta en sus formas más puras, más abstractas o —según la expresión de Oscar
Wilde— más inútiles (una de las canciones de Shakespeare, un minué de Mozart, un dibujo de Boucher)
difiere radicalmente de la diversión. No pasa por nosotros sin dejar huella (y benéfica huella, conforme
a cierta escala de valores).

Esta virtud intrínseca del arte queda probada por su capacidad de supervivencia. Históricamente
hablando, solo podemos identificar a una civilización por el arte que nos ha legado. Sometidas a la
prueba del tiempo, las civilizaciones se reducen a sus obras artísticas; lo demás perece comido por la
podredumbe. Hasta los periodos más remotos de la historia se nos vuelven palpitante realidad en un
fragmento de hueso tallado o en un dibujo rupestre. La civilización histórica empieza con los poemas
épicos: el Gilgamesh, la Biblia, Homero… Más elocuentes que los nombres de los emperadores y de los
campos de batalla son las piezas de alfarería pintadas o labradas. Las ciudades y las fértiles llanuras
desaparecen, pero sepultados en sus ruinas, enterrados en tumbas y santuarios, encontramos un vaso,
una joya, unasmonedas, que nos hablan con voz clara y nos dicen del carácter de esa civilización perdida.
No nos dicen, simplemente, que este pueblo o aquel otro adoraba al sol, que peleaba sus batallas en
carros de combate, que creía en la resurrección de los muertos. Nos dice algo más, pues estos son datos
accesorios que podemos averiguar en otras fuentes. Las obras de arte nos hablan de manera más directa,
ya que, por su forma y por su estilo, nos dan la pauta del refinamiento que poseyó una civilización. El
sentido estético —la facultad que nos permite apreciar la obra de arte— tiene sus caprichos: en cierto
momento abomina del gótico, por ejemplo, y un siglo más tarde lo pone por encima de todos los estilos.
Pero hay una escala de valores morales; y por esa escala se miden y se catalogan todas las civilizaciones.

94



Quizá se admita sin reparo esa capacidad de supervivencia del arte, pero, ¿qué valor tiene la supervi-
vencia?, podría preguntar un descreído. ¿Qué importa, que les importó a los cavernícolas de la Edad de
Piedra, o a los escultores asirios, a los alfareros chinos, que una lejana civilización futura desenterrara
sus obras y las juzgara buenas?

Aquí se plantea un problema del cual depende nuestra fe en el porvenir. Es el problema que divide a
la humanidad en dos grupos: uno lo forman quienes creen que todo esfuerzo humano es inútil pues no
conducirá a mejoramiento alguno; en el otro revistan quienes creen que el hombre, aunque en forma
lenta e insegura, ha adquirido los medios conducentes a su mejoramiento, y que se encamina hacia una
vida más venturosa.

Los que descreen de la humanidad y solo encuentran la perfectibilidad en lo divino o en las zonas
inaccesibles del ser, se han burlado siempre de esa frase acuñada por Godwin y empleada luego por su
discípulo Shelley: la “perfectibilidad del hombre”. Desde luego, la frase es aventurada, porque un estado
de perfectibilidad lo será de inmovilidad, de culminación, y cuesta concebir la vida fijada en esa actitud.
Pero la citada expresión no representa la verdadera doctrina del progreso, que es mito más que doctrina.
Podemos echar sobre la humanidad futura una mirada de corto o de largo alcance. De hacer lo primero,
solo nos queda ser prácticos y realistas, pues si el hombre es capaz de perfeccionamiento, la marcha
hacia adelante se verifica con un ritmo al cual no podemos acompasar nuestra política inmediata. Acaso
un conjunto de dogmas bien delineados sea lo más que puede abarcar una sola generación.

La fe en el progreso, en cambio, es atributo de esa mirada de largo alcance con que contemplamos el
futuro de la humanidad; es una concepción mítica equiparable a las concepciones míticas de la religión.
Se limita a sustituir el Reino de los Cielos que nos será dado en el otro mundo, por la, Edad de Oro
que alcanzaremos en este. Y, mito por mito, es tan bueno como cualquier otro; incluso más sensato
—diría yo— por más humano. El dogma del pecado original, que se nos ofrece a modo de alternativa,
sería insoportable si no tuviera por corolario la promesa de la salvación merced a la intervención divina.
Frente a lo cual podría pensarse —aun sin tener nada de cínicos— que el deseo es padre del pensamiento.
El mito del progreso, en cambio, no tiene descendencia ilegítima; nace como deseo, como voluntad, y
nadie intenta disimular su carácter inocente y esperanzado.

La desilusión que reina en este mundo nuestro, flagelado por las guerras, es quizás una reacción
ante el optimismo evolucionista del siglo pasado. Buena parte de lo que se encierra bajo el nombre de
liberalismo se identifica —admitámoslo sin reservas— con ese espíritu de optimismo. Pero a esta altura
creo yo que hemos aprendido ya a hacer la diferencia entre la libertad de obrar a nuestro antojo y el
deber de crear un mundo libre. No veo razón alguna que autorice a emparentar el concepto de libertad
con el derecho de crear artificialmente la escasez de bienes de consumo ni con el derecho de explotar a
los obreros de las colonias. La libertad y los fueros del individuo —es decir, los valores que defendemos
hoy— no tienen fines económicos; son valores del espíritu, y, en cuanto tales, su preservación depende
de la sagacidad que posean los llamados a custodiarlos. Como la interpretación de los dogmas religiosos,
los ideales de la libertad dependen de la acción de seres humanos, falibles en consecuencia. No es posible
colocar a un lado ciertos ideales de vida, de conducta, de organización social diciendo que representan
el designio divino, al cual han de someterse todos los seres humanos, y poner frente todos los otros
ideales condenándolos por humanos, demasiado humanos. Corresponde elegir entre la interpretación
del dogma —de origen sobrenatural y divino— y la interpretación de los fenómenos naturales de la vida;
entre la fe y la razón. En ambos casos, el intérprete es un ser humano, y la falibilidad inherente a nuestra
condición de hombres se extiende a todos los planos del pensamiento y del sentimiento.

Tenemos derecho, pues, a reivindicar racionalmente nuestra fe en el progreso humano. Pero cuidado:
no vayamos a confundir progreso espiritual con progreso material. Reconozcamos la vaguedad de nues-
tros propósitos y la falibilidad de nuestros agentes; procedamos con humildad y mesura. No obstante
ello digamos bien alto que, a través de todos los azares de la historia, frente a la derrota y la deses-

95



peración, pese a los largos períodos de tiniebla y retroceso, el hombre ha conquistado facultades que
lo capacitan para discernir entre la satisfacción inmediata y los valores absolutos. Ha conquistado un
sentido moral que lo orienta en su relación con el prójimo y un sentido estético que le permite modifi-
car la vida de la razón; y aunque la vida de la razón sigue expuesta, todavía hoy, a padecer desaires y
agresiones de todo género, existe como ideal práctico, abarcando a sectores cada vez más amplios de la
humanidad y prometiendo un paraíso terrenal que no ha de alcanzarse nunca, porque todo paso dado
hacia su realización crea un nivel más alto.

Acabo de definir el sentido estético como la facultad que permite al hombre modificar la calidad de
su medio circundante. Calidad es, por supuesto, la palabra fundamental de esta definición. Hay otras
facultades —técnicas o prácticas, podríamos decir— que permiten al hombre modificar en cantidad su
medio circundante, que le permiten producir más trigo, utilizar más fuerza motriz, conservar las fuentes
energéticas. Pero estas facultades no vienen ahora al caso, aunque desempeñan, bien lo sabemos, un
papel muy importante en el desarrollo de la civilización. Admito de buena gana que en algunos casos
es difícil separar ambos elementos. Así, la belleza de una catedral gótica depende en forma muy directa
de la solución de diversos problemas técnicos relativos a la construcción; la calidad de la música —
ejemplo más patente— ha estado subordinada, dentro de ciertos límites, a la perfección técnica de los
instrumentos con que se la ejecutara.

Si hacemos esta distinción entre el arte y su instrumento, nos veremos forzados a admitir que todo
progreso experimentado por aquel se debe, no tanto al cambio de los instintos que lo rigen, como
al perfeccionamiento del medio de ejecución. La diferencia entre el antílope grabado por un salvaje
y el dibujado por Pisanello es la misma que va del trozo de pedernal que labra la roca al punzón que
corre sobre la superficie de pergamino. Las civilizaciones donde respectivamente se enmarcan estas dos
manifestaciones no admiten comparación, mas el sentido estético es el mismo. De igual manera, ¿quién
osaría afirmar que la poesía de Tennyson, o inclusive la de Shakespeare, revela un adelanto cualitativo
con respecto a la de Homero? Sea cual fuere la forma o expresión de arte que examinemos, la conclusión
será esta: el impulso o la facultad subyacente es relativamente constante; las variaciones se deben a los
azares del tiempo o de las circunstancias, que dan rienda suelta a ese impulso o facultad. Corresponde
educar la facultad con que hemos sido agraciados; alentarla, facilitarle elementos adecuados y material
propicio. A diferencia de la habilidad técnica, el arte no surge de una situación dada; no es una inyección.
Por desgracia, el proceso de la civilización puede sostenerse sin el arte. Esta expresión, “sostenerse”,
denota un algo de provisional; y, enfocando las cosas desde un punto de vista más amplio, es verdad
asimismo que una civilización desprovista de arte perecería. Perecería materialmente y se desvanecería
en la memoria de los hombres.

El arte es gracia, el arte es forma, el arte es, de todas las maneras mediante las cuales cabe realizar
una acción o construir un objeto, la más memorable. Esa determinada manera de realizar una acción o
de construir un objeto es memorable porque aviva los sentidos, porque pone a las invenciones humanas
a distancia mensurable del mero crecimiento orgánico, porque, durante un momento, la voluntad del
hombre parece identificarse con las fuerzas universales de la vida.

El arte libra a nuestros actos de la monotonía y redime del hastío a la inteligencia. Para vivir, estamos
obligados a actuar y a trabajar, pero la incesante repetición de labores rutinarias embotaría los sentidos
y anularía la inteligencia si no existiese la posibilidad de ejecutar los actos y construir los objetos con
un creciente sentido de la calidad.

Ese sentido de la calidad es el sentido estético, sentido vital, sin el cual moriríamos.

96



El gran debate

La conferencia de sir Charles Snow1 constituye un aporte significativo al gran debate de nuestro
tiempo, a la controversia entre dos filosofías de la vida que Snow ve como una “polarización” del arte y
la ciencia: “En un polo, los intelectuales, los literatos; en el otro, los hombres de ciencia y —por ser los
más representativas— aquellos que se dedican a las ciencias físicas”.

Polaridad significa oposición de dos puntos de vista, y nada más que de dos. Esa polaridad existe, no
cabe duda, pero alinear a los hombres de letras en un extremo y a los de ciencia en el otro es desvirtuar
la situación. La conferencia de Snow se titula “Las dos culturas y la revolución científica”; pero en reali-
dad hay tres culturas, y la revolución de que se trata no es científica, sino tecnológica. Snow confunde
el planteo al no distinguir con claridad la revolución científica de la industrial, pues hay entre ellas una
diferencia de hecho a la par que histórica. Snow en ningún momento establece dicha diferencia; de ahí
que le sea imposible justipreciar el punto de vista de los “literatos” (expresión, en sí, llena de prejuicio,
puesto que entre los censores de la civilización tecnológica figuran —además de poetas— filósofos, po-
líticos y hasta hombres de ciencia como Einstein y Niels Bohr). No creo que el intelectual sea enemigo
de la ciencia ni que esté incurso en delito de ignorancia respecto de los elementos de la misma. Pero ve
con recelo a la tecnología, fenómeno que es lícito definir como de explotación del saber científico con
miras al crecimiento de los bienes materiales. Los intelectuales fustigan a la Revolución Tecnológica por
considerar que los procesos inherentes a ella —procesos de índole funcional y mecánica— terminarán
por destruir ciertos procesos mentales de los que depende cuánto hay de valioso en la vida humana.

Es, en el fondo, una cuestión de valores. Suele definirse a la ciencia como la búsqueda desinteresada
del conocimiento, es decir, la acumulación de hechos objetivos. Pero los hechos, de por sí, tienen un valor
únicamente en lamedida en que sirven a los fines del hombre. El hombre de ciencia “puro” quiere excluir
el juicio de valor y quizá a causa de ello se encuentra hoy comprometido en la Revolución Tecnológica.
Los técnicos tienen, sí, un sistema de valores, perfectamente expresado en el adagio “saber es poder”. A
menudo la finalidad parecería ser el poder mismo, pero un ideólogo como Snow diría que el objetivo es
el aumento de la productividad, vale decir, el acrecentamiento de los bienes materiales y la elevación del
nivel de vida. El intelectual, por su lado, podría replicar que el aumento de las comodidades materiales
resulta ilusorio si solo se obtiene por medio de procesos funcionales o mecánicos que significan la
muerte de factores vitales como la discriminación sensorial y la imaginación formativa. El intelectual
acusa al hombre de ciencia de apoyar en forma irrestricta a la tecnología, y acusa a la tecnología de
destruir (quizá por atrofia, antes que por uso indebido) las fuentes vitales de nuestro humanitarismo.

En el gran debate, los científicos tienen de su lado eso que denominan “la totalidad de los hechos”.
Tales hechos van desde la muerte por hambre de millones de asiáticos y africanos —a quienes solo es
posible dar un nivel de vida civilizado incrementando en forma acelerada la industria y la tecnología—
hasta el peligro del comunismo, que según nuestros políticos podrá evitarse a condición, únicamente,
de poseer armas atómicas superiores, cuya producción solo está al alcance de los científicos. La misma
existencia de Inglaterra como nación —previene Snow— depende de que se encauce la tradición cultural
del país en la dirección de la ciencia, apartándola del intelectualismo vano y sin objeto.

1The Two Cultures and the Scientific Revolution, Cambridge University Press, 1960.

97



A duras penas oculta Snow el desdén que le merecen T. S. Eliot, Yeats, Pound y Wyndham Lewis, y,
si bien escuda sus opiniones en los juicios formulados por un “destacado hombre de ciencia” —cuyo
nombre no da—, o por “la mayoría de mis amigos, pertenecientes a los medios científicos”, o por “gente
que tiene los pies en la tierra”, comparte —es evidente— el pobre concepto en que esas personas tienen al
intelectual. Como Plumb, Bullock y “algunos sociólogos norteamericanos de mi amistad —dice Snow—,
no tolero que se me encierre en el mismo cajón cultural donde hay gente en cuya compañía ni muerto
me dejaría ver”. Tampoco admite que se lo considere “copartícipe en la creación de un clima social que
no da cabida a la esperanza”.

Entre los rectores de la sensibilidad estética contemporánea, nueve de cada diez, sobre ser
políticamente estúpidos, son políticamente malvados. ¿Acaso la influencia de cuanto ellos
representan no contribuyó a dar vida a Auschwitz?

Snow así lo cree.

Es inútil negar los hechos. Respondamos con sinceridad a la pregunta y digamos que hay,
entre ciertas formas artísticas de principios de siglo y las expresiones más imbéciles del sen-
timiento antisocial, una relación cuya existencia tardaron en ver los hombres de letras. Por
esa razón, entre otras, algunos de nosotros dimos la espalda al arte y tratamos de abrirnos
un nuevo rumbo.

A fuer de sincero debería reconocer Snow que dio la espalda a la poesía de Yeats, Pound y Eliot
porque carecía de talento y de buen gusto para comprenderla. En cuanto a ese “nuevo rumbo”, reconozca
también que era más fácil y gozaba de más prestigio ante la opinión. Pero dejemos a un lado los aspectos
personales del asunto y vayamos a lo importante: la acusación en general.

No es mi propósito defender en bloque las ideas políticas de Yeats, Eliot, Pound o Lewis, con las cuales
he discrepado más de una vez, sobre todo en lo relativo a los métodos. Sin embargo, estimo fuera de
razón que se los tilde de idiotas y antisociales por atacar la economía monetaria (estructura medieval
a la que bien podrían prestar atención Snow y sus colegas, cosa que, con excepción de Soddy y los
marxistas, no ha hecho ningún científico de nota). Al contrario, podemos sostener, apoyados en la razón
y en la prueba científica, que la usura es causa principalísima de las tribulaciones del mundo moderno,
y en cuanto a maldad difícilmente encontrarán rivales esos monopolios financieros y tecnológicos que
lucran con la guerra y con los preparativos bélicos.

Hay una ciencia llamada economía o economía política, baldón de la civilización tecnológica. No
ha sido capaz de elaborar una ciencia coherente de la producción, la distribución y el consumo de los
bienes creados por la producción maquinista. No ha sido capaz de darnos un medio internacional de
cambio, libre de las fluctuaciones y las calamidades del patrón oro. Se ha escindido en un cúmulo de
sectas enemigas, de dogmas irreconciliables, cuyas disputas solo tienen punto de comparación en las
rencillas escolásticas de la Edad Media. Los intelectuales respetarían más a la ciencia si se mostrara
capaz de echar luz y poner orden en asunto de tamaña importancia. Pero no puede hacerlo, tal vez
porque una civilización tecnológica no concibe otro ideal rector que el muy materialista del aumento
del nivel de vida. El nivel, a diferencia de los valores, es científico, dado que se puede medir.

Los hombres de ciencia no oponen reparos a esa pauta materialista, muy difícil de censurar, por lo
demás, cuando uno mismo goza de todas las comodidades materiales. La mayoría de nuestros hermanos
padecen hambre y mueren jóvenes, como señala Snow; pero corremos el riesgo de caer en “una trampa
moral”: “Viendo la soledad del hombre, nos sentimos tentados de entregarnos a la contemplación de esa
tragedia nuestra, única, incomparable. Y dejamos ir al prójimo con el estómago vacío”. En cuanto grupo

98



—sostiene Snow—, los científicos están menos expuestos que otros a las asechanzas de esa trampa: creen
que se debe y se puede hacer algo. Son, incluso, optimistas, “gente buena, o enérgica, decidida a luchar
hombro con hombro con sus hermanos”. Sí, sí, ya lo sabemos; por eso es que tantos se hacen comunistas
e inclusive continúan siéndolo.

Pero (y esta es la réplica del intelectual) jamás se detienen a considerar las consecuencias secundarias
de los métodos científicos que adoptan. El propio Snow aguarda muy satisfecho (no: muy esperanzado)
la industrialización de todas las regiones que van a la zaga en la carrera tecnológica: India, China,
África. Solo la industrialización, llevada a cabo en forma inflexible, urgente y masiva, podrá convertir
la choza de barro en departamento con aire acondicionado, la escudilla de arroz en sabrosa chuleta, el
taparrabo en decoroso traje de Terylene, el torno de hilar en máquina automática. Que el beneficiario
de estos adelantos trueque la paz y la pobreza, el sopor y el estiércol de su villorrio de hoy por el
ruido y las emanaciones letales de los motores de combustión interna, por la ansiedad nerviosa y las
úlceras estomacales de la ciudad industrial, ha de ser —a juicio de Snow— el módico precio que el
advenimiento del progreso material lo impone. Ha perdido su fe primitiva y no encuentra explicación
—religiosa o mítica— a la enfebrecida existencia que lleva; es víctima de temores inconscientes y de
trastornos psíquicos; pero, en compensación, ha ganado más años de vida… vida que es, en realidad,
una neurosis social más extendida y devastadora que las pestes de antaño.

Por todo lo dicho, me hago acreedor al calificativo de “intelectual luddista”,2 que usa Snow. Y en
efecto: como Ruskin, Morris, Thoreau, Emerson, Lawrence y otros “sentimentales” que solo inspiran
desprecio a Snow, yo creo que la revolución tecnológica es una catástrofe capaz de desembocar en el
exterminio de la especie. Y tengo buenas razones —razones científicas, diría— para pensar así.

La existencia —la fuente de la voluntad de vivir— no se halla condicionada al goce del confort; es
más: ni siquiera depende de “la salud, el pan y la instrucción”. Depende del libre ejercicio de varias
facultades innatas (la de percepción, por ejemplo). Ha dicho Russell Brain, científico de real valía, que
“gracias a las imágenes o a los símbolos, o merced a la conjugación de unas y otros, llegamos a tener,
sobre la naturaleza de las cosas, un conocimiento que trasciende nuestras experiencias inmediatas y
la estructura del mundo físico revelada por la ciencia. Esto significa que la ciencia misma —al igual
que el arte— depende de la conservación —en todo su brío, en toda su agudeza— de una facultad (la
imaginación creadora) condenada a morir por atrofia en el seno de la civilización mecanizada”.

Al señalar este hecho científico no me anima el deseo de lanzar piedras al tejado de la ciencia. Por el
contrario, quiero hacer ver que el proceso de la industrialización y de la invención tecnológica encierra
tendencias peligrosísimas para la percepción sensorial y la experiencia imaginativa, facultades sobre las
que en último término descansa el conocimiento científico de la naturaleza de las cosas. En una palabra:
la tecnología (y el automatismo que ella comporta) tiende a destruir la sensibilidad humana, sobre la
cual se asienta cuanto de humano hay en nosotros.

Ausente la sensibilidad, nos convertirnos en robots, es decir, en bestias funcionales incapaces de
respuesta moral y estética.

En parte alguna de su exposición refuta Snow el cargo principal de los “intelectuales luddistas”. Sos-
tenemos que la revolución tecnológica está desprovista de fundamento moral y estético; que ni en su
estructura ni en sus procedimientos hay nada capaz de impedir que se utilicen con fines contrarios a la
vida y al hombre los hallazgos de la tecnología. Podrá aducir Snow que el arte y la moral no incumben
a la ciencia; si lo hace, nos dará la única prueba que necesitábamos para demostrar la inhumanidad de
la ciencia. Reprochamos, pues, a la revolución científica el no ser bastante científica. La acusamos de

2El luddismo fue la táctica utilizada por los obreros ingleses en los comienzos de la Revolución Industrial, como reacción
frente al desempleo provocado por la introducción de las máquinas de vapor. Consistía en la destrucción de estas y tomó su
nombre del de Ned Ludd, obrero que, según parece, fue el primero en utilizarla. (N del E.)

99



pasar por alto —con fatales consecuencias para el bienestar de la humanidad— la psiquis del hombre,
los reflejos nerviosos merced a los cuales este se sitúa por encima de la animalidad.

La conclusión, aunque suene paradójica, es inevitable: el moderno ideólogo de la ciencia (pues Snow
no pretende ser un científico) es superficial. Digo esto no solo porque es capaz de lanzar “verdades
directas” como: “la industrialización es la única esperanza de los pobres”, sin percatarse de su falsedad,
lo digo, más bien porque es capaz de aceptar una revolución —la “revolución científica”— en virtud de
los beneficios materiales que ella reporta, sin detenerse a pensar cuanto costará en valores humanos.

Podrá replicar Snow que emplea la palabra “esperanza” en sentido crudo y prosaico, y agrega: “No
veo para qué sirve la sensibilidad moral si el exceso de refinamiento impide usarla”. ¿Padece exceso de
refinamiento una sensibilidad moral si ve el engaño de quienes exportan máquinas de coser y sífilis (o
tractores y cáncer del pulmón), para estar más al día y llaman a eso civilización?

Intelectuales como Albert Schweitzer y Danilo Dolci no exigen la industrialización de las misérrimas
comarcas donde viven y trabajan; piden tierra y herramientas para cultivarlas.

Claro está que necesitaremos de la ciencia para conservar los valores humanos; lasmasas hambrientas
se multiplican y, a fin de alimentarlas, es preciso recurrir a la agricultura científica. Además, solo la
ciencia puede impedir que sigan multiplicándose. Producción de alimentos y control de la natalidad…
¡Ah, si la ciencia quisiera aplicarse a resolver estos dos problemas olvidando la energía atómica, y los
viajes lunares! Snow podrá argumentar que no hay diferencia; en la época científica, el camino de la
abundancia gira alrededor de la luna. Pero eso equivale a hacer que los fines justifiquen los medios,
torpeza moral inseparable —parecería— de la mentalidad científica. No hablaré del sentido trágico de la
vida–fuente, en otros tiempos, de la dignidad moral, ¿pues no hemos convenido todos en que la tragedia
desaparecerá del Reino del Bienestar Social?

Pero el sentido de la grandeza… Bueno quizá este ideal sea lo bastante optimista y, en virtud de ello,
aceptable para los hombres de ciencia ¿Mas no comprenden, como Burckhardt, que hasta ese ideal “se
funda sobre la capacidad de hacer a un lado el beneficio propio en nombre de la moral; que se apoya en
la voluntaria negación de uno mismo, no por razones de prudencia sino por bondad del corazón”?

100



Las artes y la paz

Enorme es la tarea que debe realizar el arte. Con su influencia, ayudado por la ciencia y guiado por la
religión, ha de lograrse la convivencia pacífica de los hombres por la acción libre y gozosa de todos y no,

como sucede hoy, por la acción de medios externos: tribunales, policías, instituciones de caridad,
inspección de fábricas etc. El arte debe suprimir la violencia, y solo a él le es dado hacerlo.

León Tolstoi

Con estas palabras, de tan honda convicción, finaliza ¿Que es el arte?, la gran obra polémica de Tolstoi.
Creía Tolstoi que entre el arte y la estructura do la sociedad hay una relación muy íntima, y llegó a tal
convicción al comprender que el arte es un proceso biológico (“un órgano de la vida humana”), cuya
función consiste en “trasmitir las percepciones racionales al sentimiento”. Las percepciones racionales
—conjugación, para él, de las facultades de la ciencia y la religión— podían liberar al hombre de la
mentira (política, religiosa o jurídica.) y hacer de la fraternidad humana el único ideal razonable, ideal
que el arte habría de presentar en forma persuasiva y elocuente. Todas las artes son artes de persuasión:
al crear imágenes, símbolos y fábulas difunden en la sociedad, el pensamiento más alto, el sentir más
hondo “de los mejores hombres de la colectividad”. Empleando un símil, candoroso en extremo, Tolstoi
dice, al final del ensayo, que el arte religioso del futuro “tenderá en el alma de los hombres las vías por
donde han de pasar, con naturalidad, las acciones de aquellos a quienes el arte educa”.

El método que recomienda Tolstoi tiene sospechoso parecido con las prácticas del avisador de hoy;
el arte vendría a ser el persuasor oculto. Podría este decir: “¿Quiere usted paz? Pues denos el dinero y
en un abrir y cerrar de ojos el mundo entero la reclamará”. Y, en efecto, la hermandad universal es el
ideal sostenido por algunas organizaciones de carácter ético y religioso que no vacilan en recurrir a las
triquiñuelas de la publicidad.

El instinto nos dice que Tolstoi andaba desencaminado, no en lo que respecta a los ideales, a la visión
de las cosas, sino en lo relativo a las teorías y a las definiciones. La que hace del arte corresponde al “rea-
lismo”. Pero el arte puede comenzar también por el sentimiento y buscar luego imágenes conceptuales
para darle expresión, en cuyo caso nos hallamos frente al “expresionismo”.

Reconoce Tolstoi que la ciencia se ha desviado de su finalidad real (“demostrar la irracionalidad, la
inutilidad y la inmoralidad de las guerras; la inhumanidad y la perniciosidad de la prostitución; la estupi-
dez, la perniciosidad y la inmoralidad que representa el ingerir drogas o el comer carne; la irracionalidad,
la perniciosidad y la caducidad del patriotismo”). Pero no explica en qué hemos de trasmutar la ciencia
para que “deje de producir artículos de lujo y armas destructoras”, aplicándose a su finalidad verdadera.
La argumentación de Tolstoi se encierra en un círculo vicioso, pues el arte solo podría poner fin a la
violencia si se conjugara con una ciencia animada por razones éticas o religiosas. Todo depende de que
prevalezca una “común percepción religiosa”, de la cual —justamente— carece el mundo moderno.

Y, sin embargo, la raíz del problema se encuentra en Tolstoi, mas no exactamente en sus ensayos
polémicos sino en sus obras de imaginación. Tolstoi comprendió que entre arte y violencia hay una
conexión misteriosa y sutil que se oponen dialécticamente, y que solo el arte es capaz de extirpar la
violencia del corazón de los hombres.

¿Cómo obra el arte en el corazón y la mente de los hombres? Platón dio la primera respuesta a tal
interrogante. Todas las artes —dice— son armoniosas; surten su efecto por medio del ritmo, de ondas

101



físicas que golpean los sentidos —llenos de confusión— y producen una sensación de bienestar. Platón
se adelantó a Pavlov en la teoría de los reflejos condicionados. Entre las artes, dio prioridad a las que se
practican colectivamente —el canto y la danza corales— y dice en Las Leyes que el hombre educado es el
que sabe bailar y cantar. La educación consiste en “aprender a experimentar placer y dolor frente a las
cosas capaces de provocarlo” (definición apoyada sin reservas por Aristóteles). Afirma igualmente, con
la mayor serenidad, que “la enseñanza moral y estética se puede impartir cabalmente educando al niño
en las artes corales., el arte de la canción acompañada por las cuerdas de la lira y los movimientos del
ballet d’action (según glosa de A. E. Taylor en la Introducción a Las Leyes1) Todas las artes son formas
de ejercicio físico, pero el ejercicio se apoya en los cánones del gusto musical, en la armonía correcta. Si
se propone inculcar el amor a la paz, hay una armonía capaz de lograrlo; si se quiere, en cambio, animar
el espíritu guerrero, pues se debe cambiar la música”.

La teoría es razonable y coherente, pero, por desgracia, nadie la ha puesto a prueba en escala na-
cional. Oponer reparos a esa teoría diciendo que, de resultar verdadera, todos los pueblos educados
musicalmente serían de ánimo pacifico, cuando en verdad se hallan tan sometidos como cualquier otro
a las pasiones irracionales, será generalización acertada o no, pero en modo alguno destruye la tesis
del filósofo, tesis que exige unidad y uniformidad en la aplicación del principio. Platón recalcó siempre
los profundos efectos del medio; en nosotros influye lo visto, lo oído y la forma que adoptan nuestros
movimientos. Ejecutada en medio de la fealdad, la danza es capaz de atenuar los malos efectos de esas
desproporciones visuales, mas no impide la existencia de las mismas. De ahí que la educación deba ser
total. Cree Platón que el buen ejemplo debe darlo una elite bien preparada (fin al que también aspiraba
Tolstoi), pero cree asimismo —y es punto capital de su teoría— que las ideas no cambian a los hombres;
solamente las fuerzas físicas son capaces de ello. La mente es sustancia maleable, susceptible de dejarse
influir —para bien o para mal— por todo cuanto le llega a través de los sentidos.

Hay que saturarla de visiones y sonidos armoniosos, venidos de todas partes, “como la brisa que,
soplando de regiones felices, trae consigo la salud”, para que “la influencia de las obras nobles impregne
los ojos y los oídos de los hombres desde la niñez e imperceptiblemente los lleve a compenetrarse de la
belleza de la razón, cuya marca llevan”. En La República —de donde hemos tomado estos fragmentos—
Platón establece asimismo sus aspiraciones refiriéndose al conjunto de la sociedad. No se busca “hacer
dichosa a una determinada clase, sino lograr el bienestar de la sociedad toda. Por la persuasión o por
la fuerza, se unirá a los ciudadanos y se les hará compartir lo que cada clase aporte al bien común; y al
formar hombres de ese temple no se persigue el propósito de que cada uno obre a su antojo, sino el de
que todos ayuden a hacer de la comunidad un todo”.

Media enorme distancia entre la república ideal de Platón y las realidades del mundo contemporáneo,
desgarrado por las pasiones políticas y amenazado de exterminio por la guerra atómica. ¿Qué finalidad
llena el arte de un mundo como este? La misma que le cupo en el mundo de Platón, también destrozado
por las guerras; y para los males de hoy, ningún, remedio mejor que esa educación por el arte que
recomendaba el filósofo griego.

La mente del hombre está abierta al cambio. Ese cambio, pues, ha de constituir la finalidad —
absorbente, única— a la que deben tender nuestros esfuerzos si queremos evitar la destrucción mutua.
Solo tenemos derecho a preguntar en qué forma es posible cambiar la mente de los hombres. Pero cam-
biarla, no por un instante ni para conseguir una venta inmediata; y la respuesta que se nos da es que la
mente debe y puede cambiar por la persuasión moral. A mi juicio, eso es un engaño.

¿Qué es la moral? No es un estado de la mente sino una modalidad de la acción. Nuestra moral se
define por lo que hacemos, no por lo que creemos. La raíz del vocablo se encuentra en la palabra latina
mos (pl.mores) que significaba: porte del cuerpo, forma de comportarse, conducta tradicional. Lasmores

1The Laws of Plato, por A. E. Taylor, Londres, 1934.

102



se trasmitían por las costumbres, por el ejemplo de padres y maestros, y el hombre tenía conciencia de la
responsabilidad que le correspondía por sus actos. No podemos seguir aquí la evoluciónmerced a la cual
esos hábitos de perfección se codificaron y generalizaron, convirtiéndose en abstracciones, en leyes de
conducta cuyo cumplimiento consciente se exigía al ciudadano, surgiendo así una relación por completo
irreal. La consecuencia de ello fue el debilitamiento de los lazos de la conducta tradicional Si el hombre
deja de ser responsable ante sí mismo para serlo ante una abstracción, le sobrarán oportunidades de
obrar en forma evasiva, de mostrarse débil, de errar. Si actúa, ya no instintiva y automáticamente, sino
por cálculo y con circunspección, tiende a conducirse de manera ambigua e intolerante.

El sentido genuino de la moral, perdido a manos de los filósofos y los teólogos, va recuperándose
lentamente gracias a los escritores, sobre todo a los de Francia, país donde siempre se ha dado más im-
portancia a la conducta moral que a los códigos morales (basta recordar a Montaigne, La Rochefoucauld,
Vauvenargues). Este realismo aparece nuevamente en las obras de Saint-Exupery y Camus, e inclusive
en las de Malraux, para quien el arte es, ante todo, acción transformadora. Tal vez sea Saint-Exupery
quien ha expresado en forma más clara y accesible la filosofía del realismo moral, y quizá a ello se deba
su enorme influjo sobre la generación francesa de posguerra (así como la poca impresión que ha hecho
en el desgastado tejido moral de la generación norteamericana e inglesa de posguerra). “Ser humano
es ser responsable, responsable del destino de la humanidad en la medida del trabajo que uno hace.”
Saint Exupery, en Terres des hommes, se refiere al trabajo práctico, a la responsabilidad del grupo, a
la fraternidad en la acción; no a la responsabilidad ante un absoluto moral, sino a la responsabilidad
frente al prójimo, lo que Tolstoi llama la hermandad de los hombres. La rectitud de los actos no se rige
conforme a sistemas; solo existe la rectitud instintiva, el acto que, por libre y desinteresado, es bueno.

“La obra de Saint-Exupery no es un argumento, es un ejemplo”, dice Everett Knight.2 Así volvemos
a Platón, o por lo menos a la idea de que el arte puede obrar un efecto moral, a la concepción del arte
como acción y no como prédica. El gran hallazgo de Saint-Exupery —señaló Gide— consiste en haber
visto que la felicidad no reside en la libertad sino en la aceptación de un deber. Sustituyamos necesidad
o deber por destino y veremos que la observación de Gide es uno de los lugares comunes de la filosofía
griega. Saint-Exupery dice algo más original que eso, algo de más valor e importancia para la disyuntiva
contemporánea. Dice que lo que importa es el efecto de la acción, del esfuerzo creador y constructivo.
“Oblígalos a unirse para construir una torre —dice el príncipe del desierto a su hijo, en Ciudadela— y
serán como hermanos. Pero si quieres que se odien, arrójales un pedazo de pan. Una civilización se
construye con lo que se exige a los hombres, no con lo que se les da… El hombre es, por sobre todas las
cosas, creador. Y la hermandad solo es de quienes trabajan de consuno.”

Para el logro de la paz es muchomejor la fórmula aquí expuesta que las oscuras disquisiciones de Tols-
toi sobre la percepción y el sentimiento, pues Saint-Exupery concibe el arte como acción que transforma
al hombre, y ni la ciencia ni la “percepción religiosa racional” resultan indispensables para obtener ese
benéfico efecto. Una de las fábulas que se cuentan en Ciudadela se refiere a dos jardineros que vivieron
y trabajaron juntos muchos años y que hubieron de separarse luego, con gran aflicción de ambos. Al
cabo de largo tiempo, uno de ellos recibió carta de su amigo. Lleno de alegría, creyendo que la misiva
le traería noticias detalladas sobre las aventuras de su compañero, la llevó al príncipe y le rogó que se
la leyera, “como quien pide a un amigo que le lea un poema”. El príncipe abrió la carta y leyó: “Esta
mañana podé mis rosales”. Eso era todo. El jardinero sufrió un gran cambio; perdió la paz del espíritu.
Pero transcurrieron tres años antes de que pudiera dar respuesta al amigo. Desde ese día dio en pasarse
horas y horas metido en su aposento, garrapateando frases, emborronándolas, volviéndolas a escribir,
mientras se mordía la lengua como un escolar absorbe sus lecciones. Sabía que tenía algo importante
que decir y que de algún modo debía trasmitírselo al amigo lejano. Pero debía levantar un puente sobre

2Everett W. Knight, Literature considered as a Philosophy, Routledge and Kegan Paul, 1957.

103



el vacío para hacer llegar su amor, a través del espacio y del tiempo, a quien era parte de su ser. Así
llegó el día en que, ruborizado, me trajo la respuesta, esperando ver en mi semblante el reflejo del gozo
que iluminaría el rostro del destinatario, y para probar en mi la fuerza de su mensaje. Cuando lo leí, vi
estas palabras, escritas con mano torpe aunque esmerada —palabras cálidas como una plegaria salida
del corazón, bien que sencillas y humildes—: “Esta mañana yo también podé mis rosales…”

La parábola es simple pero expresa la verdad. Quizá nos recuerde a Cándido, con la diferencia de que
Voltaire era más cínico y resignado. “Il faut cultiver nos jardins” es un imperativo moral. Saint-Exupery
quiere decir que al cultivar rosas se hace un esfuerzo constructivo, una obra como la de erigir una torre:
un arte, en suma; y que mientras los hombres se encuentren unidos en la ejecución de actividades
creadoras, vivirán en paz. El príncipe del cuento calló “meditando en esa cosa fundamental que yo
empezaba a advertir con más claridad; pues era a Ti, Señor, a quien honraban, fusionando sus vidas
dentro de Ti, por encima y más allá de sus rosales, aunque no lo sabían”.

Señalemos ahora un punto que no por haber quedado para el final reviste menos importancia. Nues-
tras actividades creadoras deben ser instintivas, habituales. El artista de hoy se encuentra aislado, sepa-
rado de su prójimo y de la Naturaleza. El esfuerzo que realiza es consciente; es una afirmación del yo
y, a menudo, agria protesta contra su impotencia. Tiene en sus manos el poder de curar, pero nadie le
pide ayuda. No puede actuar solo, ni siquiera para conquistar su propia salvación. Su verdadera obra es
comunitaria. Otros artistas deben estar junto a él, trabajando en el mismo proyecto. Más aún: todos los
hombres deben estar junto a él, puesto que todos deben ser artistas en lo suyo, todos han de participar
en la labor común, el trabajo todo ha de hacerse como obra de arte.

Acaso esta doctrina peque de blanda frente al despotismo y la brutalidad de nuestro tiempo. Pero es
que hablamos de la contribución que las artes pueden hacer a la causa de la paz y, por la naturaleza
misma de las cosas, esa contribución no puede ser inmediata. Sin embargo, se puede empezar a hacer
algo, sobre todo entre aquellos cuyo ánimo no se ha endurecido por obra de las asperezas extremas de
la lucha.

Nadie sabe hasta dónde llega la gracia que nos es concedida; pero, mientras quede un grano de es-
peranza, es posible la acción. La acción tendida a la unidad, a la comprensión mutua, a la reforma de
la educación, al surgimiento de ese lento proceso que nos enseñará a trabajar en forma conjunta y
creadora, mal que les pese al orgullo y al afán personalista.

104



Biblioteca anarquista
Anti-Copyright

Herbert Read
Al diablo con la cultura

1963

Recuperado el 14 de julio de 2016 desde www.fondation-besnard.org
Traducción: Elbia Leite. Editorial: Terramar Ediciones.

es.theanarchistlibrary.org

http://www.fondation-besnard.org/IMG/pdf/Al_diablo_con_la_cultura.pdf

	Prefacio
	Introducción
	Al diablo con la cultura
	La política de los apolíticos
	El culto del jefe
	Una civilización edificada desde abajo
	Los síntomas de la decadencia
	La protección colectiva de las artes
	El secreto del éxito
	La libertad del artista
	La naturaleza del arte revolucionario
	La psicología de la reacción
	El problema de la pornografía
	I
	II
	III
	IV

	La civilización y el sentido de la calidad
	El gran debate
	Las artes y la paz

