Biblioteca anarquista

Anti-Copyright

Murray Bookchin
Autogestion y tecnologia
1986

Recuperado el 11 de noviembre de 2013 desde spa.anarchopedia.org
Publicado originalmente en revista Comunidad, N° 53-54, julio-agosto
de 1986, Montevideo, Uruguay.

es.theanarchistlibrary.org

Autogestion y tecnologia

Murray Bookchin

1986

El concepto de autogestion, en toda la riqueza y variedad de sus sig-
nificados, ha estado siempre estrechamente relacionado con la idea de
progreso técnico; a menudo, hasta tal punto, que a esta conexion no se
le ha prestado la atencién especifica que mereceria. No pretendo pro-
poner una teoria —inevitablemente tosca y reductiva— basada sobre el
determinismo tecnolégico. Esté claro que el hombre es un ser social que
crea valores, instituciones y relaciones culturales que favorecen o impi-
den la evolucion técnica. Viene ahora al caso, recordar que invenciones
técnicas consideradas de importancia vital (como, por ejemplo, la ma-
quina de vapor), ya eran conocidas en la civilizacion helénica hace mas
de dos mil afios. El que esta fuente vital de energia haya sido siempre
considerada poco méas que un juguete, demuestra claramente qué enor-
me influjo han tenido los valores y las culturas de la antigiiedad en el
desarrollo de la técnica y, particularmente en los periodos historicos no
caracterizados por una mentalidad mercantilista.

Sin embargo, seria igualmente prueba de escaso valor y, en cierto
sentido, seria también reductivo no reconocer que la técnica, al tiempo
que se consolidaba en una u otra forma, ha contribuido ampliamente
a hacer que el hombre definiera e interpretase el concepto de autoges-
tién. Esto es cierto sobre todo hoy que la autogestién se entiende en
sentido preferentemente econémico, como «control obrero», «demo-
cracia industrial», «participacién econdémica», e incluso, por parte del



anarcosindicalismo, como «propuesta revolucionaria de colectivizacion
econdmica». Veremos después cOmo esta interpretacion puramente eco-
nomicista de la autogestiéon ha conseguido quitar cualquier valor a las
restantes interpretaciones del término, es decir a aquellas formas de
organizacién que se remontan a las confederaciones municipales de la
sociedad medieval, a las secciones de la Francia revolucionaria de 1793 y
ala Comuna de Paris. Sin embargo, hay una cosa que esta clara: cuando
se habla de «autogestion» hoy, nos referimos a una forma determinada
de sindicalismo. Nos referimos a una concepcién econdémica relativa a
la organizacion del trabajo, al empleo de las maquinas y los aparatos, al
uso racional de los recursos materiales. En resumen, nos referimos a la
técnica.

Sin embargo, si apelamos a la técnica abrimos el camino a una serie
de paradojas que no pueden liquidarse con bonitos artificios retdricos o
con moralismos de andar por casa. Si el papel de la técnica en el desarro-
llo de la sociedad y del pensamiento a menudo ha sido sobrevalorado
por escritores de diversas tendencias en el campo social, como Marshall
MacLuhan y Jacques Ellul, no por ello se puede ignorar su influencia en
el proceso de formacion de las instituciones sociales y de las orienta-
ciones culturales. El significado exquisitamente economicistico que tan
a menudo atribuimos al término «autogestiéon», constituye, por si mis-
mo, una clara demostraciéon de la medida en que la sociedad industrial
tiende a «industrializar» su propio lenguaje.!

El término «autogestion» se disocia intelectualmente en sus dos com-
ponentes, ideologicamente contrapuestas la una a la otra. La «gestion»
tiende a prevalecer sobre el «auto» (de si para si); la administracion

"Téngase en cuenta, como prueba de cuanto se ha dicho, la medida en que, por
ejemplo, han entrado en el lenguaje cotidiano los términos propios de la cibernética.
Cuando discutimos no preguntamos, el parecer de nuestro interlocutor, sino su «feed-
back»; es mas, no mantenemos ya «didlogos», sino que solicitamos un «input». Esta
siniestra invasién del mundo del «logos» (en su significado mas amplio del mundo de
la palabra y el pensamiento), por parte de la terminologia electrénica de la tecnocracia
moderna, representa una subversion no sélo de la interaccion humana o cualquier ni-
vel de experiencia social, sino incluso de la personalidad del hombre como fenémeno
organico y de desarrollo, «man, a Machine» («El hombre maquina») de La Mattrie, asu-
me la dimensién moderna de un sistema cibernético, y no sélo en los atributos fisicos,
sino incluso en su propia subjetividad.



tiende a asumir el control sobre la autonomia del individuo. Gracias a
la influencia ejercida por los valores tecnocraticos sobre el pensamiento
del hombre, la individualidad —que reviste una importancia fundamen-
tal en la concepcion libertaria de la organizacion de la vida en todos
sus aspectos—, tiende a ser sustituida, con un juego sutil pero inexora-
ble, por las virtudes de eficaces estrategias administrativas. Como con-
secuencia, se va promoviendo la «autogestiéon» no tanto con finalidad
libertaria cuanto por metas funcionales, y esto ocurre incluso en los sin-
dicalistas mas comprometidos. Se nos empuja a creer que lo «pequerio
es hermoso» porque eso presupone el concepto de «energia» mas que
el de una dimensién humana capaz de hacer la sociedad comprensible
y controlable por todos. La iniciativa individual auténoma y la autoges-
tion se ven como aspectos de la logistica industrial para la soluciéon de
problemas no morales ni sociales, sino econémicos y técnicos. Y por eso,
la propia sociedad tecnocratica, negadora de la individualidad del hom-
bre, propone los términos del discurso para quien quiere sustituirla por
una sociedad mas libertaria. Es la propia sociedad tecnocratica quien
estimula la sensibilidad de sus feroces adversarios, quien establece los
parametros de la critica y de la practica subversiva «industrializando»
el sindicalismo.

No menos paradéjica parece la limitada naturaleza del propio concep-
to de «autogestion» cuando demuestra que no es capaz de poner a dis-
cusién sus propias premisas tecnologicas. ;Podemos quiza afirmar sin
temor a desmentidos, que las empresas colectivizadas, controladas por
los trabajadores, han cambiado de forma decisiva el status social, cultu-
ral e intelectual de los obreros? ; Las fabricas, las minas y las grandes em-
presas se han transformado, quiza, en paraisos libertarios s6lo porque
estan dirigidas —incluso anarquicamente— por comités obreros? ;Eli-
minando la explotacion econdémica nos hemos liberado realmente de la
dominacién social? jHaciendo desaparecer las clases hemos destruido
las estructuras jerarquicas? En resumen: ;las técnicas de hoy pueden
continuar siendo substancialmente las mismas si los hombres que las
controlan deben transformar profundamente su propia naturaleza de
seres Humanos?

He aqui que los conceptos de «control obrero», «democracia indus-
trial» y «participacién econémica», deben enfrentarse con la explota-



cién tecnologica en sus formas mas acérrimas. Quiza la critica mas con-
vincente al concepto sindicalista de organizacion econdmica esta repre-
sentada, precisamente, por la evidencia del caracter intrinsecamente au-
toritario de la tecnologia. Una critica tal se ha avanzado, como veremos,
no sélo por los idedlogos de orientacioén claramente burguesa, sino tam-
bién por los presuntos exponentes del area «radical». Desde cualquier
perspectiva politica, esta critica se sostiene en la comdn conviccion de
la neutralidad social de la tecnologia. La concepcion funcional segin la
cual la tecnologia no es mas que el instrumento inanimado a través del
cual se realiza el «<metabolismo» del hombre con la naturaleza, es am-
pliamente aceptada y asumida. Que las fabricas sean los «lugares» de la
autoridad se considera como un hecho natural (es decir, un hecho que
trasciende la esfera ética y es independiente de cualquier consideracion
de caracter social).

Desgraciadamente cuando se sacan de su contenido histérico y social
las consideraciones éticas sobre la tecnologia, tienden a prevalecer las
meramente funcionales (y es por el mismo motivo por el que desapa-
recen tas primeras): unas y otras, de hecho, dan por descontado que la
tecnologia es un hecho puramente proyectual, algo «dado» que puede
ser mas o menos eficiente. S6lo muy recientemente se ha comenzado a
poner en duda este caracter de cosa «dada» atribuido a la tecnologia, y
se ha visto, en particular, a propdsito de las instalaciones para la explo-
tacion de la energia nuclear. Después del método de Three-Mile-Island,
en Harrisburg, ha comenzado a difundirse la idea de que incluso él «ato-
mo pacifico» es, por su naturaleza intrinseca un «atomo demoniaco».
Lo que es particularmente significativo a propdsito de este «inciden-
te» nuclear, es el hecho de que los criticos de la energia atomica hayan
conseguido atraer la atencion publica sobre las nuevas tecnologias, eco-
logicas e implicitamente mas humanisticas, que solamente esperan ser
perfeccionadas y aplicadas. La distincion entre tecnologias «buenas» y
«malas» —o sea, la valoracion del progreso técnico en términos éticos—,
estd hoy més viva y difundida de cuanto lo habia estado nunca, desde
los tiempos de la primera revolucién industrial.

Lo que queria resaltar aqui es la necesidad, para quienes luchan en fa-
vor de la autogestion, de luchar sobre bases éticas, como hacen los que
se oponen a las centrales nucleares. Aparte, también queria verificar si

4



naria sino realista. Finalmente, como instrumentos educativos para la
comunidad, tienden a crear una politica de la personalidad que se puede
parangonar a la de los «grupos de afinidad» anarquistas.

Las alternativas estan en conflicto unas con otras en una medida pa-
rangonable sdlo al grado de corrupcion de la sociedad tradicional en las
visperas de la era capitalista.

También la nueva tecnologia puede caer en el error de la centraliza-
cion corporativa: las bases para la explotacion de la energia solar, los
satélites especiales, una industria agricola «orgéanica» parangonable a
aquella envenenada por los productos quimicos de hoy.

Los huertos, los paneles solares, los molinos de viento, los centros de
reciclaje descentralizados, pueden ser centralizados, industrializados y
organizados segun estructuras jerarquicas. Ni los marxistas, ni el sindi-
calismo pueden comprender la naturaleza de estas alternativas y toda-
via menos las sutiles implicaciones que de ellas pueden derivarse. Y sin
embargo, pocas veces ha habido mayor necesidad de un anélisis profun-
do y serio acerca de las posibilidades que se intuyen, de las nuevas di-
recciones que la humanidad puede seguir por los caminos de la historia.
A falta de una interpretacion libertaria de estas vias, de una conscien-
cia libertaria que articule la logica de la nueva estructura tecnoldgica,
podremos quiza asistir a la integracion de la «tecnologia popular» en
lo sociedad tenocratica y managerial. En este caso, nos veremos reduci-
dos como un coro griego, a fomentarnos y a lanzar maldiciones contra
un destino que se deja controlar por fuerzas superiores a su control de
decidir con anticipacion el futuro de la sociedad. Y esta sera una actitud
no sélo poco heroica, sino inutil y vana.

20

las fabricas, las minas y las empresas agricolas modernas, pueden ser
legitimamente consideradas lugares en los cuales aplicar el concepto
anarquista de autogestiéon (y en caso contrario, cuales son las posibi-
lidades alternativas de legitimar este concepto a un nuevo nivel ético,
social y cultural). El problema es hoy més importante que nunca porque
la autogestion esto siendo cada vez mas reducida a un puro problema
técnico relativo a la direccién empresarial, y, por tanto consonante con
los sectores més sofisticados de la burguesia y de los movimientos neo-
marxistas. El «control obrero» puede incluso entrar a formar parte de
las mas normales estrategias de direccién empresarial, con tal de que los
trabajadores no aspiren a convertirse en algo diferente. Puede ser inclu-
so deseable —e incluso «productivo»— que sean ellos quienes «tomen
las decisiones», a pesar de lo «extremado» que resulte su lenguaje y
lo originales que sean las instituciones por medio de las cuales «gestio-
nen» la empresa, con tal de que contribuyan a la racionalizacion técnica
de las operaciones industriales.

Sin embargo, si la autogestiéon no es mas que una manera diferente
de gestionar las formas tecnologicas existentes; si el trabajo de gestio-
nar se limita a ser socializado o colectivizado, en lugar de transformarse
en una forma significativa de expresion auténoma (y si estos intimos, e
incluso diria insidiosos, cambios de las condiciones materiales de vida
coinciden con la idea de «libertad»), entonces la autogestion se con-
vierte en un objetivo privado de todo valor. Desde este punto de vista,
si incluso la libertad debe ser recuperada por la semantica tecnocra-
tica, es necesario reexaminar a fondo el propio concepto de autoges-
tion. Y lo mejor serd que analicemos, y muy a fondo, los dos elemen-
tos del término auto-gestiéon —sobre todo en relacién con el progreso
tecnologico—, antes de sintetizarlos de nuevo en un ideal libertario.

El «auto» deriva del concepto helénico de autonomia, de autogo-
bierno (self-rule) del individuo. Es sobre el término «gobierno» que
queremos insistir. Hoy, el significado que se atribuye al término «au-
tonomia», es decir el de simple «independencia», testimonia nuestra
tendencia a reducir en sentido economicista términos que tenian un va-
lor bien distinto en épocas histéricas ajenas o la mentalidad mercanti-
lista. Para los griegos, los conceptos de «individualidad» y de gobierno,
de gobierno social, estaban estrechamente relacionados, y se valoraba



la capacidad del individuo para participar directamente en el gobierno
de la sociedad, antes incluso de que estuviera en condiciones de resol-
ver sus intereses econémicos. El propio término «economia» tenia una
connotacion mas doméstica —relativa al oikos— que social, y las acti-
vidades a que se referia, aunque necesarias, se consideraban, en cierto
sentido, inferiores en relacion a las concernientes a la participaciéon en
la vida comunitaria de la polis.

La individualidad, por tanto, estaba ligada no tanto a la organizaciéon
de la vida material, como al poder del ciudadano en la gestion de la
vida social. En efecto, la capacidad de ejercitar poder en el interior de
la sociedad —la posibilidad de ser un «individuo»—, presuponia una li-
bertad material garantizada por una eficiente gestién de la economia
doméstica. Pero dado que la oikos estaba garantizada, la «individuali-
dad» presuponia mucho mas, y este mas asume un enorme significado
en nuestros dias que han reducido el ego a la impotencia y la indivi-
dualidad a un eufemismo para definir el egoismo. Para empezar, la indi-
vidualidad suponia el reconocimiento de la competencia individual. E1
concepto de autonomia, de autogobierno, habria perdido todo significa-
do sila confraternidad de individuos que constituian la polis helénica (y
en particular la democracia ateniense), no hubiera estado formada por
hombres de caracter fuerte, capaces de cumplir las enormes responsa-
bilidades de gobierno. En resumen, la polis se basaba en la seguridad de
que sus ciudadanos podian ser investidos de «poder», porque estaban
dotados de las capacidades individuales necesarias para gestionarlo de
un modo digno. La educacion de los ciudadanos en el gobierno era, por
ello, una educacion en la competencia, en la inteligencia, en la probidad
moral y el compromiso social. La ecclesia de Atenas, la asamblea popu-
lar de los ciudadanos que se reunia al menos cuarenta veces al afio, era
el banco de pruebas de esta educacion; la verdadera escuela, en cambio,
era el agora, la plaza publica donde se desarrollaban todas las transac-
ciones de negocios y las discusiones. La individualidad se origind, sobre
todo, por una politica de la personalidad, y no por un proceso de pro-
duccion.? Desde un punto de vista etimolégico no tiene casi sentido

?Evidentemente, uso el término «politica» en el sentido helénico de la administra-
cién de la polis, y no en el sentido electoral. Los atenienses consideraban la adminis-

solares de construccion casera que empiezan a aparecer sobre los te-
chos de las casas de vecindad, los pequefios molinos de viento que les
afladen para generar corriente eléctrica, todo esto es la expresion de
nuevas iniciativas asumidas por comunidades hasta ahora pasivas, que
reivindican el derecho a ejercitar control directo sobre la propia vida.
Lo importante no es que una cooperativa alimenticia pueda sustituir
a un gigantesco supermercado, o que un huerto comunitario propor-
cione alternativamente, los productos de la industria agricola, o que
un generador accionado por viento sustituya a un servicio publico ya
drésticamente obsoleto. Las cooperativas, los huertos y los molinos de
viento son los simbolos tecnoldgicos de un renacimiento de aquella in-
dividualidad que ha estado siempre negada a los «masas» del ghetto,
y de un sentido creciente de competencia que, regularmente, le viene
siendo negado al ciudadano-cliente. La imagen de la fabrica de la ciu-
dad, e incluso de los ciudadanos, se ha disparado tan lejos en reprimir
incluso los menores destellos de vida publica, que las alternativas téc-
nicas e institucionales representan quiza la unica posibilidad de hacer
renacer la autogestion en sus formas civicas tradicionales.

Si se da por descontado el silencio dé las fabricas, las voces més fuer-
tes que invocan el derecho a la autogestion, se elevan de los barrios de
centros urbanos (quiza su lugar de origen mas natural), de los movi-
mientos feministas y ecologicos, de las «masas» que han conquistado
un nuevo grado de autonomia personal, cultural, sexual y civica. La nue-
va tecnologia a que apuntan no ha iniciado este proceso de desarrollo.
Al menos ese puede ser el resultado de un nuevo sentido de la competen-
cia y la individualidad, producido por una tecnologia opresiva y repre-
siva. La energia solar y edlica, y los huertos comunitarios, son medios
técnicos mucho més antiguos que la fabrica. El hecho de que la tecnolo-
gia popular los haya recuperado es sintoma de una fuerte voluntad de
cortar los puentes con un sistema social que tiene su punto mas débil,
y al mismo tiempo mas fuerte, en su naturaleza omnicomprensiva. Sin
embargo, estas tecnologias alternativas determinan un nuevo contex-
to, quiza de valor histérico, para la transformacion social. Demuestran
la posibilidad tangible para una recuperacion de la autogestion con to-
da la riqueza de matices que tenia en el pasado, pero sin volver atras
en el tiempo. Su concrecién la hace profundamente utdpica, no visio-

19



otra favorece el aislamiento en un sentido opresivo. Un mismo trabajo
que desarrollado con espiritu estético puede resolverse en una obra de
arte, realizado, en cambio, bajo el yugo de la dominacién puede ser una
fatiga insoportable. La afirmacion segin la cual todo trabajo oneroso es
también tormentoso, constituye un juicio social determinado por la pro-
pia estructura de la sociedad, no por las condiciones técnicas del propio
trabajo. El empresario que pide silencio a sus obreros, no es més que un
proveedor de trabajo, un patrono. En ausencia de constricciones socia-
les que identifiquen la responsabilidad con la renuncia y la eficiencia
con la sobriedad, el propio trabajo se podria efectuar en forma de juego,
creativa, fantasiosa, incluso artistica.

En otro escrito he enumerado las alternativas posibles hoy a las for-
mas tecnologicas existentes.? Desde entonces, tendria mucho que cam-
biar y mucho que afiadir a lo que escribi. Quiz4, mas importante atin
que lo que puede encontrarse en buenos libros como «Radical Techno-
logy» y otras obras de libertarios ingleses, hay algunos principios que
queria subrayar en este escrito. Esta naciendo una nueva tecnologia,
una tecnologia no menos significativa para nuestro futuro de lo que lo
es la fabrica para el presente.

Potencialmente, ésta se presta a una criba concienzuda de las formas
tecnologicas existentes segun el grado de integridad econémica y segin
la capacidad para influir sobre la libertad del hombre. Por si misma, pue-
de consistir en una tecnologia fuertemente descentralizada a la medida
del hombre, simple desde el punto de vista constructivo, y orientada
en sentido naturalista. Puede sacar provecho de la energia del sol y del
viento, de los residuos reciclados y de los recursos renovables, como
la madera. Ofrece la posibilidad de cultivar el alimento en formas espi-
ritual y materialmente gratificantes de horticultura. Es respetuosa con
el ambiente natural y, lo que resulta todavia mas significativo, con la
autonomia del individuo y de la comunidad.

Se podria definir esta tecnologia como «tecnologia popular». Los
huertecillos comunitarios de cultivo intensivo explotados por los ha-
bitantes de Nueva York en las escualidas areas del ghetto, los colectores

*Ver Tecnologia y Anarquismo, p. 23, cap. «Hacia una tecnologia liberadora», Ed.
Antorcha. México 1984.

18

disociar el término «auto» de la capacidad de ejercitar un control sobre
la vida social, de «gobernar» en el sentido que entendian los griegos.
Si disminuimos su significado caracterial —de sus connotaciones fuer-
za y probidad moral—, la individualidad se convierte en sinénimo de
puro «egoismo», de aquel semblante de personalidad humana, neurdti-
co y vacio como una cascara que yace entre las basuras de la sociedad
burguesa como una escoria de la produccion industrial.

Quitar a la autonomia individual estas connotaciones personales sig-
nifica desnaturalizar, responsablemente, el sentido de las palabras for-
madas por el prefijo «auto». La «iniciativa autbnoma», para usar otro
término corriente, implica la activacion de estas fuertes connotaciones
personales de los procesos sociales. También ésta se basa en una politica
de la personalidad que educa al individuo y lo hace capaz de intervenir
directamente para modificar el curso de los acontecimientos sociales y,
en el plano activo, tomar parte en una practica social comun. Sin la ca-
pacidad personal de juicio, la fuerza moral, la voluntad y la sensibilidad
para actuar en este sentido total y directo, el individuo se atrofiaria y
su actividad se reduciria a una relacién de obediencia y mandato. En
este sentido, iniciativa auténoma solamente puede querer decir accion
directa. Pero la accion directa como norma puede entenderse solamen-
te como practica del individuo comprometido en el proceso social que
estos mismos términos presuponen. El «auto», la educacién en la in-
dividualidad y su ejercicio —casi un entrenamiento cotidiano para la
formacion de la personalidad individual—, constituyen un fin en si, el
momento culminante de los que tenemos la costumbre de definir como
«proceso de auto-realizacidon».

La organizacién anarquica, con su politica de accion directa, es, por
definicidn, el instrumento educativo para la consecucién de estos anti-
guos objetivos. Es el agora donde, como antafio, se realiza la politica
de la personalidad. En su medio, los «grupos de afinidad» representan
una forma de asociacién unica en su género, fundada sobre el reconoci-
miento de la capacidad y la competencia de todos sus miembros o, por
lo menos, sobre el reconocimiento de la necesidad de alcanzar este ni-

tracién de la ciudad no sélo una actividad social de importancia vital en la que todos
los ciudadanos debian tomar parte, sino también un proceso educativo continuo.



vel de individualidad. Cuando estos grupos cesan de ejercitar su obra
educativa en este sentido, se convierten en otra cosa. Peor ain, «produ-
cen» militantes y no anarquistas, subordinados y no individuos. En su
acepcion ideal, el grupo anarquista de afinidad es una asociacién sobre
bases éticas de individuos libres y dotados de gran fuerza moral, con ca-
pacidad para autogobernarse consensualmente utilizando y respetando
las respectivas capacidades y competencias. Sélo si alcanzan esta con-
dicién, y consecuentemente, solo si alcanzan a través de un proceso
revolucionario el estado de individuos, sus miembros pueden definirse
como verdaderos revolucionarios: ciudadanos de una futura sociedad
libertaria.

He tratado estos aspectos del problema del «auto», de la autonomia
individual —y sélo la escasez de espacio me impide profundizarlos ulte-
riormente como merecerian—, porque se han convertido en los puntos
débiles del concepto de «autogestion». Hasta que no se haya alcanzado,
al menos, a un nivel minimo, este grado de individualidad, el concepto
de «autogestién» continuara siendo una contradiccion en sus términos.
La autogestion, si no existen individuos capaces de gestionarse auto-
nomamente, corre el riesgo de transformarse en cualquier cosa que sea
exactamente su opuesto: una jerarquia basada en la obediencia y el man-
dato. La abolicién de las clases no compromete minimamente la existen-
cia de estas relaciones jerarquicas. Estas pueden subsistir en el interior
de la familia, entre los sexos y entre los diferentes grupos de edad, en-
tre los grupos étnicos y en el interior de los organismos burocraticos, lo
mismo que en los grupos sociales administrativos que pretenden reali-
zar la politica de una organizacion o de una sociedad libertaria. Ninguna
organizacion social, ni siquiera los mas intransigentes grupos anarquis-
tas, pueden ser inmunizados contra el virus de la jerarquia, si no es a
través del filtro de la autoconsciencia, derivada de la «autorrealizacion»
de las potencialidades existentes en cada individuo. Este es el mensaje
que todas las filosofias occidentales, de Socrates a Hegel, nos han lan-
zado. Su llamada al discernimiento y a la autoconsciencia como tnicas
vias para acceder a la verdad y a la iluminacién interior del conocimien-
to, tienen hoy un valor ain mayor del que tenia en épocas remotas, y
socialmente menos confusas, que la nuestra.

Engels y sus acolitos. Sera el «reino de las necesidades» unicamente
mientras existan necesidades que justifiquen su existencia. Estas nece-
sidades, sin embargo, no tienen una naturaleza exclusivamente técnica;
por el contrario, son en gran parte de tipo social. La fabrica es el reino
de la jerarquia y de la dominacién, no el campo de batalla de los con-
flictos entre «el hombre» y la naturaleza. Y una vez que sus funciones
como elemento de dominacién resultan evidentes, podemos empezar a
preguntarnos qué objetivo tiene perpetuar su existencia. De la misma
manera, el dinero, las armas y las instalaciones nucleares, son los instru-
mentos de una sociedad enloquecida. Pero, si la sociedad consigue cu-
rarse de su locura, nos preguntamos de nuevo: ;para qué conservarlos?
Las necesidades son un fenémeno que depende de condicionamientos
sociales —y Marx lo sabia muy bien—, que pueden tener caracter racio-
nal o irracional. Por eso, el «reino de las necesidades» es tan eldstico
y sus limites tienen, en fin de cuentas, escaso significado; de hecho, re-
sulta socialmente «necesario» como la concepcién que el hombre tiene
de la libertad. Separar uno de la otra es pura abstraccion ideologica, ya
que la libertad podria no estar, de hecho, «basada» sobre «el reino de
las necesidades», sino ser, por el contrario, el elemento determinante.
En los mejores escritos de Fourier se contiene, implicitamente, esta
conclusiéon. Los dos «reinos», de la necesidad y de la libertad, se han
vuelto a sintetizar a un nivel mas elevado de comportamiento y de va-
lores sociales, en el que la felicidad, la creatividad y el placer, son fines
en si mismos. La libertad prevalece sobre las necesidades y la felicidad
sobre el trabajo. Pero una concepcién tan amplia y radical no puede
expresarse solo de forma abstracta; debe tener un fundamento concre-
to, de lo contrario las enormes posibilidades de lo real se convierten en
categorias elusivas que niegan la reivindicacion de la imaginacion. De
aqui el enorme poder del pensamiento utépico en sus formas mas eleva-
das: La habilidad de dar una representacion casi visual de aquello que,
a menudo, queda confinado en el ambito abstracto de ideologias con-
trastantes. Consideremos concretamente, y por tanto utépicamente, las
alternativas en base a las cuales es posible transformar una ardua fa-
tiga en una fiesta gozosa: una recolecciéon en los campos acompanada
de danzas, fiestas, cantos y desfiles, parangonada con la monotonia del
propio trabajo mecanizado. La primera forma refuerza la comunidad; la

17



aceptacion de la fabrica como infraestructura de la nueva sociedad en
el interior de la vieja, como paradigma de la organizacion de la clase
obrera y como escuela para la humanizacion del proletariado, asi co-
mo para su movilizacién como fuerza social revolucionaria. La tecnolo-
gia, por tanto, constituye un grave dilema para la concepcién libertaria
de la autogestion. ;De dénde sacaron los trabajadores —y en general,
todos los oprimidos: las mujeres, los jovenes, los ancianos, los grupos
étnicos, las comunidades culturales—, la subjetividad necesaria para el
desarrollo de la individualidad? ;Con qué tecnologias se puede sustituir
la movilizacién jerarquica de la fuerza de trabajo en las fabricas? En fin,
;cudles son las componentes de la «gestion» que conllevan el desarro-
llo de una verdadera, auténtica competencia, de probidad moral y de
discernimiento?

La respuesta a cada una de estas preguntas requeriria un libro ente-
ro. En este ensayo me limitaré a responder brevemente a la segunda
cuestion: es decir, a esbozar cuales son las nuevas tecnologias, poten-
cialmente no jerarquicas, con las que sera posible sustituir las fabricas
por una sociedad anarquista.

La tecnologia no es un hecho mas «natural» de lo que pueden ser-
lo los alimentos tratados quimicamente con que nos nutrimos, y las
bebidas fermentadas sintéticamente que bebemos, lejos de ser una co-
sa fija, inmutable, es, potencialmente uno de los modos mas maleables
con que el hombre entra en relacién «metabdlica» con la naturaleza.
Las instituciones, los valores y las formulas culturales a través de las
cuales el hombre crea una relacién «metabdlica» con el mundo natural,
son a menudo menos modificables que los aparatos y las maquinas que
les confieren una tangibilidad material. Su funcién «primaria» respec-
to a las relaciones sociales, a pesar de lo que afirman los tedricos del
determinismo tecnoldgico, no es mas que un mito. Estan inmersas, en
cambio, en un universo social de interacciones, necesidades, voluntad
e interacciéon humanas.

La fabrica resalta su dimension social como por venganza. Su apari-
cion en el mundo no estuvo determinada por factores puramente meca-
nicos, sino organicos. Constituye un medio para racionalizar el traba-
jo, no para adornarlo con nuevos instrumentos. Si esto se comprende
bien, la fabrica deja de gozar aquella autonomia que le fue atribuida por

16

Antes de examinar los problemas que, plantea la tecnologia en el pro-
ceso de autoformacién, es importante recordar que el concepto de au-
togobierno —de autonomia—, precede histéricamente, al mas moderno
de autogestion. Paraddjicamente, es significativo el hecho de que hoy
autonomia sea sinénimo de independencia, con referencia al ego ma-
terialista burgués, mas que al individuo comprometido socialmente. El
autogobierno se entiende para toda la sociedad en su conjunto y no sélo
para la economia. La individualidad helénica encontraba su expresion
mas plena en la polis sobre la oikos, en la comunidad social sobre la
comunidad técnica. Si rozamos apenas los confines de la historia, la au-
togestion se nos aparece como forma de gobierno de los pueblos, de los
barrios y de las ciudades. La esfera técnica es del todo secundaria en
relacion con la esfera social. En las dos revoluciones que inauguran la
era moderna de la politica del siglo —la americana y la francesa—, el
concepto de autogestion nace de las asambleas ciudadanas libertarias
que se retnen por todas partes, de Boston a Charlestdn, y de las sec-
ciones populares de los barrios de Paris. La naturaleza profundamente
civica de esta autogestién contrasta netamente con aquella, puramente
econdmica, que hoy se le atribuye. En sus escritos, Kropotkin discutio
ya ampliamente este problema, y no es el caso de profundizarlo mas en
este trabajo con otros ejemplos. Queda, sin embargo, el hecho de que
en la practica libertaria, el concepto de autogestion tiene un significa-
do mucho mas amplio y profundo del que se le da corrientemente en
nuestros dias.

En esta transformacion la tecnologia ha jugado un papel mucho mas
determinante que el que se le atribuye. Los procesos de produccion arte-
sanal de las sociedades precapitalistas garantizaban siempre un espacio
material para el desarrollo subterraneo de un proceso libertario, incluso
cuando la centralizacion politica del estado se encontraba notablemente
desarrollada. En la base de las instituciones imperiales de las naciones
europeas y asiaticas, se encontraban sistemas de organizacion social co-
mo los clanes, los pueblos y las confraternidades, que ni los ejércitos, ni
los onerosos impuestos sobre la produccién agricola, podian destruir.
Tanto Marx como Kropotkin han descrito, en sus obras, esta estructura
social arcaica —un mundo antiguo—, practicamente inmévil y aparen-
temente anénimo, inmutable e indestructible.



La polis helénica y la congregacion cristiana afiadieron al cuadro el
toque de individualidad —de autonomia y de autoconsciencia—, a fin
de que el concepto de autodeterminacion no brillara demasiado en un
mundo netamente caracterizado en sentido individualista. En las de-
mocracias urbanas de la Europa Central y de Italia, como en las polis
griegas, la autodeterminacion municipal de la ciudad, con dimensiones
apropiadas a la medida del hombre, florecid, si bien por poco tiempo,
en su significado mas completo. Se habian puesto asi las bases de aquel
individualismo socialmente comprometido que caracterizaria, algunos
siglos mas tarde, el espiritu de la revoluciéon americana y francesa, y
habria definido, en nuestra época, las concepciones mas avanzadas de
autonomia individual, de sociabilidad, de autogestion.

No es posible, ni social ni tecnoldgicamente, regresar a aquellas épo-
cas del pasado. Sus limites los tenemos hoy demasiado claros para que
se pueda justificar la mas minima nostalgia del tiempo que fue. Pero
las fuerzas sociales y tecnologicas que han causado la ruina de aquellos
valores son mucho mas transitorias de lo que generalmente pensamos.
Me limitaré aqui a tomar en consideracién las dimensiones tecnologicas
del problema, dejando aparte los aspectos institucionales. Entre todos
los elementos de transformacion tecnolégica que separan nuestra época
del pasado, la «<invencién» mas importante es precisamente aquella que
tiene menos caracteristicas «mecanicas»: la fabrica. A riesgo de parecer
exagerado, querria afirmar aqui que ni la maquina de vapor de Watt, ni
el convertidor de Bessemer, tuvieron un significado y un peso similares
al simple proceso de racionalizacion del trabajo, de su transformacion
en una maquina industrial para la produccién de bienes de consumo. La
mecanizacion, en el sentido convencional del término, favorecid enor-
memente este proceso —pero fue la sistematica racionalizacion de la
fuerza de trabajo al servicio de una cada vez mayor especializaciéon pro-
ductiva, la que demolié completamente la estructura tecnologica de las
sociedades autogestionadas, y acabé con la habilidad profesional del
trabajador singular—, o sea, la autonomia individual en la esfera econé-
mica.

Parémonos un momento a pensar en el significado de estas afirma-
ciones. El artesanado se basa sobre la habilidad manual del singular y
sobre el uso de pocos instrumentos y aparatos. Pero sobre todo, es im-

10

radora. Reproduce en cada momento, en cada hora, el servilismo del
proletariado, y no su despegue revolucionario de sentido histérico. No
impide, ciertamente, que sea reducido a objeto, sino que atenta contra
su individualidad, contra su capacidad de trascender las necesidades.
Como consecuencia, puesto que la autodeterminacion, la iniciativa au-
tonoma y la individualidad son la propia esencia de la «dimension de la
libertad», hay que negarlas a la «base material» de la sociedad, para po-
der encontrar una afirmacién sélo en las «superestructuras» (al menos
hasta que la fabrica y las técnicas de produccion capitalista sean conce-
bidas exclusivamente desde el punto de vista técnico, como elementos
connaturales a la produccion.)

Debemos presumir, por otra parte, que este reino deshumanizado de
necesidades, —avalado por una «autoridad imperiosa»— puede en al-
guna forma, elevar y acrecentar la conciencia de clase del trabajador
deshumanizado, transforméandola en una conciencia social universal; y
que este obrero, despojado y privado de cualquier individualidad en una
vida de trabajo cotidiano, pueda de alguna forma recuperar el compro-
miso y la competencia social necesarias para un proceso revolucionario
a gran escala, y para la construccién de una sociedad verdaderamente
libre, basada en la autodeterminacion en el sentido méas auténtico del
término. En fin, debemos pensar que esta sociedad libre pueda eliminar
la jerarquia por una parte, mientras la conserva «imperiosa» por otra.
Llevado alaldgica extrema, la paradoja adquiere proporciones absurdas.
La jerarquia, como un mono de trabajo, se convierte en instrumento del
que se desviste al «reino de la libertad» para colocarselo al «reino de las
necesidades». Como un columpio, la libertad oscila en el punto en que
situamos el eje social: quiza en el centro de la mesa en una determinada
«fase» de la historia, o mas desplazada hacia una u otra extremidad en
otra «fase», pero siempre de forma que la medida sea equiparable a la
«jornada de trabajo».

Esta fatal paradoja es comun al comunismo lo mismo que al sin-
dicalismo. Lo que redime a este ultimo es la implicita complicidad —
igualmente implicita, también, en las obras de Charles Fourier—, de la
necesidad de privar a la tecnologia de su caracter jerarquico y gris, mo-
nétono, para poder crear una sociedad libre. En las doctrinas sindicalis-
tas, sin embargo, esta complicidad es, a menudo, distorsionada por la

15



de «El Capital». «Pero queda siempre el reino de las necesidades ma-
teriales. Por encima de él se inicia ese desarrollo de la potencialidad
humana que constituye su propio fin, la verdadera dimension de la li-
bertad la cual, sin embargo, puede basarse y desarrollarse sdlo sobre
las necesidades. Su premisa fundamental es la reduccion del horario de
trabajo».

Obviamente, la fabrica concebida como “reino de necesidades mate-
riales”, no exige necesariamente la autogestion. Es mas, se trata de la
antitesis exacta de una escuela de auto formacién, de formacion del
individuo, como el agora con su concepcion helénica de la educacién.
Remedando a sus adversarios sindicalistas al pedir el «control obrero»
sobre la industria, los marxistas contemporaneos no hacen mas que ter-
giversar el espiritu del concepto de la libertad de Marx. Esto significa
disminuir, haciéndolo en su nombre, a un gran pensador, al usar térmi-
nos completamente extrafios a sus ideas. Engels, en cambio, en el ensa-
yo «Sobre la autoridad» extrema burdamente la critica de Marx al anar-
quismo precisamente sobre la base del funcionamiento de la fabrica. La
autoridad concebida como «la imposicion de nuestra voluntad sobre la
de los otros», como «subordinacién», es inevitable en una sociedad in-
dustrial, incluso comunista. Es un fenémeno connatural a la tecnologia
moderna, indispensable (segiin Engels) como la propia fabrica. Engels
procede, por tanto, a exponer detalladamente esta concepcién adversa
al anarquismo con toda la ramploneria filistea de una mente victoria-
na. La coordinacion de las operaciones industriales requiere disciplina
y subordinacion al mando, mas aun, al «despotismo» de las maquinas
automaticas, y presupone la «necesidad de una autoridad... de una au-
toridad imperiosa”, (lo subrayado es mio). Engels no elude ni siquiera
los méas obtusos prejuicios sobre este argumento. Pasa con ligereza, de
la «autoridad» de las maquinas hiladoras (jnada menos!), a la «obedien-
cia inmediata y absoluta» debida al capitan de un barco. Confunde la
coordinacion con el mando, la organizacion con la jerarquia, el acuerdo
con la dominacién, y mas adn, con la dominacién «imperiosa».

Pero atin més significativas que los sofismas del escrito de Engels son
las insidiosas verdades que contiene. La fabrica es, en realidad, exacta-
mente el reino de las necesidades materiales — de la libertad. Es una
escuela jerarquica, de obediencia y mandato, no revolucionaria y libe-

14

portante la habilidad del singular: el ejercicio y la experiencia en las
expresiones manuales, a menudo con connotaciones culturales; la ha-
bilidad en el uso de las manos y la coordinacién de los movimientos;
la reaccidén a una vasta serie de estimulos y la expresion original de la
propia individualidad. La atmosfera es aquella de los cantos del traba-
jo, la espiritualidad aquella inserta en el placer de disfrutar y plasmar
las posibilidades latentes en las materias primas, para conseguir formas
utiles y agradables. No es casualidad que, segun Platon, la divinidad no
sea mas que un artesano que imprime forma a la materia. Es evidente
cuéles son los presupuestos sobre los que se fundan las lineas caracte-
risticas de esta actividad: un virtuosismo personal lleno, profundo, que
no es puramente técnico, sino ético, espiritual y estético. La dimension
artesano es amor, y no esclavitud del trabajo. Estimula y agudiza los
sentidos, no los obstruye. Da, en lugar de arrebatar, dignidad al hom-
bre. Libera el espiritu, no lo esteriliza. En el campo técnico, constituye
la expresion por excelencia de la individualidad, de la caracterizacion
personal, de la conciencia, de la libertad. El sentido de estas palabras
se desprende de cualquier obra de arte y de cualquier objeto de buena
produccién artesanal.

El trabajador en la fabrica no tiene méas que una lejana memoria, y vi-
ve sobre ella. El alboroto de la fabrica ahoga cualquier pensamiento, por
no hablar de los cantos; la division del trabajo no permite al obrero nin-
guna relacién con lo que produce, la racionalizacion del trabajo obtura
los sentidos y agota el cuerpo. No hay ningin espacio en la fabrica para
las formas de expresion del artesano —por el arte o la espiritualidad—,
sino unicamente una interaccion con los objetos que reduce a objeto al
propio trabajador. La distincion entre obrero y artesano no necesita mu-
chas explicaciones. Pero hay dos buenos motivos para considerar una
verdadera calamidad, tanto desde el punto de vista social como desde
el caracterial, la transformacién de la produccién artesanal en produc-
cion manufacturera. En primer lugar la deshumanizacion del obrero y
su transformacion en elemento de una masa; en segundo lugar, la re-
duccidn del trabajador a elemento de una estructura jerarquica.

Es bastante significativo que Marx y Engels hayan adoptado la invo-
lucién del artesano en obrero como prueba de la naturaleza intrinse-
camente revolucionaria del proletariado. Y precisamente en esta burda

11



mistificacion del destino del proletariado es en la que, a menudo, el sin-
dicalismo sigue la via trazada por el marxismo. Es comuin, en ambas
ideologias, la conviccién de que la fabrica es la «escuela» de revolu-
cién (en el caso del sindicalismo, de reconstruccioén social), mas que lo
contrario.

Ambas ideologias, por otra parte, tienen una gran confianza en el
papel de la fabrica, como lugar de movilizacién social.

Para bien o para mal, Marx y Engels expresan esta concepcion mu-
cho mejor de lo que suelen hacerlo los tedricos del sindicalismo, y del
anarcosindicalismo. Concebido como masa o como clase, el proletaria-
do marxista se convierte en un puro y simple instrumento de la historia.
Esta misma despersonalizacion, para colmo de ironias, le libera de cual-
quier caracterizacion humana, mas alla de las necesidades «urgentes,
que no pueden ocultarse, absolutamente imperativas...» Como simple
«clase» o «agente» social, no tiene voluntad personal, sino inicamen-
te historica. Es un instrumento de la historia en el mas puro sentido
del término. Por eso, para Marx, «el problema no es qué cosas éste o
aquél proletario, ni siquiera todo el proletariado, consideran como ob-
jetivos. El problema es qué cosa es el proletariado, y qué cosas, como
consecuencia de su ser, debera hacer».

El ser, por tanto, es diferente de la persona, la accién no depende de
la voluntad, la actividad social esta separada de la individualidad. En
efecto, es precisamente este despojar al proletariado de su individuali-
dad —este deshumanizarlo—, el que le confiere la cualidad de agente
social «universal», el que le confiere cualidades sociales casi trascen-
dentales. Los conceptos que he citado, sacados de «la sagrada familia»
de los primeros afios 40, impregnan todos los escritos de Marx durante
algunos decenios. Si no se tienen presentes al leer las obras posteriores
éstas resultan incomprensible, llenas como estan de retoérica acerca de
la superioridad moral del proletariado. Como consecuencia, no sorpren-
de que Marx conciba la fabrica como una especie de coso eclesiastico
para la educacion de «su» gente social. La tecnologia asume, por tanto,
la funcién no sélo de un instrumento para la realizaciéon del metabo-
lismo del hombre con la naturaleza, sino incluso del metabolismo del
hombre consigo mismo. Paralelamente con la centralizacién de la indus-
tria, a través de la competicion y la expropiacioén, «crecen la miseria, la

12

opresion, la esclavitud, la degradacién y la explotacion; pero, al mis-
mo tiempo, crece también la rebelion de la clase trabajadora, una clase
cada vez mas numerosa, instruida, unida y organizada por el propio me-
canismo del proceso de produccion capitalista», afirma Marx en una de
las ultimas paginas del primer volumen de «El Capital». “El monopolio
capitalista se transforma en un tronco en los pies del propio modo de
produccién, que se ha desarrollado a su lado y por debajo... el cordén
que lo une se rompe. Para la propiedad privada capitalista suena la cam-
pana de muerte. Los expropiadores son expropiados» (el subrayado es
mio).

La importancia de estas famosas palabras de Marx reside en la impor-
tancia que concede a la fabrica, a su funcién educativa, de unificacién y
de organizacién del proletariado por Obra del «propio mecanismo del
proceso de produccion capitalista». Se podria casi decir que la fabrica
«produce» revolucionarios con la misma impersonalidad con que «pro-
duce» bienes de consumo. Pero atin mas significativo es el hecho de
que «produzca» también al proletariado. Esta concepcion es también
tipica del sindicalismo. En ambos casos, la estructura de la fabrica no es
simplemente una estructura técnica, sino también una estructura social.
Marx tiende a despreciarla historicamente como reino de necesidades
materiales, cuya influencia sobre la vida debera, al final, atenuarse por
el tiempo libre a disposicion del comunismo.

Estamos por tanto frente a la paradoja que constituye el inquietante
nudo de la cuestion: la fabrica, de hecho, lejos de actuar como fuerza de
cambio social, lo hace como fuerza regresiva. Tanto el marxismo como
el sindicalismo, en virtud de su concepcion de la fabrica como enclave
social revolucionario, deben reformular la idea de autogestion para sig-
nificar la gestién industrial del individuo. Para Marx esto no representa
un problema. No pueden darse individualidades en el interior de la fa-
brica. La fabrica no sirve s6lo para movilizar e instruir al proletariado,
sino también para deshumanizarlo. La libertad no hay que buscarla en
el interior, sino fuera de ella. La libertad, en efecto, «no puede consistir
en otra cosa que en el hecho de que el hombre socializado, los producto-
res asociados, regulen de forma racional sus relaciones de intercambio
con la naturaleza y asuman colectivamente el control, en lugar de ser
dominados por una fuerza ciega...», observa Marx en el tercer volumen

13



