Biblioteca anarquista

Anti-Copyright

Murray Bookchin
Autogestion y tecnologia
1986

Recuperado el 11 de noviembre de 2013 desde
spa.anarchopedia.org
Publicado originalmente en revista Comunidad, N° 53-54,
julio-agosto de 1986, Montevideo, Uruguay.

es.theanarchistlibrary.org

Autogestion y tecnologia

Murray Bookchin

1986

El concepto de autogestion, en toda la riqueza y variedad de sus
significados, ha estado siempre estrechamente relacionado con la
idea de progreso técnico; a menudo, hasta tal punto, que a esta co-
nexion no se le ha prestado la atencion especifica que mereceria. No
pretendo proponer una teoria —inevitablemente tosca y reductiva—
basada sobre el determinismo tecnolégico. Esta claro que el hombre
es un ser social que crea valores, instituciones y relaciones cultu-
rales que favorecen o impiden la evolucion técnica. Viene ahora al
caso, recordar que invenciones técnicas consideradas de importan-
cia vital (como, por ejemplo, la maquina de vapor), ya eran conoci-
das en la civilizacién helénica hace mas de dos mil afios. El que esta
fuente vital de energia haya sido siempre considerada poco mas que
un juguete, demuestra claramente qué enorme influjo han tenido
los valores y las culturas de la antigiiedad en el desarrollo de la téc-
nica y, particularmente en los periodos historicos no caracterizados
por una mentalidad mercantilista.

Sin embargo, seria igualmente prueba de escaso valor y, en cier-
to sentido, seria también reductivo no reconocer que la técnica, al
tiempo que se consolidaba en una u otra forma, ha contribuido am-
pliamente a hacer que el hombre definiera e interpretase el concep-
to de autogestion. Esto es cierto sobre todo hoy que la autogestion
se entiende en sentido preferentemente econdémico, como «control
obrero», «democracia industrial», «participacion econdémica», e in-



cluso, por parte del anarcosindicalismo, como «propuesta revolu-
cionaria de colectivizacion econémica». Veremos después como es-
ta interpretacion puramente economicista de la autogestion ha con-
seguido quitar cualquier valor a las restantes interpretaciones del
término, es decir a aquellas formas de organizacién que se remon-
tan a las confederaciones municipales de la sociedad medieval, a
las secciones de la Francia revolucionaria de 1793 y a la Comuna
de Paris. Sin embargo, hay una cosa que esté clara: cuando se habla
de «autogestion» hoy, nos referimos a una forma determinada de
sindicalismo. Nos referimos a una concepcioén econémica relativa
a la organizacion del trabajo, al empleo de las maquinas y los apa-
ratos, al uso racional de los recursos materiales. En resumen, nos
referimos a la técnica.

Sin embargo, si apelamos a la técnica abrimos el camino a una se-
rie de paradojas que no pueden liquidarse con bonitos artificios re-
toricos o con moralismos de andar por casa. Si el papel de la técnica
en el desarrollo de la sociedad y del pensamiento a menudo ha sido
sobrevalorado por escritores de diversas tendencias en el campo so-
cial, como Marshall MacLuhan y Jacques Ellul, no por ello se puede
ignorar su influencia en el proceso de formacioén de las institucio-
nes sociales y de las orientaciones culturales. El significado exqui-
sitamente economicistico que tan a menudo atribuimos al término
«autogestién», constituye, por si mismo, una clara demostracion de
la medida en que la sociedad industrial tiende a «industrializar» su
propio lenguaje.!

"Téngase en cuenta, como prueba de cuanto se ha dicho, la medida en que,
por ejemplo, han entrado en el lenguaje cotidiano los términos propios de la ci-
bernética. Cuando discutimos no preguntamos, el parecer de nuestro interlocutor,
sino su «feedback»; es mas, no mantenemos ya «dialogos», sino que solicitamos
un «input». Esta siniestra invasion del mundo del «logos» (en su significado mas
amplio del mundo de la palabra y el pensamiento), por parte de la terminologia
electronica de la tecnocracia moderna, representa una subversién no sélo de la
interaccién humana o cualquier nivel de experiencia social, sino incluso de la
personalidad del hombre como fenémeno organico y de desarrollo, «<man, a Ma-
chine» («El hombre maquina») de La Mattrie, asume la dimension moderna de un
sistema cibernético, y no sélo en los atributos fisicos, sino incluso en su propia
subjetividad.



El término «autogestion» se disocia intelectualmente en sus dos
componentes, ideolégicamente contrapuestas la una a la otra. La
«gestion» tiende a prevalecer sobre el «auto» (de si para si); la ad-
ministracién tiende a asumir el control sobre la autonomia del indi-
viduo. Gracias a la influencia ejercida por los valores tecnocraticos
sobre el pensamiento del hombre, la individualidad —que reviste
una importancia fundamental en la concepcion libertaria de la or-
ganizacion de la vida en todos sus aspectos—, tiende a ser sustitui-
da, con un juego sutil pero inexorable, por las virtudes de eficaces
estrategias administrativas. Como consecuencia, se va promovien-
do la «autogestion» no tanto con finalidad libertaria cuanto por
metas funcionales, y esto ocurre incluso en los sindicalistas mas
comprometidos. Se nos empuja a creer que lo «pequefio es hermo-
so» porque eso presupone el concepto de «energia» mas que el de
una dimensién humana capaz de hacer la sociedad comprensible
y controlable por todos. La iniciativa individual auténoma y la au-
togestion se ven como aspectos de la logistica industrial para la
solucién de problemas no morales ni sociales, sino econémicos y
técnicos. Y por eso, la propia sociedad tecnocratica, negadora de la
individualidad del hombre, propone los términos del discurso pa-
ra quien quiere sustituirla por una sociedad mas libertaria. Es la
propia sociedad tecnocratica quien estimula la sensibilidad de sus
feroces adversarios, quien establece los parametros de la critica y
de la practica subversiva «industrializando» el sindicalismo.

No menos paradodjica parece la limitada naturaleza del propio
concepto de «autogestion» cuando demuestra que no es capaz de
poner a discusion sus propias premisas tecnoldgicas. ;Podemos qui-
z4 afirmar sin temor a desmentidos, que las empresas colectiviza-
das, controladas por los trabajadores, han cambiado de forma de-
cisiva el status social, cultural e intelectual de los obreros? ;Las
fabricas, las minas y las grandes empresas se han transformado,
quiza, en paraisos libertarios s6lo porque estan dirigidas —incluso
anarquicamente— por comités obreros? ;Eliminando la explotacion
econdmica nos hemos liberado realmente de la dominacion social?
(Haciendo desaparecer las clases hemos destruido las estructuras
jerarquicas? En resumen: ;las técnicas de hoy pueden continuar
siendo substancialmente las mismas si los hombres que las contro-



lan deben transformar profundamente su propia naturaleza de se-
res Humanos?

He aqui que los conceptos de «control obrero», «democracia in-
dustrial» y «participacién econdémica», deben enfrentarse con la ex-
plotacion tecnoldgica en sus formas mas acérrimas. Quiza la critica
mas convincente al concepto sindicalista de organizacién econémi-
ca estd representada, precisamente, por la evidencia del caracter
intrinsecamente autoritario de la tecnologia. Una critica tal se ha
avanzado, como veremos, no s6lo por los idedlogos de orientacion
claramente burguesa, sino también por los presuntos exponentes
del area «radical». Desde cualquier perspectiva politica, esta criti-
ca se sostiene en la comun conviccién de la neutralidad social de la
tecnologia. La concepcion funcional segin la cual la tecnologia no
es mas que el instrumento inanimado a través del cual se realiza el
«metabolismo» del hombre con la naturaleza, es ampliamente acep-
tada y asumida. Que las fabricas sean los «lugares» de la autoridad
se considera como un hecho natural (es decir, un hecho que tras-
ciende la esfera ética y es independiente de cualquier consideracion
de caracter social).

Desgraciadamente cuando se sacan de su contenido histérico y
social las consideraciones éticas sobre la tecnologia, tienden a pre-
valecer las meramente funcionales (y es por el mismo motivo por
el que desaparecen tas primeras): unas y otras, de hecho, dan por
descontado que la tecnologia es un hecho puramente proyectual,
algo «dado» que puede ser mas o menos eficiente. S6lo muy re-
cientemente se ha comenzado a poner en duda este caracter de co-
sa «dada» atribuido a la tecnologia, y se ha visto, en particular, a
proposito de las instalaciones para la explotacion de la energia nu-
clear. Después del método de Three-Mile-lIsland, en Harrisburg, ha
comenzado a difundirse la idea de que incluso él «4tomo pacifico»
es, por su naturaleza intrinseca un «atomo demoniaco». Lo que es
particularmente significativo a propésito de este «incidente» nu-
clear, es el hecho de que los criticos de la energia atomica hayan
conseguido atraer la atencion publica sobre las nuevas tecnologias,
ecologicas e implicitamente mas humanisticas, que solamente espe-
ran ser perfeccionadas y aplicadas. La distincion entre tecnologias
«buenas» y «malas» —o sea, la valoracion del progreso técnico en

pueden derivarse. Y sin embargo, pocas veces ha habido mayor ne-
cesidad de un analisis profundo y serio acerca de las posibilidades
que se intuyen, de las nuevas direcciones que la humanidad puede
seguir por los caminos de la historia. A falta de una interpretacién
libertaria de estas vias, de una consciencia libertaria que articule la
légica de la nueva estructura tecnoldgica, podremos quiza asistir a
la integraciéon de la «tecnologia popular» en lo sociedad tenocrati-
ca'y managerial. En este caso, nos veremos reducidos como un coro
griego, a fomentarnos y a lanzar maldiciones contra un destino que
se deja controlar por fuerzas superiores a su control de decidir con
anticipacion el futuro de la sociedad. Y esta sera una actitud no sélo
poco heroica, sino inutil y vana.

21



técnicas e institucionales representan quiza la inica posibilidad de
hacer renacer la autogestion en sus formas civicas tradicionales.

Si se da por descontado el silencio dé las fabricas, las voces mas
fuertes que invocan el derecho a la autogestion, se elevan de los
barrios de centros urbanos (quiza su lugar de origen mas natural),
de los movimientos feministas y ecoldgicos, de las «masas» que
han conquistado un nuevo grado de autonomia personal, cultural,
sexual y civica. La nueva tecnologia a que apuntan no ha iniciado
este proceso de desarrollo. Al menos ese puede ser el resultado de
un nuevo sentido de la competencia y la individualidad, producido
por una tecnologia opresiva y represiva. La energia solar y edlica, y
los huertos comunitarios, son medios técnicos mucho mas antiguos
que la fabrica. El hecho de que la tecnologia popular los haya recu-
perado es sintoma de una fuerte voluntad de cortar los puentes con
un sistema social que tiene su punto mas débil, y al mismo tiempo
mas fuerte, en su naturaleza omnicomprensiva. Sin embargo, estas
tecnologias alternativas determinan un nuevo contexto, quiza de
valor historico, para la transformacioén social. Demuestran la posi-
bilidad tangible para una recuperacién de la autogestion con toda la
riqueza de matices que tenia en el pasado, pero sin volver atras en
el tiempo. Su concrecidn la hace profundamente utdpica, no visio-
naria sino realista. Finalmente, como instrumentos educativos para
la comunidad, tienden a crear una politica de la personalidad que
se puede parangonar a la de los «grupos de afinidad» anarquistas.

Las alternativas estan en conflicto unas con otras en una medida
parangonable sé6lo al grado de corrupcién de la sociedad tradicional
en las visperas de la era capitalista.

También la nueva tecnologia puede caer en el error de la cen-
tralizacion corporativa: las bases para la explotacion de la energia
solar, los satélites especiales, una industria agricola «organica» pa-
rangonable a aquella envenenada por los productos quimicos de
hoy.

Los huertos, los paneles solares, los molinos de viento, los cen-
tros de reciclaje descentralizados, pueden ser centralizados, indus-
trializados y organizados segtin estructuras jerarquicas. Ni los mar-
xistas, ni el sindicalismo pueden comprender la naturaleza de estas
alternativas y todavia menos las sutiles implicaciones que de ellas

20

términos éticos—, estd hoy méas viva y difundida de cuanto lo habia
estado nunca, desde los tiempos de la primera revolucién industrial.

Lo que queria resaltar aqui es la necesidad, para quienes luchan
en favor de la autogestion, de luchar sobre bases éticas, como hacen
los que se oponen a las centrales nucleares. Aparte, también queria
verificar si las fabricas, las minas y las empresas agricolas moder-
nas, pueden ser legitimamente consideradas lugares en los cuales
aplicar el concepto anarquista de autogestion (y en caso contrario,
cuéles son las posibilidades alternativas de legitimar este concepto
a un nuevo nivel ético, social y cultural). El problema es hoy mas
importante que nunca porque la autogestion esto siendo cada vez
mas reducida a un puro problema técnico relativo a la direccion em-
presarial, y, por tanto consonante con los sectores mas sofisticados
de la burguesia y de los movimientos neo-marxistas. El «control
obrero» puede incluso entrar a formar parte de las mas normales
estrategias de direccién empresarial, con tal de que los trabajadores
no aspiren a convertirse en algo diferente. Puede ser incluso desea-
ble —e incluso «productivo»— que sean ellos quienes «tomen las
decisiones», a pesar de lo «extremado» que resulte su lenguaje y lo
originales que sean las instituciones por medio de las cuales «ges-
tionen» la empresa, con tal de que contribuyan a la racionalizacién
técnica de las operaciones industriales.

Sin embargo, si la autogestion no es mas que una manera dife-
rente de gestionar las formas tecnologicas existentes; si el trabajo
de gestionar se limita a ser socializado o colectivizado, en lugar de
transformarse en una forma significativa de expresién auténoma (y
si estos intimos, e incluso diria insidiosos, cambios de las condicio-
nes materiales de vida coinciden con la idea de «libertad»), enton-
ces la autogestion se convierte en un objetivo privado de todo valor.
Desde este punto de vista, si incluso la libertad debe ser recuperada
por la semantica tecnocratica, es necesario reexaminar a fondo el
propio concepto de autogestion. Y lo mejor sera que analicemos, y
muy a fondo, los dos elementos del término auto-gestion —sobre to-
do en relacién con el progreso tecnolégico—, antes de sintetizarlos
de nuevo en un ideal libertario.

El «auto» deriva del concepto helénico de autonomia, de auto-
gobierno (self-rule) del individuo. Es sobre el término «gobierno»



que queremos insistir. Hoy, el significado que se atribuye al tér-
mino «autonomia», es decir el de simple «independencia», testi-
monia nuestra tendencia a reducir en sentido economicista térmi-
nos que tenian un valor bien distinto en épocas historicas ajenas
o la mentalidad mercantilista. Para los griegos, los conceptos de
«individualidad» y de gobierno, de gobierno social, estaban estre-
chamente relacionados, y se valoraba la capacidad del individuo
para participar directamente en el gobierno de la sociedad, antes
incluso de que estuviera en condiciones de resolver sus intereses
econémicos. El propio término «economia» tenia una connotacion
mas doméstica —relativa al oikos— que social, y las actividades a
que se referia, aunque necesarias, se consideraban, en cierto senti-
do, inferiores en relacion a las concernientes a la participaciéon en
la vida comunitaria de la polis.

La individualidad, por tanto, estaba ligada no tanto a la organiza-
cion de la vida material, como al poder del ciudadano en la gestion
de la vida social. En efecto, la capacidad de ejercitar poder en el in-
terior de la sociedad —la posibilidad de ser un «individuo»—, pre-
suponia una libertad material garantizada por una eficiente gestion
de la economia doméstica. Pero dado que la oikos estaba garantiza-
da, la «individualidad» presuponia mucho mas, y este mas asume
un enorme significado en nuestros dias que han reducido el ego
a la impotencia y la individualidad a un eufemismo para definir
el egoismo. Para empezar, la individualidad suponia el reconoci-
miento de la competencia individual. El concepto de autonomia, de
autogobierno, habria perdido todo significado si la confraternidad
de individuos que constituian la polis helénica (y en particular la
democracia ateniense), no hubiera estado formada por hombres de
caracter fuerte, capaces de cumplir las enormes responsabilidades
de gobierno. En resumen, la polis se basaba en la seguridad de que
sus ciudadanos podian ser investidos de «poder», porque estaban
dotados de las capacidades individuales necesarias para gestionarlo
de un modo digno. La educacién de los ciudadanos en el gobierno
era, por ello, una educacién en la competencia, en la inteligencia,
en la probidad moral y el compromiso social. La ecclesia de Atenas,
la asamblea popular de los ciudadanos que se reunia al menos cua-
renta veces al aflo, era el banco de pruebas de esta educacion; la

«Radical Technology» y otras obras de libertarios ingleses, hay al-
gunos principios que queria subrayar en este escrito. Esta naciendo
una nueva tecnologia, una tecnologia no menos significativa para
nuestro futuro de lo que lo es la fabrica para el presente.

Potencialmente, ésta se presta a una criba concienzuda de las
formas tecnoldgicas existentes segtin el grado de integridad econé-
mica y segtn la capacidad para influir sobre la libertad del hombre.
Por si misma, puede consistir en una tecnologia fuertemente des-
centralizada a la medida del hombre, simple desde el punto de vista
constructivo, y orientada en sentido naturalista. Puede sacar pro-
vecho de la energia del sol y del viento, de los residuos reciclados
y de los recursos renovables, como la madera. Ofrece la posibili-
dad de cultivar el alimento en formas espiritual y materialmente
gratificantes de horticultura. Es respetuosa con el ambiente natu-
ral y, lo que resulta todavia mas significativo, con la autonomia del
individuo y de la comunidad.

Se podria definir esta tecnologia como «tecnologia popular». Los
huertecillos comunitarios de cultivo intensivo explotados por los
habitantes de Nueva York en las escudlidas areas del ghetto, los
colectores solares de construccioén casera que empiezan a aparecer
sobre los techos de las casas de vecindad, los pequefios molinos de
viento que les afiaden para generar corriente eléctrica, todo esto
es la expresion de nuevas iniciativas asumidas por comunidades
hasta ahora pasivas, que reivindican el derecho a ejercitar control
directo sobre la propia vida. Lo importante no es que una coope-
rativa alimenticia pueda sustituir a un gigantesco supermercado, o
que un huerto comunitario proporcione alternativamente, los pro-
ductos de la industria agricola, o que un generador accionado por
viento sustituya a un servicio publico ya drasticamente obsoleto.
Las cooperativas, los huertos y los molinos de viento son los simbo-
los tecnolédgicos de un renacimiento de aquella individualidad que
ha estado siempre negada a los «masas» del ghetto, y de un sen-
tido creciente de competencia que, regularmente, le viene siendo
negado al ciudadano-cliente. La imagen de la fabrica de la ciudad,
e incluso de los ciudadanos, se ha disparado tan lejos en reprimir
incluso los menores destellos de vida publica, que las alternativas

19



En los mejores escritos de Fourier se contiene, implicitamente, es-
ta conclusion. Los dos «reinos», de la necesidad y de la libertad, se
han vuelto a sintetizar a un nivel més elevado de comportamiento
y de valores sociales, en el que la felicidad, la creatividad y el placer,
son fines en si mismos. La libertad prevalece sobre las necesidades
y la felicidad sobre el trabajo. Pero una concepcion tan amplia y
radical no puede expresarse s6lo de forma abstracta; debe tener un
fundamento concreto, de lo contrario las enormes posibilidades de
lo real se convierten en categorias elusivas que niegan la reivindica-
cién de la imaginacién. De aqui el enorme poder del pensamiento
utépico en sus formas mas elevadas: La habilidad de dar una repre-
sentacion casi visual de aquello que, a menudo, queda confinado
en el ambito abstracto de ideologias contrastantes. Consideremos
concretamente, y por tanto utépicamente, las alternativas en base a
las cuales es posible transformar una ardua fatiga en una fiesta go-
zosa: una recoleccién en los campos acompafiada de danzas, fiestas,
cantos y desfiles, parangonada con la monotonia del propio trabajo
mecanizado. La primera forma refuerza la comunidad; la otra favo-
rece el aislamiento en un sentido opresivo. Un mismo trabajo que
desarrollado con espiritu estético puede resolverse en una obra de
arte, realizado, en cambio, bajo el yugo de la dominacién puede ser
una fatiga insoportable. La afirmacion segin la cual todo trabajo
oneroso es también tormentoso, constituye un juicio social deter-
minado por la propia estructura de la sociedad, no por las condi-
ciones técnicas del propio trabajo. El empresario que pide silencio
a sus obreros, no es mas que un proveedor de trabajo, un patrono.
En ausencia de constricciones sociales que identifiquen la respon-
sabilidad con la renuncia y la eficiencia con la sobriedad, el propio
trabajo se podria efectuar en forma de juego, creativa, fantasiosa,
incluso artistica.

En otro escrito he enumerado las alternativas posibles hoy a las
formas tecnoldgicas existentes.> Desde entonces, tendria mucho
que cambiar y mucho que afiadir a lo que escribi. Quiza, mas im-
portante atin que lo que puede encontrarse en buenos libros como

*Ver Tecnologia y Anarquismo, p. 23, cap. «Hacia una tecnologia liberadora,
Ed. Antorcha. México 1984.

18

verdadera escuela, en cambio, era el agora, la plaza publica donde
se desarrollaban todas las transacciones de negocios y las discusio-
nes. La individualidad se origind, sobre todo, por una politica de la
personalidad, y no por un proceso de produccién.? Desde un punto
de vista etimologico no tiene casi sentido disociar el término «au-
to» de la capacidad de ejercitar un control sobre la vida social, de
«gobernar» en el sentido que entendian los griegos. Si disminui-
mos su significado caracterial —de sus connotaciones fuerza y pro-
bidad moral—, la individualidad se convierte en sindénimo de puro
«egoismo», de aquel semblante de personalidad humana, neurético
y vacio como una cascara que yace entre las basuras de la sociedad
burguesa como una escoria de la producciéon industrial.

Quitar a la autonomia individual estas connotaciones personales
significa desnaturalizar, responsablemente, el sentido de las pala-
bras formadas por el prefijo «auto». La «iniciativa autobnoma», pa-
ra usar otro término corriente, implica la activacion de estas fuertes
connotaciones personales de los procesos sociales. También ésta se
basa en una politica de la personalidad que educa al individuo y
lo hace capaz de intervenir directamente para modificar el curso
de los acontecimientos sociales y, en el plano activo, tomar parte
en una practica social comun. Sin la capacidad personal de juicio,
la fuerza moral, la voluntad y la sensibilidad para actuar en este
sentido total y directo, el individuo se atrofiaria y su actividad se
reduciria a una relacion de obediencia y mandato. En este sentido,
iniciativa auténoma solamente puede querer decir accién directa.
Pero la accién directa como norma puede entenderse solamente co-
mo préactica del individuo comprometido en el proceso social que
estos mismos términos presuponen. El «auto», la educacion en la
individualidad y su ejercicio —casi un entrenamiento cotidiano pa-
ra la formacion de la personalidad individual—, constituyen un fin
en si, el momento culminante de los que tenemos la costumbre de
definir como «proceso de auto-realizacién».

?Evidentemente, uso el término «politica» en el sentido helénico de la admi-
nistracién de la polis, y no en el sentido electoral. Los atenienses consideraban la
administracion de la ciudad no sélo una actividad social de importancia vital en la
que todos los ciudadanos debian tomar parte, sino también un proceso educativo
continuo.



La organizacion anarquica, con su politica de accién directa, es,
por definicion, el instrumento educativo para la consecucion de es-
tos antiguos objetivos. Es el agora donde, como antafio, se reali-
za la politica de la personalidad. En su medio, los «grupos de afi-
nidad» representan una forma de asociacién dnica en su género,
fundada sobre el reconocimiento de la capacidad y la competencia
de todos sus miembros o, por lo menos, sobre el reconocimiento
de la necesidad de alcanzar este nivel de individualidad. Cuando
estos grupos cesan de ejercitar su obra educativa en este sentido,
se convierten en otra cosa. Peor aun, «producen» militantes y no
anarquistas, subordinados y no individuos. En su acepcién ideal, el
grupo anarquista de afinidad es una asociacién sobre bases éticas
de individuos libres y dotados de gran fuerza moral, con capacidad
para autogobernarse consensualmente utilizando y respetando las
respectivas capacidades y competencias. S6lo si alcanzan esta con-
dicidn, y consecuentemente, solo si alcanzan a través de un proceso
revolucionario el estado de individuos, sus miembros pueden defi-
nirse como verdaderos revolucionarios: ciudadanos de una futura
sociedad libertaria.

He tratado estos aspectos del problema del «auto», de la autono-
mia individual —y sdlo la escasez de espacio me impide profundi-
zarlos ulteriormente como merecerian—, porque se han convertido
en los puntos débiles del concepto de «autogestiéon». Hasta que no
se haya alcanzado, al menos, a un nivel minimo, este grado de in-
dividualidad, el concepto de «autogestiéon» continuara siendo una
contradiccién en sus términos. La autogestion, si no existen indi-
viduos capaces de gestionarse autbnomamente, corre el riesgo de
transformarse en cualquier cosa que sea exactamente su opuesto:
una jerarquia basada en la obediencia y el mandato. La abolicién
de las clases no compromete minimamente la existencia de estas
relaciones jerarquicas. Estas pueden subsistir en el interior de la fa-
milia, entre los sexos y entre los diferentes grupos de edad, entre
los grupos étnicos y en el interior de los organismos burocraticos,
lo mismo que en los grupos sociales administrativos que pretenden
realizar la politica de una organizacién o de una sociedad liberta-
ria. Ninguna organizacion social, ni siquiera los méas intransigentes
grupos anarquistas, pueden ser inmunizados contra el virus de la

una cosa fija, inmutable, es, potencialmente uno de los modos mas
maleables con que el hombre entra en relacién «metabélica» con la
naturaleza. Las instituciones, los valores y las formulas culturales
a través de las cuales el hombre crea una relacién «metabdlica»
con el mundo natural, son a menudo menos modificables que los
aparatos y las maquinas que les confieren una tangibilidad material.
Su funcién «primaria» respecto a las relaciones sociales, a pesar de
lo que afirman los tedricos del determinismo tecnoldgico, no es méas
que un mito. Estan inmersas, en cambio, en un universo social de
interacciones, necesidades, voluntad e interaccién humanas.

La fabrica resalta su dimension social como por venganza. Su apa-
ricién en el mundo no estuvo determinada por factores puramente
mecanicos, sino organicos. Constituye un medio para racionalizar
el trabajo, no para adornarlo con nuevos instrumentos. Si esto se
comprende bien, la fabrica deja de gozar aquella autonomia que le
fue atribuida por Engels y sus acolitos. Sera el «reino de las nece-
sidades» Unicamente mientras existan necesidades que justifiquen
su existencia. Estas necesidades, sin embargo, no tienen una natu-
raleza exclusivamente técnica; por el contrario, son en gran parte
de tipo social. La fabrica es el reino de la jerarquia y de la domina-
cién, no el campo de batalla de los conflictos entre «el hombre» y
la naturaleza. Y una vez que sus funciones como elemento de domi-
nacion resultan evidentes, podemos empezar a preguntarnos qué
objetivo tiene perpetuar su existencia. De la misma manera, el di-
nero, las armas y las instalaciones nucleares, son los instrumentos
de una sociedad enloquecida. Pero, si la sociedad consigue curarse
de su locura, nos preguntamos de nuevo: jpara qué conservarlos?
Las necesidades son un fenémeno que depende de condicionamien-
tos sociales —y Marx lo sabia muy bien—, que pueden tener carac-
ter racional o irracional. Por eso, el «reino de las necesidades» es
tan elastico y sus limites tienen, en fin de cuentas, escaso significa-
do; de hecho, resulta socialmente «necesario» como la concepcion
que el hombre tiene de la libertad. Separar uno de la otra es pura
abstraccion ideoldgica, ya que la libertad podria no estar, de he-
cho, «basada» sobre «el reino de las necesidades», sino ser, por el
contrario, el elemento determinante.

17



te, mientras la conserva «imperiosa» por otra. Llevado a la 16gica
extrema, la paradoja adquiere proporciones absurdas. La jerarquia,
como un mono de trabajo, se convierte en instrumento del que se
desviste al «reino de la libertad» para colocarselo al «reino de las
necesidades». Como un columpio, la libertad oscila en el punto en
que situamos el eje social: quiza en el centro de la mesa en una de-
terminada «fase» de la historia, o mas desplazada hacia una u otra
extremidad en otra «fase», pero siempre de forma que la medida
sea equiparable a la «jornada de trabajo».

Esta fatal paradoja es comun al comunismo lo mismo que al sin-
dicalismo. Lo que redime a este ultimo es la implicita complicidad
—igualmente implicita, también, en las obras de Charles Fourier—,
de la necesidad de privar a la tecnologia de su caracter jerarquico
y gris, monotono, para poder crear una sociedad libre. En las doc-
trinas sindicalistas, sin embargo, esta complicidad es, a menudo,
distorsionada por la aceptacion de la fabrica como infraestructura
de la nueva sociedad en el interior de la vieja, como paradigma de
la organizacion de la clase obrera y como escuela para la humani-
zacion del proletariado, asi como para su movilizacion como fuerza
social revolucionaria. La tecnologia, por tanto, constituye un grave
dilema para la concepcion libertaria de la autogestion. ;De donde
sacaron los trabajadores —y en general, todos los oprimidos: las mu-
jeres, los jovenes, los ancianos, los grupos étnicos, las comunidades
culturales—, la subjetividad necesaria para el desarrollo de la indivi-
dualidad? ;Con qué tecnologias se puede sustituir la movilizacion
jerarquica de la fuerza de trabajo en las fabricas? En fin, ;cuales
son las componentes de la «gestion» que conllevan el desarrollo
de una verdadera, auténtica competencia, de probidad moral y de
discernimiento?

La respuesta a cada una de estas preguntas requeriria un libro en-
tero. En este ensayo me limitaré a responder brevemente a la segun-
da cuestién: es decir, a esbozar cuales son las nuevas tecnologias,
potencialmente no jerarquicas, con las que sera posible sustituir las
fabricas por una sociedad anarquista.

La tecnologia no es un hecho mas «natural» de lo que pueden
serlo los alimentos tratados quimicamente con que nos nutrimos, y
las bebidas fermentadas sintéticamente que bebemos, lejos de ser

16

jerarquia, si no es a través del filtro de la autoconsciencia, derivada
de la «autorrealizacion» de las potencialidades existentes en cada
individuo. Este es el mensaje que todas las filosofias occidentales,
de Socrates a Hegel, nos han lanzado. Su llamada al discernimiento
y a la autoconsciencia como uUnicas vias para acceder a la verdad
y a la iluminacién interior del conocimiento, tienen hoy un valor
aun mayor del que tenia en épocas remotas, y socialmente menos
confusas, que la nuestra.

Antes de examinar los problemas que, plantea la tecnologia en el
proceso de autoformacion, es importante recordar que el concepto
de autogobierno —de autonomia—, precede histéricamente, al mas
moderno de autogestion. Paradéjicamente, es significativo el hecho
de que hoy autonomia sea sinénimo de independencia, con referen-
cia al ego materialista burgués, mas que al individuo comprometido
socialmente. El autogobierno se entiende para toda la sociedad en
su conjunto y no sélo para la economia. La individualidad helénica
encontraba su expresién mas plena en la polis sobre la oikos, en la
comunidad social sobre la comunidad técnica. Si rozamos apenas
los confines de la historia, la autogestiéon se nos aparece como for-
ma de gobierno de los pueblos, de los barrios y de las ciudades. La
esfera técnica es del todo secundaria en relacién con la esfera social.
En las dos revoluciones que inauguran la era moderna de la politica
del siglo —la americana y la francesa—, el concepto de autogestion
nace de las asambleas ciudadanas libertarias que se retinen por to-
das partes, de Boston a Charlestén, y de las secciones populares de
los barrios de Paris. La naturaleza profundamente civica de esta au-
togestion contrasta netamente con aquella, puramente econémica,
que hoy se le atribuye. En sus escritos, Kropotkin discuti6 ya am-
pliamente este problema, y no es el caso de profundizarlo més en
este trabajo con otros ejemplos. Queda, sin embargo, el hecho de
que en la practica Iibertaria, el concepto de autogestion tiene un
significado mucho mas amplio y profundo del que se le da corrien-
temente en nuestros dias.

En esta transformacién la tecnologia ha jugado un papel mucho
mas determinante que el que se le atribuye. Los procesos de produc-
cion artesanal de las sociedades precapitalistas garantizaban siem-
pre un espacio material para el desarrollo subterraneo de un proce-



so libertario, incluso cuando la centralizacion politica del estado se
encontraba notablemente desarrollada. En la base de las institucio-
nes imperiales de las naciones europeas y asiaticas, se encontraban
sistemas de organizacién social como los clanes, los pueblos y las
confraternidades, que ni los ejércitos, ni los onerosos impuestos
sobre la produccién agricola, podian destruir. Tanto Marx como
Kropotkin han descrito, en sus obras, esta estructura social arcai-
ca —un mundo antiguo—, practicamente inmoévil y aparentemente
andénimo, inmutable e indestructible.

La polis helénica y la congregacion cristiana afiadieron al cuadro
el toque de individualidad —de autonomia y de autoconsciencia—,
a fin de que el concepto de autodeterminacién no brillara demasia-
do en un mundo netamente caracterizado en sentido individualista.
En las democracias urbanas de la Europa Central y de Italia, como
en las polis griegas, la autodeterminacién municipal de la ciudad,
con dimensiones apropiadas a la medida del hombre, florecid, si
bien por poco tiempo, en su significado més completo. Se habian
puesto asi las bases de aquel individualismo socialmente compro-
metido que caracterizaria, algunos siglos mas tarde, el espiritu de
la revoluciéon americana y francesa, y habria definido, en nuestra
época, las concepciones mas avanzadas de autonomia individual,
de sociabilidad, de autogestion.

No es posible, ni social ni tecnolégicamente, regresar a aquellas
épocas del pasado. Sus limites los tenemos hoy demasiado claros
para que se pueda justificar la mas minima nostalgia del tiempo
que fue. Pero las fuerzas sociales y tecnologicas que han causa-
do la ruina de aquellos valores son mucho mas transitorias de lo
que generalmente pensamos. Me limitaré aqui a tomar en conside-
racion las dimensiones tecnolégicas del problema, dejando aparte
los aspectos institucionales. Entre todos los elementos de transfor-
macion tecnoldgica que separan nuestra época del pasado, la «in-
vencién» méas importante es precisamente aquella que tiene menos
caracteristicas «mecanicas»: la fibrica. A riesgo de parecer exage-
rado, querria afirmar aqui que ni la maquina de vapor de Watt, ni
el convertidor de Bessemer, tuvieron un significado y un peso simi-
lares al simple proceso de racionalizacién del trabajo, de su trans-
formacion en una maquina industrial para la produccién de bienes

10

toriana. La coordinacion de las operaciones industriales requiere
disciplina y subordinacion al mando, mas audn, al «despotismo» de
las maquinas automaticas, y presupone la «necesidad de una auto-
ridad... de una autoridad imperiosa”, (lo subrayado es mio). Engels
no elude ni siquiera los mas obtusos prejuicios sobre este argumen-
to. Pasa con ligereza, de la «autoridad» de las maquinas hiladoras
(jnada menos!), a la «obediencia inmediata y absoluta» debida al
capitan de un barco. Confunde la coordinacién con el mando, la
organizacion con la jerarquia, el acuerdo con la dominacién, y mas
aun, con la dominacién «imperiosa».

Pero aun mas significativas que los sofismas del escrito de Engels
son las insidiosas verdades que contiene. La fabrica es, en realidad,
exactamente el reino de las necesidades materiales — de la liber-
tad. Es una escuela jerarquica, de obediencia y mandato, no revolu-
cionaria y liberadora. Reproduce en cada momento, en cada hora,
el servilismo del proletariado, y no su despegue revolucionario de
sentido histdrico. No impide, ciertamente, que sea reducido a ob-
jeto, sino que atenta contra su individualidad, contra su capacidad
de trascender las necesidades. Como consecuencia, puesto que la
autodeterminacion, la iniciativa auténoma y la individualidad son
la propia esencia de la «dimensién de la libertad», hay que negar-
las a la «base material» de la sociedad, para poder encontrar una
afirmacion sdlo en las «superestructuras» (al menos hasta que la
fabrica y las técnicas de produccion capitalista sean concebidas ex-
clusivamente desde el punto de vista técnico, como elementos con-
naturales a la produccién.)

Debemos presumir, por otra parte, que este reino deshumaniza-
do de necesidades, —avalado por una «autoridad imperiosa»— pue-
de en alguna forma, elevar y acrecentar la conciencia de clase del
trabajador deshumanizado, transforméandola en una conciencia so-
cial universal; y que este obrero, despojado y privado de cualquier
individualidad en una vida de trabajo cotidiano, pueda de alguna
forma recuperar el compromiso y la competencia social necesarias
para un proceso revolucionario a gran escala, y para la construccion
de una sociedad verdaderamente libre, basada en la autodetermina-
cion en el sentido més auténtico del término. En fin, debemos pen-
sar que esta sociedad libre pueda eliminar la jerarquia por una par-

15



mo fuerza de cambio social, lo hace como fuerza regresiva. Tanto
el marxismo como el sindicalismo, en virtud de su concepcion de
la fabrica como enclave social revolucionario, deben reformular la
idea de autogestion para significar la gestiéon industrial del indivi-
duo. Para Marx esto no representa un problema. No pueden darse
individualidades en el interior de la fabrica. La fabrica no sirve s6-
lo para movilizar e instruir al proletariado, sino también para des-
humanizarlo. La libertad no hay que buscarla en el interior, sino
fuera de ella. La libertad, en efecto, «no puede consistir en otra co-
sa que en el hecho de que el hombre socializado, los productores
asociados, regulen de forma racional sus relaciones de intercambio
con la naturaleza y asuman colectivamente el control, en lugar de
ser dominados por una fuerza ciega...», observa Marx en el tercer
volumen de «El Capital». «Pero queda siempre el reino de las ne-
cesidades materiales. Por encima de él se inicia ese desarrollo de
la potencialidad humana que constituye su propio fin, la verdadera
dimension de la libertad la cual, sin embargo, puede basarse y desa-
rrollarse s6lo sobre las necesidades. Su premisa fundamental es la
reduccion del horario de trabajo».

Obviamente, la fabrica concebida como “reino de necesidades
materiales”, no exige necesariamente la autogestion. Es mas, se tra-
ta de la antitesis exacta de una escuela de auto formacion, de for-
macién del individuo, como el agora con su concepcién helénica de
la educacion. Remedando a sus adversarios sindicalistas al pedir el
«control obrero» sobre la industria, los marxistas contemporaneos
no hacen mas que tergiversar el espiritu del concepto de la liber-
tad de Marx. Esto significa disminuir, haciéndolo en su nombre, a
un gran pensador, al usar términos completamente extrafios a sus
ideas. Engels, en cambio, en el ensayo «Sobre la autoridad» extrema
burdamente la critica de Marx al anarquismo precisamente sobre la
base del funcionamiento de la fabrica. La autoridad concebida co-
mo «la imposicién de nuestra voluntad sobre la de los otros», como
«subordinaciény», es inevitable en una sociedad industrial, incluso
comunista. Es un fenémeno connatural a la tecnologia moderna,
indispensable (segtin Engels) como la propia fabrica. Engels proce-
de, por tanto, a exponer detalladamente esta concepcién adversa
al anarquismo con toda la ramploneria filistea de una mente vic-

14

de consumo. La mecanizacidn, en el sentido convencional del tér-
mino, favorecié enormemente este proceso —pero fue la sistematica
racionalizacién de la fuerza de trabajo al servicio de una cada vez
mayor especializacién productiva, la que demolié completamente
la estructura tecnoldgica de las sociedades autogestionadas, y aca-
bd con la habilidad profesional del trabajador singular—, o sea, la
autonomia individual en la esfera econémica.

Parémonos un momento a pensar en el significado de estas afir-
maciones. El artesanado se basa sobre la habilidad manual del sin-
gular y sobre el uso de pocos instrumentos y aparatos. Pero sobre
todo, es importante la habilidad del singular: el ejercicio y la expe-
riencia en las expresiones manuales, a menudo con connotaciones
culturales; la habilidad en el uso de las manos y la coordinacion
de los movimientos; la reaccion a una vasta serie de estimulos y
la expresion original de la propia individualidad. La atmosfera es
aquella de los cantos del trabajo, la espiritualidad aquella inserta
en el placer de disfrutar y plasmar las posibilidades latentes en las
materias primas, para conseguir formas utiles y agradables. No es
casualidad que, segun Platon, la divinidad no sea mas que un ar-
tesano que imprime forma a la materia. Es evidente cuéales son los
presupuestos sobre los que se fundan las lineas caracteristicas de
esta actividad: un virtuosismo personal lleno, profundo, que no es
puramente técnico, sino ético, espiritual y estético. La dimensiéon
artesano es amor, y no esclavitud del trabajo. Estimula y agudiza
los sentidos, no los obstruye. Da, en lugar de arrebatar, dignidad
al hombre. Libera el espiritu, no lo esteriliza. En el campo técnico,
constituye la expresion por excelencia de la individualidad, de la
caracterizacion personal, de la conciencia, de la libertad. El senti-
do de estas palabras se desprende de cualquier obra de arte y de
cualquier objeto de buena produccién artesanal.

El trabajador en la fabrica no tiene mas que una lejana memo-
ria, y vive sobre ella. El alboroto de la fabrica ahoga cualquier pen-
samiento, por no hablar de los cantos; la division del trabajo no
permite al obrero ninguna relacion con lo que produce, la raciona-
lizacion del trabajo obtura los sentidos y agota el cuerpo. No hay
ningln espacio en la fabrica para las formas de expresion del arte-
sano —por el arte o la espiritualidad—, sino Gnicamente una inter-

11



accion con los objetos que reduce a objeto al propio trabajador. La
distincién entre obrero y artesano no necesita muchas explicacio-
nes. Pero hay dos buenos motivos para considerar una verdadera
calamidad, tanto desde el punto de vista social como desde el carac-
terial, la transformacion de la produccion artesanal en produccion
manufacturera. En primer lugar la deshumanizacién del obrero y
su transformacion en elemento de una masa; en segundo lugar, la
reduccién del trabajador a elemento de una estructura jerarquica.

Es bastante significativo que Marx y Engels hayan adoptado la
involucién del artesano en obrero como prueba de la naturaleza in-
trinsecamente revolucionaria del proletariado. Y precisamente en
esta burda mistificacién del destino del proletariado es en la que, a
menudo, el sindicalismo sigue la via trazada por el marxismo. Es
comun, en ambas ideologias, la conviccion de que la fabrica es la
«escuela» de revolucién (en el caso del sindicalismo, de reconstruc-
cién social), mas que lo contrario.

Ambas ideologias, por otra parte, tienen una gran confianza en
el papel de la fabrica, como lugar de movilizacién social.

Para bien o para mal, Marx y Engels expresan esta concepcion
mucho mejor de lo que suelen hacerlo los tedricos del sindicalis-
mo, y del anarcosindicalismo. Concebido como masa o como clase,
el proletariado marxista se convierte en un puro y simple instru-
mento de la historia. Esta misma despersonalizacién, para colmo
de ironias, le libera de cualquier caracterizaciéon humana, mas alla
de las necesidades «urgentes, que no pueden ocultarse, absoluta-
mente imperativas...» Como simple «clase» o «agente» social, no
tiene voluntad personal, sino Gnicamente histérica. Es un instru-
mento de la historia en el mas puro sentido del término. Por eso,
para Marx, «el problema no es qué cosas éste o aquél proletario, ni
siquiera todo el proletariado, consideran como objetivos. El proble-
ma es qué cosa es el proletariado, y qué cosas, como consecuencia
de su ser, debera hacer».

El ser, por tanto, es diferente de la persona, la accién no depende
de la voluntad, la actividad social est4 separada de la individuali-
dad. En efecto, es precisamente este despojar al proletariado de su
individualidad —este deshumanizarlo—, el que le confiere la cuali-
dad de agente social «universal», el que le confiere cualidades so-

12

ciales casi trascendentales. Los conceptos que he citado, sacados
de «la sagrada familia» de los primeros anos 40, impregnan todos
los escritos de Marx durante algunos decenios. Si no se tienen pre-
sentes al leer las obras posteriores éstas resultan incomprensible,
llenas como estan de retérica acerca de la superioridad moral del
proletariado. Como consecuencia, no sorprende que Marx conciba
la fabrica como una especie de coso eclesiastico para la educacion
de «su» gente social. La tecnologia asume, por tanto, la funcién
no sélo de un instrumento para la realizacion del metabolismo del
hombre con la naturaleza, sino incluso del metabolismo del hombre
consigo mismo. Paralelamente con la centralizacion de la industria,
a través de la competicion y la expropiacién, «crecen la miseria, la
opresion, la esclavitud, la degradacion y la explotacion; pero, al mis-
mo tiempo, crece también la rebelion de la clase trabajadora, una
clase cada vez mas numerosa, instruida, unida y organizada por el
propio mecanismo del proceso de produccion capitalista», afirma
Marx en una de las dltimas paginas del primer volumen de «El Ca-
pital». “El monopolio capitalista se transforma en un tronco en los
pies del propio modo de produccion, que se ha desarrollado a su la-
do y por debajo... el cordén que lo une se rompe. Para la propiedad
privada capitalista suena la campana de muerte. Los expropiadores
son expropiados» (el subrayado es mio).

La importancia de estas famosas palabras de Marx reside en la
importancia que concede a la fabrica, a su funcién educativa, de
unificacién y de organizacion del proletariado por Obra del «pro-
pio mecanismo del proceso de produccién capitalista». Se podria
casi decir que la fabrica «produce» revolucionarios con la misma
impersonalidad con que «produce» bienes de consumo. Pero ain
mas significativo es el hecho de que «produzca» también al pro-
letariado. Esta concepcion es también tipica del sindicalismo. En
ambos casos, la estructura de la fabrica no es simplemente una es-
tructura técnica, sino también una estructura social. Marx tiende
a despreciarla historicamente como reino de necesidades materia-
les, cuya influencia sobre la vida deber4, al final, atenuarse por el
tiempo libre a disposicién del comunismo.

Estamos por tanto frente a la paradoja que constituye el inquie-
tante nudo de la cuestién: la fabrica, de hecho, lejos de actuar co-

13



