Autogestion y tecnologia

Murray Bookchin

1986

El concepto de autogestion, en toda la riqueza y variedad de sus significados, ha estado siempre
estrechamente relacionado con la idea de progreso técnico; a menudo, hasta tal punto, que a esta co-
nexion no se le ha prestado la atencién especifica que mereceria. No pretendo proponer una teoria
—inevitablemente tosca y reductiva— basada sobre el determinismo tecnolégico. Esta claro que el hom-
bre es un ser social que crea valores, instituciones y relaciones culturales que favorecen o impiden la
evolucion técnica. Viene ahora al caso, recordar que invenciones técnicas consideradas de importancia
vital (como, por ejemplo, la maquina de vapor), ya eran conocidas en la civilizacién helénica hace mas
de dos mil afios. El que esta fuente vital de energia haya sido siempre considerada poco mas que un
juguete, demuestra claramente qué enorme influjo han tenido los valores y las culturas de la antigiedad
en el desarrollo de la técnica y, particularmente en los periodos historicos no caracterizados por una
mentalidad mercantilista.

Sin embargo, seria igualmente prueba de escaso valor y, en cierto sentido, seria también reductivo
no reconocer que la técnica, al tiempo que se consolidaba en una u otra forma, ha contribuido amplia-
mente a hacer que el hombre definiera e interpretase el concepto de autogestion. Esto es cierto sobre
todo hoy que la autogestion se entiende en sentido preferentemente econdémico, como «control obre-
ro», «democracia industrial», «participaciéon econémica», e incluso, por parte del anarcosindicalismo,
como «propuesta revolucionaria de colectivizacién econémica». Veremos después cémo esta interpre-
tacion puramente economicista de la autogestion ha conseguido quitar cualquier valor a las restantes
interpretaciones del término, es decir a aquellas formas de organizacién que se remontan a las confede-
raciones municipales de la sociedad medieval, a las secciones de la Francia revolucionaria de 1793 y a
la Comuna de Paris. Sin embargo, hay una cosa que esta clara: cuando se habla de «autogestién» hoy,
nos referimos a una forma determinada de sindicalismo. Nos referimos a una concepciéon econémica
relativa a la organizacién del trabajo, al empleo de las maquinas y los aparatos, al uso racional de los
recursos materiales. En resumen, nos referimos a la técnica.

Sin embargo, si apelamos a la técnica abrimos el camino a una serie de paradojas que no pueden
liquidarse con bonitos artificios retdricos o con moralismos de andar por casa. Si el papel de la técnica en
el desarrollo de la sociedad y del pensamiento a menudo ha sido sobrevalorado por escritores de diversas
tendencias en el campo social, como Marshall MacLuhan y Jacques Ellul, no por ello se puede ignorar
su influencia en el proceso de formacion de las instituciones sociales y de las orientaciones culturales.
El significado exquisitamente economicistico que tan a menudo atribuimos al término «autogestion»,



constituye, por si mismo, una clara demostraciéon de la medida en que la sociedad industrial tiende a
«industrializar» su propio lenguaje.!

El término «autogestiéon» se disocia intelectualmente en sus dos componentes, ideoléogicamente con-
trapuestas la una a la otra. La «gestion» tiende a prevalecer sobre el «auto» (de si para si); la administra-
cion tiende a asumir el control sobre la autonomia del individuo. Gracias a la influencia ejercida por los
valores tecnocraticos sobre el pensamiento del hombre, la individualidad —que reviste una importancia
fundamental en la concepcion libertaria de la organizacion de la vida en todos sus aspectos—, tiende a
ser sustituida, con un juego sutil pero inexorable, por las virtudes de eficaces estrategias administrati-
vas. Como consecuencia, se va promoviendo la «autogestiéon» no tanto con finalidad libertaria cuanto
por metas funcionales, y esto ocurre incluso en los sindicalistas mas comprometidos. Se nos empuja
a creer que lo «pequefio es hermoso» porque eso presupone el concepto de «energia» mas que el de
una dimensién humana capaz de hacer la sociedad comprensible y controlable por todos. La iniciativa
individual auténoma y la autogestion se ven como aspectos de la logistica industrial para la solucion
de problemas no morales ni sociales, sino econémicos y técnicos. Y por eso, la propia sociedad tecno-
cratica, negadora de la individualidad del hombre, propone los términos del discurso para quien quiere
sustituirla por una sociedad més libertaria. Es la propia sociedad tecnocratica quien estimula la sensibi-
lidad de sus feroces adversarios, quien establece los parametros de la critica y de la practica subversiva
«industrializando» el sindicalismo.

No menos paraddjica parece la limitada naturaleza del propio concepto de «autogestiéon» cuando
demuestra que no es capaz de poner a discusion sus propias premisas tecnologicas. ;Podemos quiza
afirmar sin temor a desmentidos, que las empresas colectivizadas, controladas por los trabajadores,
han cambiado de forma decisiva el status social, cultural e intelectual de los obreros? ;Las fabricas, las
minas y las grandes empresas se han transformado, quiza, en paraisos libertarios sé6lo porque estan
dirigidas —incluso anarquicamente— por comités obreros? ;Eliminando la explotacion econémica nos
hemos liberado realmente de la dominacion social? ;Haciendo desaparecer las clases hemos destruido
las estructuras jerarquicas? En resumen: ;las técnicas de hoy pueden continuar siendo substancialmente
las mismas si los hombres que las controlan deben transformar profundamente su propia naturaleza de
seres Humanos?

He aqui que los conceptos de «control obrero», «democracia industrial» y «participacion econémi-
ca», deben enfrentarse con la explotacion tecnoldgica en sus formas mas acérrimas. Quiza la critica
mas convincente al concepto sindicalista de organizacion econémica esta representada, precisamente,
por la evidencia del caracter intrinsecamente autoritario de la tecnologia. Una critica tal se ha avanza-
do, como veremos, no sélo por los idedlogos de orientacién claramente burguesa, sino también por los
presuntos exponentes del area «radical». Desde cualquier perspectiva politica, esta critica se sostiene
en la comun conviccion de la neutralidad social de la tecnologia. La concepcion funcional segun la cual
la tecnologia no es mas que el instrumento inanimado a través del cual se realiza el «metabolismo» del
hombre con la naturaleza, es ampliamente aceptada y asumida. Que las fabricas sean los «lugares» de
la autoridad se considera como un hecho natural (es decir, un hecho que trasciende la esfera ética y es
independiente de cualquier consideracion de caracter social).

Téngase en cuenta, como prueba de cuanto se ha dicho, la medida en que, por ejemplo, han entrado en el lenguaje
cotidiano los términos propios de la cibernética. Cuando discutimos no preguntamos, el parecer de nuestro interlocutor, sino
su «feedback»; es mas, no mantenemos ya «dialogos», sino que solicitamos un «input». Esta siniestra invasiéon del mundo del
«logos» (en su significado mas amplio del mundo de la palabra y el pensamiento), por parte de la terminologia electrénica de la
tecnocracia moderna, representa una subversion no sélo de la interaccién humana o cualquier nivel de experiencia social, sino
incluso de la personalidad del hombre como fenémeno organico y de desarrollo, «man, a Machine» («El hombre maquina»)
de La Mattrie, asume la dimensién moderna de un sistema cibernético, y no sélo en los atributos fisicos, sino incluso en su
propia subjetividad.



Desgraciadamente cuando se sacan de su contenido histérico y social las consideraciones éticas so-
bre la tecnologia, tienden a prevalecer las meramente funcionales (y es por el mismo motivo por el que
desaparecen tas primeras): unas y otras, de hecho, dan por descontado que la tecnologia es un hecho
puramente proyectual, algo «dado» que puede ser mas o menos eficiente. S6lo muy recientemente se
ha comenzado a poner en duda este caracter de cosa «dada» atribuido a la tecnologia, y se ha visto, en
particular, a proposito de las instalaciones para la explotacion de la energia nuclear. Después del mé-
todo de Three-Mile-Island, en Harrisburg, ha comenzado a difundirse la idea de que incluso él «atomo
pacifico» es, por su naturaleza intrinseca un «4tomo demoniaco». Lo que es particularmente significa-
tivo a proposito de este «incidente» nuclear, es el hecho de que los criticos de la energia atomica hayan
conseguido atraer la atencion publica sobre las nuevas tecnologias, ecoldgicas e implicitamente mas
humanisticas, que solamente esperan ser perfeccionadas y aplicadas. La distincion entre tecnologias
«buenas» y «malas» —o sea, la valoracién del progreso técnico en términos éticos—, estd hoy mas viva
y difundida de cuanto lo habia estado nunca, desde los tiempos de la primera revolucién industrial.

Lo que queria resaltar aqui es la necesidad, para quienes luchan en favor de la autogestién, de lu-
char sobre bases éticas, como hacen los que se oponen a las centrales nucleares. Aparte, también queria
verificar si las fabricas, las minas y las empresas agricolas modernas, pueden ser legitimamente consi-
deradas lugares en los cuales aplicar el concepto anarquista de autogestion (y en caso contrario, cuales
son las posibilidades alternativas de legitimar este concepto a un nuevo nivel ético, social y cultural).
El problema es hoy mas importante que nunca porque la autogestion esto siendo cada vez mas redu-
cida a un puro problema técnico relativo a la direccion empresarial, y, por tanto consonante con los
sectores mas sofisticados de la burguesia y de los movimientos neo-marxistas. El «control obrero» pue-
de incluso entrar a formar parte de las mas normales estrategias de direccién empresarial, con tal de
que los trabajadores no aspiren a convertirse en algo diferente. Puede ser incluso deseable —e incluso
«productivo»— que sean ellos quienes «tomen las decisiones», a pesar de lo «extremado» que resulte
su lenguaje y lo originales que sean las instituciones por medio de las cuales «gestionen» la empresa,
con tal de que contribuyan a la racionalizacién técnica de las operaciones industriales.

Sin embargo, si la autogestion no es mas que una manera diferente de gestionar las formas tecnolégi-
cas existentes; si el trabajo de gestionar se limita a ser socializado o colectivizado, en lugar de transfor-
marse en una forma significativa de expresién auténoma (y si estos intimos, e incluso diria insidiosos,
cambios de las condiciones materiales de vida coinciden con la idea de «libertad»), entonces la autoges-
tion se convierte en un objetivo privado de todo valor. Desde este punto de vista, si incluso la libertad
debe ser recuperada por la seméantica tecnocratica, es necesario reexaminar a fondo el propio concepto
de autogestion. Y lo mejor sera que analicemos, y muy a fondo, los dos elementos del término auto-
gestion —sobre todo en relacién con el progreso tecnologico—, antes de sintetizarlos de nuevo en un
ideal libertario.

El «auto» deriva del concepto helénico de autonomia, de autogobierno (self-rule) del individuo. Es
sobre el término «gobierno» que queremos insistir. Hoy, el significado que se atribuye al término «au-
tonomia», es decir el de simple «independencia», testimonia nuestra tendencia a reducir en sentido
economicista términos que tenian un valor bien distinto en épocas historicas ajenas o la mentalidad
mercantilista. Para los griegos, los conceptos de «individualidad» y de gobierno, de gobierno social,
estaban estrechamente relacionados, y se valoraba la capacidad del individuo para participar directa-
mente en el gobierno de la sociedad, antes incluso de que estuviera en condiciones de resolver sus
intereses econdémicos. El propio término «economia» tenia una connotacién mas doméstica —relativa
al oikos— que social, y las actividades a que se referia, aunque necesarias, se consideraban, en cierto
sentido, inferiores en relacion a las concernientes a la participacioén en la vida comunitaria de la polis.

La individualidad, por tanto, estaba ligada no tanto a la organizacién de la vida material, como al
poder del ciudadano en la gestién de la vida social. En efecto, la capacidad de ejercitar poder en el



interior de la sociedad —la posibilidad de ser un «individuo»—, presuponia una libertad material garan-
tizada por una eficiente gestién de la economia doméstica. Pero dado que la oikos estaba garantizada,
la «individualidad» presuponia mucho mas, y este mas asume un enorme significado en nuestros dias
que han reducido el ego a la impotencia y la individualidad a un eufemismo para definir el egoismo.
Para empezar, la individualidad suponia el reconocimiento de la competencia individual. El concepto
de autonomia, de autogobierno, habria perdido todo significado si la confraternidad de individuos que
constituian la polis helénica (y en particular la democracia ateniense), no hubiera estado formada por
hombres de caracter fuerte, capaces de cumplir las enormes responsabilidades de gobierno. En resumen,
la polis se basaba en la seguridad de que sus ciudadanos podian ser investidos de «poder», porque esta-
ban dotados de las capacidades individuales necesarias para gestionarlo de un modo digno. La educacion
de los ciudadanos en el gobierno era, por ello, una educacion en la competencia, en la inteligencia, en
la probidad moral y el compromiso social. La ecclesia de Atenas, la asamblea popular de los ciudadanos
que se reunia al menos cuarenta veces al afo, era el banco de pruebas de esta educacidn; la verdadera
escuela, en cambio, era el agora, la plaza publica donde se desarrollaban todas las transacciones de ne-
gocios y las discusiones. La individualidad se origind, sobre todo, por una politica de la personalidad, y
no por un proceso de producciéon.? Desde un punto de vista etimolégico no tiene casi sentido disociar el
término «auto» de la capacidad de ejercitar un control sobre la vida social, de «gobernar» en el sentido
que entendian los griegos. Si disminuimos su significado caracterial —de sus connotaciones fuerza y
probidad moral—, la individualidad se convierte en sinénimo de puro «egoismo», de aquel semblante
de personalidad humana, neurético y vacio como una cascara que yace entre las basuras de la sociedad
burguesa como una escoria de la produccién industrial.

Quitar a la autonomia individual estas connotaciones personales significa desnaturalizar, responsa-
blemente, el sentido de las palabras formadas por el prefijo «auto». La «iniciativa auténomas, para usar
otro término corriente, implica la activacion de estas fuertes connotaciones personales de los procesos
sociales. También ésta se basa en una politica de la personalidad que educa al individuo y lo hace capaz
de intervenir directamente para modificar el curso de los acontecimientos sociales y, en el plano activo,
tomar parte en una practica social comun. Sin la capacidad personal de juicio, la fuerza moral, la volun-
tad y la sensibilidad para actuar en este sentido total y directo, el individuo se atrofiaria y su actividad
se reduciria a una relaciéon de obediencia y mandato. En este sentido, iniciativa auténoma solamente
puede querer decir accién directa. Pero la accion directa como norma puede entenderse solamente co-
mo practica del individuo comprometido en el proceso social que estos mismos términos presuponen.
El «auto», la educacion en la individualidad y su ejercicio —casi un entrenamiento cotidiano para la
formacion de la personalidad individual—, constituyen un fin en si, el momento culminante de los que
tenemos la costumbre de definir como «proceso de auto-realizacion».

La organizacién anarquica, con su politica de accion directa, es, por definicion, el instrumento edu-
cativo para la consecucion de estos antiguos objetivos. Es el agora donde, como antafio, se realiza la
politica de la personalidad. En su medio, los «grupos de afinidad» representan una forma de asociacion
Unica en su género, fundada sobre el reconocimiento de la capacidad y la competencia de todos sus
miembros o, por lo menos, sobre el reconocimiento de la necesidad de alcanzar este nivel de individua-
lidad. Cuando estos grupos cesan de ejercitar su obra educativa en este sentido, se convierten en otra
cosa. Peor ain, «producen» militantes y no anarquistas, subordinados y no individuos. En su acepcion
ideal, el grupo anarquista de afinidad es una asociaciéon sobre bases éticas de individuos libres y dotados
de gran fuerza moral, con capacidad para autogobernarse consensualmente utilizando y respetando las

2 . 3 . et . s. . .7 . .

Evidentemente, uso el término «politica» en el sentido helénico de la administracién de la polis, y no en el sentido
electoral. Los atenienses consideraban la administracion de la ciudad no sélo una actividad social de importancia vital en la
que todos los ciudadanos debian tomar parte, sino también un proceso educativo continuo.



respectivas capacidades y competencias. Solo si alcanzan esta condicion, y consecuentemente, solo si
alcanzan a través de un proceso revolucionario el estado de individuos, sus miembros pueden definirse
como verdaderos revolucionarios: ciudadanos de una futura sociedad libertaria.

He tratado estos aspectos del problema del «auto», de la autonomia individual —y sélo la escasez de
espacio me impide profundizarlos ulteriormente como merecerian—, porque se han convertido en los
puntos débiles del concepto de «autogestiéon». Hasta que no se haya alcanzado, al menos, a un nivel mi-
nimo, este grado de individualidad, el concepto de «autogestion» continuara siendo una contradiccion
en sus términos. La autogestion, si no existen individuos capaces de gestionarse autonomamente, corre
el riesgo de transformarse en cualquier cosa que sea exactamente su opuesto: una jerarquia basada en
la obediencia y el mandato. La abolicién de las clases no compromete minimamente la existencia de
estas relaciones jerarquicas. Estas pueden subsistir en el interior de la familia, entre los sexos y entre
los diferentes grupos de edad, entre los grupos étnicos y en el interior de los organismos burocraticos,
lo mismo que en los grupos sociales administrativos que pretenden realizar la politica de una organi-
zaciéon o de una sociedad libertaria. Ninguna organizacion social, ni siquiera los méas intransigentes
grupos anarquistas, pueden ser inmunizados contra el virus de la jerarquia, si no es a través del filtro
de la autoconsciencia, derivada de la «autorrealizaciéon» de las potencialidades existentes en cada in-
dividuo. Este es el mensaje que todas las filosofias occidentales, de Socrates a Hegel, nos han lanzado.
Su llamada al discernimiento y a la autoconsciencia como Unicas vias para acceder a la verdad y a la
iluminacioén interior del conocimiento, tienen hoy un valor atin mayor del que tenia en épocas remotas,
y socialmente menos confusas, que la nuestra.

Antes de examinar los problemas que, plantea la tecnologia en el proceso de autoformacion, es im-
portante recordar que el concepto de autogobierno —de autonomia—, precede histéricamente, al méas
moderno de autogestion. Paraddjicamente, es significativo el hecho de que hoy autonomia sea sinéni-
mo de independencia, con referencia al ego materialista burgués, mas que al individuo comprometido
socialmente. El autogobierno se entiende para toda la sociedad en su conjunto y no sélo para la eco-
nomia. La individualidad helénica encontraba su expresion més plena en la polis sobre la oikos, en la
comunidad social sobre la comunidad técnica. Si rozamos apenas los confines de la historia, la autoges-
tion se nos aparece como forma de gobierno de los pueblos, de los barrios y de las ciudades. La esfera
técnica es del todo secundaria en relacion con la esfera social. En las dos revoluciones que inauguran
la era moderna de la politica del siglo —la americana y la francesa—, el concepto de autogestion nace
de las asambleas ciudadanas libertarias que se rednen por todas partes, de Boston a Charleston, y de
las secciones populares de los barrios de Paris. La naturaleza profundamente civica de esta autogestion
contrasta netamente con aquella, puramente econémica, que hoy se le atribuye. En sus escritos, Kro-
potkin discutié ya ampliamente este problema, y no es el caso de profundizarlo méas en este trabajo con
otros ejemplos. Queda, sin embargo, el hecho de que en la practica Iibertaria, el concepto de autogestion
tiene un significado mucho méas amplio y profundo del que se le da corrientemente en nuestros dias.

En esta transformacién la tecnologia ha jugado un papel mucho mas determinante que el que se le
atribuye. Los procesos de produccion artesanal de las sociedades precapitalistas garantizaban siempre
un espacio material para el desarrollo subterraneo de un proceso libertario, incluso cuando la centra-
lizacion politica del estado se encontraba notablemente desarrollada. En la base de las instituciones
imperiales de las naciones europeas y asiaticas, se encontraban sistemas de organizacion social como
los clanes, los pueblos y las confraternidades, que ni los ejércitos, ni los onerosos impuestos sobre la
produccion agricola, podian destruir. Tanto Marx como Kropotkin han descrito, en sus obras, esta estruc-
tura social arcaica —un mundo antiguo—, practicamente inmévil y aparentemente anénimo, inmutable
e indestructible.

La polis helénica y la congregacion cristiana anadieron al cuadro el toque de individualidad —de au-
tonomia y de autoconsciencia—, a fin de que el concepto de autodeterminacion no brillara demasiado



en un mundo netamente caracterizado en sentido individualista. En las democracias urbanas de la Eu-
ropa Central y de Italia, como en las polis griegas, la autodeterminacion municipal de la ciudad, con
dimensiones apropiadas a la medida del hombre, florecid, si bien por poco tiempo, en su significado
mas completo. Se habian puesto asi las bases de aquel individualismo socialmente comprometido que
caracterizaria, algunos siglos mas tarde, el espiritu de la revolucion americana y francesa, y habria de-
finido, en nuestra época, las concepciones mas avanzadas de autonomia individual, de sociabilidad, de
autogestion.

No es posible, ni social ni tecnoldégicamente, regresar a aquellas épocas del pasado. Sus limites los
tenemos hoy demasiado claros para que se pueda justificar la mas minima nostalgia del tiempo que fue.
Pero las fuerzas sociales y tecnoldgicas que han causado la ruina de aquellos valores son mucho mas
transitorias de lo que generalmente pensamos. Me limitaré aqui a tomar en consideracién las dimensio-
nes tecnologicas del problema, dejando aparte los aspectos institucionales. Entre todos los elementos
de transformacién tecnoldgica que separan nuestra época del pasado, la «invencién» mas importante
es precisamente aquella que tiene menos caracteristicas «mecéanicas»: la fabrica. A riesgo de parecer
exagerado, querria afirmar aqui que ni la maquina de vapor de Watt, ni el convertidor de Bessemer,
tuvieron un significado y un peso similares al simple proceso de racionalizacion del trabajo, de su trans-
formacion en una maquina industrial para la produccion de bienes de consumo. La mecanizacién, en
el sentido convencional del término, favorecié enormemente este proceso —pero fue la sistematica ra-
cionalizacién de la fuerza de trabajo al servicio de una cada vez mayor especializacién productiva, la
que demoli6é completamente la estructura tecnoldgica de las sociedades autogestionadas, y acabd con la
habilidad profesional del trabajador singular—, o sea, la autonomia individual en la esfera econémica.

Parémonos un momento a pensar en el significado de estas afirmaciones. El artesanado se basa sobre
la habilidad manual del singular y sobre el uso de pocos instrumentos y aparatos. Pero sobre todo, es
importante la habilidad del singular: el ejercicio y la experiencia en las expresiones manuales, a menudo
con connotaciones culturales; la habilidad en el uso de las manos y la coordinacién de los movimien-
tos; la reaccion a una vasta serie de estimulos y la expresion original de la propia individualidad. La
atmosfera es aquella de los cantos del trabajo, la espiritualidad aquella inserta en el placer de disfrutar y
plasmar las posibilidades latentes en las materias primas, para conseguir formas utiles y agradables. No
es casualidad que, segtin Platon, la divinidad no sea mas que un artesano que imprime forma a la ma-
teria. Es evidente cuéles son los presupuestos sobre los que se fundan las lineas caracteristicas de esta
actividad: un virtuosismo personal lleno, profundo, que no es puramente técnico, sino ético, espiritual
y estético. La dimension artesano es amor, y no esclavitud del trabajo. Estimula y agudiza los sentidos,
no los obstruye. Da, en lugar de arrebatar, dignidad al hombre. Libera el espiritu, no lo esteriliza. En el
campo técnico, constituye la expresion por excelencia de la individualidad, de la caracterizacién perso-
nal, de la conciencia, de la libertad. El sentido de estas palabras se desprende de cualquier obra de arte
y de cualquier objeto de buena produccién artesanal.

El trabajador en la fabrica no tiene mas que una lejana memoria, y vive sobre ella. El alboroto de la
fabrica ahoga cualquier pensamiento, por no hablar de los cantos; la division del trabajo no permite
al obrero ninguna relacién con lo que produce, la racionalizacion del trabajo obtura los sentidos y
agota el cuerpo. No hay ningtin espacio en la fabrica para las formas de expresion del artesano —por el
arte o la espiritualidad—, sino inicamente una interaccion con los objetos que reduce a objeto al propio
trabajador. La distincién entre obrero y artesano no necesita muchas explicaciones. Pero hay dos buenos
motivos para considerar una verdadera calamidad, tanto desde el punto de vista social como desde el
caracterial, la transformacion de la producciéon artesanal en produccién manufacturera. En primer lugar
la deshumanizacién del obrero y su transformacion en elemento de una masa; en segundo lugar, la
reduccidn del trabajador a elemento de una estructura jerarquica.



Es bastante significativo que Marx y Engels hayan adoptado la involucién del artesano en obrero
como prueba de la naturaleza intrinsecamente revolucionaria del proletariado. Y precisamente en esta
burda mistificaciéon del destino del proletariado es en la que, a menudo, el sindicalismo sigue la via
trazada por el marxismo. Es comun, en ambas ideologias, la conviccién de que la fabrica es la «escuela»
de revolucién (en el caso del sindicalismo, de reconstruccion social), mas que lo contrario.

Ambas ideologias, por otra parte, tienen una gran confianza en el papel de la fabrica, como lugar de
movilizacion social.

Para bien o para mal, Marx y Engels expresan esta concepcion mucho mejor de lo que suelen ha-
cerlo los tedricos del sindicalismo, y del anarcosindicalismo. Concebido como masa o como clase, el
proletariado marxista se convierte en un puro y simple instrumento de la historia. Esta misma des-
personalizacion, para colmo de ironias, le libera de cualquier caracterizacién humana, mas alla de las
necesidades «urgentes, que no pueden ocultarse, absolutamente imperativas...» Como simple «clase»
0 «agente» social, no tiene voluntad personal, sino Gnicamente histdrica. Es un instrumento de la his-
toria en el mas puro sentido del término. Por eso, para Marx, «el problema no es qué cosas éste o aquél
proletario, ni siquiera todo el proletariado, consideran como objetivos. El problema es qué cosa es el
proletariado, y qué cosas, como consecuencia de su ser, debera hacer».

El ser, por tanto, es diferente de la persona, la accién no depende de la voluntad, la actividad social
esta separada de la individualidad. En efecto, es precisamente este despojar al proletariado de su indivi-
dualidad —este deshumanizarlo—, el que le confiere la cualidad de agente social «universal», el que le
confiere cualidades sociales casi trascendentales. Los conceptos que he citado, sacados de «la sagrada
familia» de los primeros afos 40, impregnan todos los escritos de Marx durante algunos decenios. Si
no se tienen presentes al leer las obras posteriores éstas resultan incomprensible, llenas como estan de
retdrica acerca de la superioridad moral del proletariado. Como consecuencia, no sorprende que Marx
conciba la fabrica como una especie de coso eclesiastico para la educacion de «su» gente social. La
tecnologia asume, por tanto, la funcién no sélo de un instrumento para la realizacion del metabolismo
del hombre con la naturaleza, sino incluso del metabolismo del hombre consigo mismo. Paralelamente
con la centralizacién de la industria, a través de la competicion y la expropiacién, «crecen la miseria,
la opresion, la esclavitud, la degradacion y la explotacién; pero, al mismo tiempo, crece también la re-
belion de la clase trabajadora, una clase cada vez mas numerosa, instruida, unida y organizada por el
propio mecanismo del proceso de produccién capitalista», afirma Marx en una de las ultimas paginas
del primer volumen de «El Capital». “El monopolio capitalista se transforma en un tronco en los pies
del propio modo de produccion, que se ha desarrollado a su lado y por debajo... el cordon que lo une
se rompe. Para la propiedad privada capitalista suena la campana de muerte. Los expropiadores son
expropiados» (el subrayado es mio).

La importancia de estas famosas palabras de Marx reside en la importancia que concede a la fabrica, a
su funcion educativa, de unificacién y de organizacion del proletariado por Obra del «propio mecanismo
del proceso de produccion capitalista». Se podria casi decir que la fabrica «produce» revolucionarios
con la misma impersonalidad con que «produce» bienes de consumo. Pero atin mas significativo es el
hecho de que «produzca» también al proletariado. Esta concepcion es también tipica del sindicalismo.
En ambos casos, la estructura de la fabrica no es simplemente una estructura técnica, sino también
una estructura social. Marx tiende a despreciarla histéricamente como reino de necesidades materiales,
cuya influencia sobre la vida deber4, al final, atenuarse por el tiempo libre a disposicion del comunismo.

Estamos por tanto frente a la paradoja que constituye el inquietante nudo de la cuestion: la fabrica, de
hecho, lejos de actuar como fuerza de cambio social, lo hace como fuerza regresiva. Tanto el marxismo
como el sindicalismo, en virtud de su concepcion de la fabrica como enclave social revolucionario, deben
reformular la idea de autogestion para significar la gestion industrial del individuo. Para Marx esto no
representa un problema. No pueden darse individualidades en el interior de la fabrica. La fabrica no sirve



s6lo para movilizar e instruir al proletariado, sino también para deshumanizarlo. La libertad no hay que
buscarla en el interior, sino fuera de ella. La libertad, en efecto, «no puede consistir en otra cosa que en el
hecho de que el hombre socializado, los productores asociados, regulen de forma racional sus relaciones
de intercambio con la naturaleza y asuman colectivamente el control, en lugar de ser dominados por
una fuerza ciega...», observa Marx en el tercer volumen de «El Capital». «Pero queda siempre el reino
de las necesidades materiales. Por encima de él se inicia ese desarrollo de la potencialidad humana que
constituye su propio fin, la verdadera dimension de la libertad la cual, sin embargo, puede basarse y
desarrollarse s6lo sobre las necesidades. Su premisa fundamental es la reduccion del horario de trabajo».

Obviamente, la fabrica concebida como “reino de necesidades materiales”, no exige necesariamente
la autogestion. Es mas, se trata de la antitesis exacta de una escuela de auto formacién, de formacion
del individuo, como el agora con su concepcion helénica de la educacion. Remedando a sus adversarios
sindicalistas al pedir el «control obrero» sobre la industria, los marxistas contemporaneos no hacen
mas que tergiversar el espiritu del concepto de la libertad de Marx. Esto significa disminuir, haciéndolo
en su nombre, a un gran pensador, al usar términos completamente extrafios a sus ideas. Engels, en
cambio, en el ensayo «Sobre la autoridad» extrema burdamente la critica de Marx al anarquismo pre-
cisamente sobre la base del funcionamiento de la fabrica. La autoridad concebida como «la imposicién
de nuestra voluntad sobre la de los otros», como «subordinacion», es inevitable en una sociedad in-
dustrial, incluso comunista. Es un fenémeno connatural a la tecnologia moderna, indispensable (segun
Engels) como la propia fabrica. Engels procede, por tanto, a exponer detalladamente esta concepcion
adversa al anarquismo con toda la ramploneria filistea de una mente victoriana. La coordinacion de las
operaciones industriales requiere disciplina y subordinacion al mando, més atin, al «despotismo» de las
maquinas automaticas, y presupone la «necesidad de una autoridad... de una autoridad imperiosa”, (lo
subrayado es mio). Engels no elude ni siquiera los mas obtusos prejuicios sobre este argumento. Pasa
con ligereza, de la «autoridad» de las maquinas hiladoras (jnada menos!), a la «obediencia inmediata y
absoluta» debida al capitan de un barco. Confunde la coordinacién con el mando, la organizacién con
la jerarquia, el acuerdo con la dominacion, y més aun, con la dominacioén «imperiosa».

Pero atin mas significativas que los sofismas del escrito de Engels son las insidiosas verdades que
contiene. La fabrica es, en realidad, exactamente el reino de las necesidades materiales — de la libertad.
Es una escuela jerarquica, de obediencia y mandato, no revolucionaria y liberadora. Reproduce en cada
momento, en cada hora, el servilismo del proletariado, y no su despegue revolucionario de sentido histo-
rico. No impide, ciertamente, que sea reducido a objeto, sino que atenta contra su individualidad, contra
su capacidad de trascender las necesidades. Como consecuencia, puesto que la autodeterminacion, la
iniciativa autéonoma y la individualidad son la propia esencia de la «dimension de la libertad», hay que
negarlas a la «base material» de la sociedad, para poder encontrar una afirmacién sélo en las «super-
estructuras» (al menos hasta que la fabrica y las técnicas de produccion capitalista sean concebidas
exclusivamente desde el punto de vista técnico, como elementos connaturales a la produccion.)

Debemos presumir, por otra parte, que este reino deshumanizado de necesidades, —avalado por una
«autoridad imperiosa»— puede en alguna forma, elevar y acrecentar la conciencia de clase del trabajador
deshumanizado, transforméandola en una conciencia social universal; y que este obrero, despojado y
privado de cualquier individualidad en una vida de trabajo cotidiano, pueda de alguna forma recuperar
el compromiso y la competencia social necesarias para un proceso revolucionario a gran escala, y para
la construccion de una sociedad verdaderamente libre, basada en la autodeterminacién en el sentido
mas auténtico del término. En fin, debemos pensar que esta sociedad libre pueda eliminar la jerarquia
por una parte, mientras la conserva «imperiosa» por otra. Llevado a la 16gica extrema, la paradoja
adquiere proporciones absurdas. La jerarquia, como un mono de trabajo, se convierte en instrumento
del que se desviste al «reino de la libertad» para colocarselo al «reino de las necesidades». Como un
columpio, la libertad oscila en el punto en que situamos el eje social: quiza en el centro de la mesa en



una determinada «fase» de la historia, o mas desplazada hacia una u otra extremidad en otra «fase»,
pero siempre de forma que la medida sea equiparable a la «jornada de trabajo».

Esta fatal paradoja es comun al comunismo lo mismo que al sindicalismo. Lo que redime a este tltimo
es la implicita complicidad —igualmente implicita, también, en las obras de Charles Fourier—, de la
necesidad de privar a la tecnologia de su caracter jerarquico y gris, mondtono, para poder crear una
sociedad libre. En las doctrinas sindicalistas, sin embargo, esta complicidad es, a menudo, distorsionada
por la aceptacion de la fabrica como infraestructura de la nueva sociedad en el interior de la vieja, como
paradigma de la organizacion de la clase obrera y como escuela para la humanizacién del proletariado,
asi como para su movilizacion como fuerza social revolucionaria. La tecnologia, por tanto, constituye un
grave dilema para la concepcidn libertaria de la autogestion. ;De donde sacaron los trabajadores —y en
general, todos los oprimidos: las mujeres, los jovenes, los ancianos, los grupos étnicos, las comunidades
culturales—, la subjetividad necesaria para el desarrollo de la individualidad? ;Con qué tecnologias se
puede sustituir la movilizacion jerarquica de la fuerza de trabajo en las fabricas? En fin, ;cuales son las
componentes de la «gestion» que conllevan el desarrollo de una verdadera, auténtica competencia, de
probidad moral y de discernimiento?

La respuesta a cada una de estas preguntas requeriria un libro entero. En este ensayo me limitaré a
responder brevemente a la segunda cuestién: es decir, a esbozar cuales son las nuevas tecnologias, po-
tencialmente no jerarquicas, con las que sera posible sustituir las fabricas por una sociedad anarquista.

La tecnologia no es un hecho més «natural» de lo que pueden serlo los alimentos tratados quimica-
mente con que nos nutrimos, y las bebidas fermentadas sintéticamente que bebemos, lejos de ser una
cosa fija, inmutable, es, potencialmente uno de los modos mas maleables con que el hombre entra en
relacién «metabdlica» con la naturaleza. Las instituciones, los valores y las formulas culturales a través
de las cuales el hombre crea una relacién «metabdlica» con el mundo natural, son a menudo menos
modificables que los aparatos y las maquinas que les confieren una tangibilidad material. Su funcién
«primaria» respecto a las relaciones sociales, a pesar de lo que afirman los tedricos del determinismo
tecnoldgico, no es mas que un mito. Estan inmersas, en cambio, en un universo social de interacciones,
necesidades, voluntad e interaccion humanas.

La fabrica resalta su dimensioén social como por venganza. Su aparicién en el mundo no estuvo de-
terminada por factores puramente mecanicos, sino organicos. Constituye un medio para racionalizar el
trabajo, no para adornarlo con nuevos instrumentos. Si esto se comprende bien, la fabrica deja de gozar
aquella autonomia que le fue atribuida por Engels y sus acolitos. Sera el «reino de las necesidades»
unicamente mientras existan necesidades que justifiquen su existencia. Estas necesidades, sin embargo,
no tienen una naturaleza exclusivamente técnica; por el contrario, son en gran parte de tipo social. La
fabrica es el reino de la jerarquia y de la dominacidn, no el campo de batalla de los conflictos entre «el
hombre» y la naturaleza. Y una vez que sus funciones como elemento de dominacion resultan evidentes,
podemos empezar a preguntarnos qué objetivo tiene perpetuar su existencia. De la misma manera, el
dinero, las armas y las instalaciones nucleares, son los instrumentos de una sociedad enloquecida. Pero,
si la sociedad consigue curarse de su locura, nos preguntamos de nuevo: ;para qué conservarlos? Las
necesidades son un fenémeno que depende de condicionamientos sociales —y Marx lo sabia muy bien—,
que pueden tener caracter racional o irracional. Por eso, el «reino de las necesidades» es tan elastico y
sus limites tienen, en fin de cuentas, escaso significado; de hecho, resulta socialmente «necesario» como
la concepcion que el hombre tiene de la libertad. Separar uno de la otra es pura abstraccién ideologica,
ya que la libertad podria no estar, de hecho, «basada» sobre «el reino de las necesidades», sino ser, por
el contrario, el elemento determinante.

En los mejores escritos de Fourier se contiene, implicitamente, esta conclusion. Los dos «reinos», de
la necesidad y de la libertad, se han vuelto a sintetizar a un nivel mas elevado de comportamiento y
de valores sociales, en el que la felicidad, la creatividad y el placer, son fines en si mismos. La libertad



prevalece sobre las necesidades y la felicidad sobre el trabajo. Pero una concepcién tan amplia y radical
no puede expresarse solo de forma abstracta; debe tener un fundamento concreto, de lo contrario las
enormes posibilidades de lo real se convierten en categorias elusivas que niegan la reivindicacion de la
imaginacion. De aqui el enorme poder del pensamiento utépico en sus formas mas elevadas: La habilidad
de dar una representacion casi visual de aquello que, a menudo, queda confinado en el ambito abstracto
de ideologias contrastantes. Consideremos concretamente, y por tanto utépicamente, las alternativas
en base a las cuales es posible transformar una ardua fatiga en una fiesta gozosa: una recoleccioén en
los campos acompaiiada de danzas, fiestas, cantos y desfiles, parangonada con la monotonia del propio
trabajo mecanizado. La primera forma refuerza la comunidad; la otra favorece el aislamiento en un
sentido opresivo. Un mismo trabajo que desarrollado con espiritu estético puede resolverse en una
obra de arte, realizado, en cambio, bajo el yugo de la dominacién puede ser una fatiga insoportable.
La afirmacion segun la cual todo trabajo oneroso es también tormentoso, constituye un juicio social
determinado por la propia estructura de la sociedad, no por las condiciones técnicas del propio trabajo.
El empresario que pide silencio a sus obreros, no es mas que un proveedor de trabajo, un patrono. En
ausencia de constricciones sociales que identifiquen la responsabilidad con la renuncia y la eficiencia
con la sobriedad, el propio trabajo se podria efectuar en forma de juego, creativa, fantasiosa, incluso
artistica.

En otro escrito he enumerado las alternativas posibles hoy a las formas tecnolégicas existentes.® Des-
de entonces, tendria mucho que cambiar y mucho que afiadir a lo que escribi. Quiza, mas importante
aun que lo que puede encontrarse en buenos libros como «Radical Technology» y otras obras de liber-
tarios ingleses, hay algunos principios que queria subrayar en este escrito. Esta naciendo una nueva
tecnologia, una tecnologia no menos significativa para nuestro futuro de lo que lo es la fabrica para el
presente.

Potencialmente, ésta se presta a una criba concienzuda de las formas tecnoldgicas existentes segin
el grado de integridad econémica y segtn la capacidad para influir sobre la libertad del hombre. Por si
misma, puede consistir en una tecnologia fuertemente descentralizada a la medida del hombre, simple
desde el punto de vista constructivo, y orientada en sentido naturalista. Puede sacar provecho de la ener-
gia del sol y del viento, de los residuos reciclados y de los recursos renovables, como la madera. Ofrece
la posibilidad de cultivar el alimento en formas espiritual y materialmente gratificantes de horticultura.
Es respetuosa con el ambiente natural y, lo que resulta todavia més significativo, con la autonomia del
individuo y de la comunidad.

Se podria definir esta tecnologia como «tecnologia popular». Los huertecillos comunitarios de cultivo
intensivo explotados por los habitantes de Nueva York en las escualidas areas del ghetto, los colectores
solares de construccion casera que empiezan a aparecer sobre los techos de las casas de vecindad, los
pequefios molinos de viento que les afiaden para generar corriente eléctrica, todo esto es la expresion
de nuevas iniciativas asumidas por comunidades hasta ahora pasivas, que reivindican el derecho a ejer-
citar control directo sobre la propia vida. Lo importante no es que una cooperativa alimenticia pueda
sustituir a un gigantesco supermercado, o que un huerto comunitario proporcione alternativamente,
los productos de la industria agricola, o que un generador accionado por viento sustituya a un servi-
cio publico ya drasticamente obsoleto. Las cooperativas, los huertos y los molinos de viento son los
simbolos tecnoldégicos de un renacimiento de aquella individualidad que ha estado siempre negada a
los «masas» del ghetto, y de un sentido creciente de competencia que, regularmente, le viene siendo
negado al ciudadano-cliente. La imagen de la fabrica de la ciudad, e incluso de los ciudadanos, se ha dis-
parado tan lejos en reprimir incluso los menores destellos de vida publica, que las alternativas técnicas

3*Ver Tecnologia y Anarquismo, p. 23, cap. «Hacia una tecnologia liberadora», Ed. Antorcha. México 1984.

10



e institucionales representan quiza la tinica posibilidad de hacer renacer la autogestion en sus formas
civicas tradicionales.

Si se da por descontado el silencio dé las fabricas, las voces méas fuertes que invocan el derecho
a la autogestion, se elevan de los barrios de centros urbanos (quiza su lugar de origen mas natural),
de los movimientos feministas y ecoldgicos, de las «masas» que han conquistado un nuevo grado de
autonomia personal, cultural, sexual y civica. La nueva tecnologia a que apuntan no ha iniciado este
proceso de desarrollo. Al menos ese puede ser el resultado de un nuevo sentido de la competencia
y la individualidad, producido por una tecnologia opresiva y represiva. La energia solar y edlica, y
los huertos comunitarios, son medios técnicos mucho mas antiguos que la fabrica. El hecho de que
la tecnologia popular los haya recuperado es sintoma de una fuerte voluntad de cortar los puentes
con un sistema social que tiene su punto mas débil, y al mismo tiempo mas fuerte, en su naturaleza
omnicomprensiva. Sin embargo, estas tecnologias alternativas determinan un nuevo contexto, quiza de
valor histérico, para la transformacién social. Demuestran la posibilidad tangible para una recuperacién
de la autogestion con toda la riqueza de matices que tenia en el pasado, pero sin volver atras en el
tiempo. Su concrecién la hace profundamente utdpica, no visionaria sino realista. Finalmente, como
instrumentos educativos para la comunidad, tienden a crear una politica de la personalidad que se
puede parangonar a la de los «grupos de afinidad» anarquistas.

Las alternativas estan en conflicto unas con otras en una medida parangonable s6lo al grado de
corrupcion de la sociedad tradicional en las visperas de la era capitalista.

También la nueva tecnologia puede caer en el error de la centralizacién corporativa: las bases para la
explotacion de la energia solar, los satélites especiales, una industria agricola «organica» parangonable
a aquella envenenada por los productos quimicos de hoy.

Los huertos, los paneles solares, los molinos de viento, los centros de reciclaje descentralizados, pue-
den ser centralizados, industrializados y organizados segiin estructuras jerarquicas. Ni los marxistas,
ni el sindicalismo pueden comprender la naturaleza de estas alternativas y todavia menos las sutiles
implicaciones que de ellas pueden derivarse. Y sin embargo, pocas veces ha habido mayor necesidad de
un anélisis profundo y serio acerca de las posibilidades que se intuyen, de las nuevas direcciones que la
humanidad puede seguir por los caminos de la historia. A falta de una interpretacion libertaria de estas
vias, de una consciencia libertaria que articule la 16gica de la nueva estructura tecnologica, podremos
quizé asistir a la integracién de la «tecnologia popular» en lo sociedad tenocratica y managerial. En
este caso, nos veremos reducidos como un coro griego, a fomentarnos y a lanzar maldiciones contra un
destino que se deja controlar por fuerzas superiores a su control de decidir con anticipacion el futuro
de la sociedad. Y esta sera una actitud no s6lo poco heroica, sino inutil y vana.

11



Biblioteca anarquista

Anti-Copyright

Murray Bookchin
Autogestion y tecnologia
1986

Recuperado el 11 de noviembre de 2013 desde spa.anarchopedia.org
Publicado originalmente en revista Comunidad, N° 53-54, julio-agosto de 1986, Montevideo, Uruguay.

es.theanarchistlibrary.org


http://spa.anarchopedia.org/Autogesti%C3%B3n_y_nueva_tecnolog%C3%ADa

