Anarquismo

Miguel Giménez Igualada

1968



Indice general

Amanerade prologo . . . ...
Cartaabiertaal autor . . . . . . . . . . . . e

Primero, el nombre

El gran creador

Creer y crear

Examen de conciencia
Estilos de vida

Nueva cultura

La conciencia de si
Cribando ideas

Clima anarquico

La casa solariega
Anarquismo y misticismo
Religion y Estado

Lo humano y lo sagrado
La voluntad del ser
Cumbres humanas

La personalidad
Afirmacion
Comunismos
Comunismos
Comunismo libertario

Confusion

12

14

17

20

23

26

29

33

36

38

141

45

52

57

61

65

69

72

75

78



¢ Transformacion?
Violencia

Anarquismo

81

83

86



A manera de prélogo

Reparos hechos a un articulo, El anarquismo y la ciencia, recientemente aparecido en una revista.
Y como sdlo se repara lo que sufrié deterioro o menoscabo, reparo, como mejor sé y puedo —obra de
atrevida albaiiileria—, el dafo y el descrédito que el autor del articulo ha cometido contra el anarquismo.

Carta abierta al autor!

He leido con todo detenimiento tu articulo y me vas a perdonar que haga publicos mis reparos a
él, pues habiendo hecho publicas tus reflexiones, 16gico es que haga yo lo mismo con las mias, lo que
considero que no ha de extrafarte y menos todavia molestarte.

Cuando un hombre, sea él quien fuere, manifiesta publicamente lo que piensa, llamando con sus
reflexiones a que otros reflexionen también, es que considera necesario advertir a sus compaiieros en
humanidad que estan en error; que, extraviados, andan por caminos oscuros; que van por la vida como
ciegos; que, en fin, estan equivocados.

Entre esos compafieros tuyos en humanidad me encuentro yo, por lo que me doy por advertido,
concediéndome a mi mismo el derecho a decirte que no me conforma lo que me dices, que no me
satisface la advertencia que me haces, pareciéndome, por lo que afirmas, que eres tu el que vive en
error. Asi que tu advertencia y mi inconformidad con las publicas manifestaciones que sobre anarquismo
haces, me llevan a escribirte no sdlo esta carta, haciéndola publica porque en ella y con ella les hablo
también a nuestros otros hermanos en humanidad, sino a publicar este libro para hablar yo también
por creer que es necesario decir que, ademas del tuyo, del vuestro, existe otro anarquismo que no es ni
siquiera pariente lejano del que en vuestras publicaciones pregonais. Ahora bien, si fueran s6lo unos
cuantos los que os leen, y esos cuantos fuesen de los que pertenecen a vuestro circulo ideoldgico, me
diria que no causabais grandes trastornos mentales a la humanidad, por lo que no era necesario hacer
publica mi inconformidad; pero como os leen algunos que aceptan ciegamente lo que sobre anarquismo
dicen los diccionarios, y entre lo que éstos dicen y lo que vosotros afirmais existe un cercano parentesco,
sobre todo en lo que a violencia se refiere, quiero decirles a aquéllos, mas que a vosotros, que la violencia
es insurrecta, pero no anarquica, asi como que las revoluciones, sean quienes fueren los revolucionarios
que las llevan a cabo, adoloran y oprimen, no abuenan ni libertan, por lo que entre un revolucionario
violento y un anarquista hay un mundo moral de por medio, e iremos viéndolo poco a poco en las
paginas que siguen, pues el camino es largo y hay que andarlo despacio y con tiento.

Hablando del anarquismo y la ciencia afirmas que toda ciencia es esencialmente anarquica como toda
concepcion andarquica es esencialmente cientifica, lo que considero no ser cierto, pues la ciencia, instru-
mento del hombre, no puede tener otro color ni otra aplicacién que los que el hombre les da, ya que él
es su creador. De modo que la ciencia que, como toda herramienta del hombre, carece de entendimiento
y de razodn, ni fue, ni es ni podra ser jamas anarquica, porque el ser anarquista depende de la voluntad
del hombre, de su querer ser, y fuera del hombre ni hay ciencia ni anarquismo.

Te olvidas de que el hombre es el Gnico creador que hasta hoy existe en el planeta, por lo que fue él
quien hizo la ciencia y concibi6 la mas bella manera de vivir libremente, o sea, anarquicamente, y por
ese olvido despojas a la unidad humana de su personalidad y se la concedes graciosamente a la ciencia
y al anarquismo, como si esas inteligenciaciones humanas pudieran obrar por si y sin el hombre.

Comprendo que lo digas en virtud del concepto que el hombre te merece, ya que cierta vez te oi decir
que el hombre es un ente social y que la sociedad, como un verdadero cuerpo organico, tenia su anatomia
y su fisiologia, lo que casi era igual a afirmar que tenia mente, y, por lo tanto, moral y voluntad propias,

"Por respeto a su persona no estampo aqui el nombre del autor, aunque lo que digo no es en ningtin momento arafiazo a
su reputacion, sino restablecimiento de una verdad a la que se ha despojado de su belleza y de su armonia.



afirmacion tan aventurada como falsa, pero que significaba restarle importancia a la criatura humana y
concedérsela al Todo, que fue lo que hizo Kropotkin, tu maestro, al sostener que sin el gran Todo nuestro
Yo no es nada, habiéndole dicho yo que si a ese Todo le diéramos el nombre de Dios, la religién estaria
formada, del mismo modo que te digo a ti que el Gran-Todo-Social que tu ensalzas, es una especie de
divinidad salvadora, pues al hombre, a ti, ente social, no le concedes valor, ya que es como una particula
casi despreciable dentro de aquel gran Todo, sin detenerte a pensar que son esas particulas, los hombres,
los que componen los conjuntos humanos, o sea, la sociedad que ti preconizas y deseas, y que si esas
particulas careciesen de valores, el del Todo tendria como indice el signo menos.

Silas ideas de anarquismo y ciencia se las adjudico a quien corresponde, al hombre, mi compariero en
humanidad, veremos que anarquismo es conducta —conducta de mi compafiero para con él, para contigo
y para conmigo—, y que ciencia es su saber. Porque anarquismo es conducta, puede ser anarquista un
hombre que no posea ciencia y, por el contrario, un cientifico puede no ser anarquista por carecer de
conducta humana hacia sus semejantes. De modo y manera que obrar y saber no siempre los llevan
los hombres de la mano por los caminos de la vida, y lo prueba el hecho de que los poseedores de
elevados conocimientos cientificos son los que crean esos terribles artefactos destructores, con los que
se diezma al género humano, pues por ellos estamos ti y aquél y yo amenazados de muerte. Esos
estragos inhumanos que, en general, ve el hombre cientifico con frialdad, conmueven profundamente
al hombre anarco que busca y desea la convivencia armoniosa con sus semejantes y de ellos entre si.

Pero vayamos los dos, ti y yo, despacio, pasito a paso. Las relaciones entre anarquismo y ciencia, dices,
son indisolubles. Si el anarquismo deja de ser cientifico en la bisqueda de la verdad y de la justicia, pierde
sus propias esencias y sus propios fundamentos, cuya afirmacion me parece forzada y poco cientifica.

Primero: porque siendo, como es el anarquismo conducta del hombre hacia el hombre y estando esa
conducta —ese anarquismo— subordinada totalmente al querer y al hacer del individuo, es éste, y sélo
él, quien puede relacionar el anarquismo con la ciencia, su idealidad con su instrumento, y él quien
puede imprimir caracter a todo cuanto toca y crea, el anarquismo incluido, que no fue ni es ni podra
ser jamas un hecho real si el hombre no lo actta, porque sin el hombre, el anarquismo no puede tener
existencia.

Segundo: porque es impropio afirmar, como afirmas al decir: ... el anarquismo es, como la ciencia, una
busqueda acuciosa y permanente de la verdad. Y de esa busqueda de la verdad nace su moral y su filosofia,
fundamentales ambas en aquellos conocimientos prodigados por el saber cientifico, volviendo a reafirmar
mas adelante que las concepciones andrquicas nacen precisamente de ese saber cientifico.

Bastante confuso es el parrafo, pero haré esfuerzos para entender lo que dices o quisiste decir. Vamos
a ello.

(De modo que el anarquismo, y pregunto para enterarme mejor, es una btisqueda de la verdad, no
la vida libre vivida y actuada por el hombre? ;Y de modo, también, que de la tal bisqueda nace su
moral y su filosofia sin que el hombre intervenga para nada en ese parto, puesto que esa moral y esa
filosofia no se fundamentan en los sentimientos del hombre sino en el saber cientifico? ;Y de modo,
por tercera vez, que las concepciones anarquicas no se cuecen en la mente del hombre, sino quenacen
precisamente de ese saber cientifico? Por creerlo asi, dijiste antes: Fuera de la ciencia no hay anarquismo
posible, negandole con eso toda posibilidad de ser anarquistas a tus hermanos en humanidad que no
sean cientificos. Y todo eso que, como comprenderés si te detienes a reflexionar un poco, es abstraccién
pura —no he querido llamarle metafisica aunque bien lo merece—, lo dices porque no ves al hombre, tu
hermano, no lo sientes en ti, pues si lo sintieras, si te sintieras hombre, no afirmarias que fuera de la
ciencia no hay anarquismo, que es tanto como confesar que td, que no eres un hombre de ciencia, que
no eres un cientifico, no eres ni puedes ser anarquista. Y dices cosas tan peregrinas, negando en ti lo
que por otro lado afirmas, porque para ti la ciencia y el anarquismo son una especie de diosecillos que
rocian con sus efluvios s6lo a ciertos seres que ellos eligen, a ciertos elegidos. Y eso, compréndelo, es



tergiversar los conceptos de ciencia y de anarquismo, llevar la ofuscacion a las mentes de los jovenes
que nos leen, perturbarlos, embarullarlos, imposibilitarlos para el saber y prepararlos para el creer, pues
anarquismo —y lo repito aunque le dé otra forma a mi pensamiento—, no es en si mas que la expresién
de los sentimientos y de los pensamientos del anarquista transformados en voz y en vida, en palabra y
en hecho, pudiendo ser o no ser ese anarquista un hombre de ciencia. Es decir, primero, el anarquista;
después, el anarquismo. Primero, el hombre; después, su creacion, incluida en ella la ciencia.

Como tu sabes, desde que el hombre tuvo conciencia de si, quiere aduefiarse del planeta, pues lo
considera como casa suya; pero ahora, no conformandose con decirlo, desea que esta casa sea realmente
de él, no de la Sociedad, afirmando que la Tierra es la Tierra del hombre, por lo que le interesa la casa
y, con ella, la libertad de vivir. Siendo esto asi, su moral, que nace, crece y vive en él, por ser creaciéon
suya, es logicamente moral del yo humano, relacionandose libremente con los otros yo que componen
la humanidad y viven en su casa. Ese yo, que es el hombre, se reconoce a si mismo como parte de la
naturaleza; mejor dicho: como producto de todas las fuerzas y productos de la naturaleza, lo que le lleva
a pensar que por haber alcanzado su autonomia, sélo tiene responsabilidad ante si, pues al descartar a
los dioses de su mente, ha adquirido conciencia de su persona. Hoy, aun sabiéndose naturaleza, quiere
influir e influye en ella, acomodéandola a sus necesidades, haciendo mas agradable, por menos inhdspita,
su propia vivienda. Y al decir vivienda del hombre, digo la tuya, la de aquél y la mia: la de todos, la de la
completa familia humana. De este sentido de vivienda familiar, por ampliacion, surge en la mente del
hombre el sentimiento de fraternidad, de hermandad humana. Y de ese sentimiento, como por natural
derivacion, nace su anarquismo y su moral, trato noble y generoso a sus hermanos, lo que antes no
sucedi6 porque se desarrolld en un ambiente sin ética, como los animales, en donde predominaba la
garra.

Si para Aristoteles el hombre es un animal politico, o sea un hombre que se debe a la polis, Y para el
sabio de la Edad Media un animal en el que Dios puso un alma inmortal, para el hombre de hoy, para
nosotros, que hemos aprendido a estudiarnos, el hombre es un ser auténomo consciente de si mismo.
Es decir, que si el hombre de ayer se consideraba prisionero de la Naturaleza y de Dios, los que no pocas
veces confundia en su imaginacién, hoy se ha dado cuenta de que puede vivir, aun en la Naturaleza,
auténomamente, sin amos y sin dioses.

Ahora bien, aceptado que desde el lejanisimo ayer hasta el hoy presente el hombre ha sufrido cons-
tantes cambios, fuerza es aceptar que del hoy al mafiana cambiaré, o sea, que no ha adquirido todavia
su total desarrollo, por lo que el actual, por mucho que se esfuerce, no puede llegar a concebir como
sera el hombre, su sucesor, en el futuro, ni cual sera su potencialidad creadora, ni como comprendera la
vida y la vivira, ni cémo influird en la naturaleza de la cual se sabe parte, y si ignora en absoluto cémo
sera el hombre de marfiana, estd moralmente incapacitado para dictarle leyes, que han de tener vigencia
en el futuro y lo esclavizaran.

La finalidad de las especies, afirma un gran bidlogo, es la de albergar y proteger la célula sexual. Todo
el trabajo de todos los individuos de todas las especies se reduce a eso. De ahi que se propaguen, que
cambien y se mejoren. No es igual el trabajo, el hacer, en las especies, pero el individuo de la nuestra ha
adquirido conciencia de su actuar y obra como humano; piensa, y, porque piensa, no sélo evoluciona
por el influjo de fenémenos naturales que sobre él obran, sino que cambia porque quiere mejorarse, y
porque lo desea, lo consigue. Por eso, aun siendo naturaleza, la transforma, protegiendo su célula sexual,
si, pero protegiendo también y educando para la hombria al hijo que de ella nace.

Si se escribiera la historia del organismo humano, o, mejor, de los organismos, se comprenderia que no
son como fueron —Darwin nos hablé de ello—. Esos cambios organicos surgieron por evolucién, como
surgio la vida en el planeta, de modo que la historia del hombre es un grado avanzado de la historia de
la Tierra. Cuando la vida, que hace su aparicién en particulas microscopicas, va pasando de lo simple
a lo compuesto, y cuando aquellas vidas van uniéndose en una nueva fase de individualizacion, se van



creando organismos, y en el hombre, por continuada e ininterrumpida progresion, va apareciendo la
mente. Asi, mente e individuo humano tienen un mismo origen. No obstante, la naturaleza continia
siendo a-mental, lo que debe ser tenido muy en cuenta para formarnos un juicio claro y preguntamos
si lo a-mental pudo transmitir pensamientos y sentimientos a la criatura mental; si lo a-mental pudo
enseflar moral y anarquismo al hombre, pues si quien carece de mente se halla imposibilitado para
formarse un juicio, ni en la naturaleza ni por ella pudo ser creada una ética anarquica. Las fuerzas
naturales actian sobre los organismos, pero no sobre las creaciones de la mente, no sobre los actos
conscientes de la criatura humana, pues si le marcase rumbos al hombre en cuanto a su pensar y su
sentir, por ser esclavo por naturaleza, no hubiera podido pensar en su libertad y menos actuarla, o sea,
no hubiera podido dar nacimiento a esa hermosa idea de anarquismo, que es libertad pensada, sentida
y vivida por éL

La éticala cre6 el hombre, que es el inico ser que en nuestra casa planetaria piensa y, por consiguiente,
crea, siendo también el unico que discierne, forma juicios, deduce, de modo y manera que la ética ni
tiene su origen en las leyes naturales, ni menos tienen ni pueden tener éstas influencia decisiva en el
desarrollo de las sociedades que el hombre ha creado que es lo que td afirmas y sostiene Kropotkin,?
equivaliendo tal afirmacioén a asegurar que ese sistema social, al que llamais comunismo libertario, no
tiene raiz humana, aun adoptado por el hombre, sino raiz natural, como hijo de la naturaleza, por lo
que es obligatorio aceptarlo por no poder rechazar lo ineludible. Y esto es creer no soélo en las ideas-
fuerza de Fouillée y las no menos poderosas e inevitables fuerzas proudhonianas de justicia, que obran
sobre el hombre, sino que llegais, aun sin quererlo, a aceptar una especie de revelacion por medio de
la cual tomais conocimiento con el comunismo libertario que la naturaleza os ofrece y del que os hacéis
adeptos, cayendo en la creencia, que no en la ciencia. De esa creencia nace en vosotros, como en todos los
demas creyentes del planeta, el tabuismo, que, por inexcusable y fatal, os hace exaltados e intolerantes
fanaticos.

Creo que fue Protagoras el que dijo —y si no fue aquel griego, fue otro pensador de su estirpe— que
el hombre es la medida de todas las cosas, y dijo bien. El hombre fue el que midi6 las cosas, porque de
esas cosas del hombre él fue el creador. Por eso no es tampoco cierto lo que dices al afirmar que la
ciencia ha liberado al hombre de las mas duras cadenas que lo ataban a sumisiones voluntarias, ni que
le ha abierto los caminos de otras liberaciones, pues si la ciencia tuviera el poder de libertar al hombre,
seria porque esa criatura que el hombre dio a luz —esa herramienta—, era superior a él por tener vida
propia, particular y suya, independiente del que fue su creador, lo que ni es ni puede ser verdad. Si por
uno de esos cataclismos que podrian tener lugar en el Cosmos, el hombre desapareciese de la Tierra, en
nuestro planeta no podria haber ni ciencia ni anarquismo. Sin el hombre creador, en nuestra abandonada
y destrozada casa no habria luz humana ni luminosa ciencia.

Yo dije en mi libro Los caminos del hombre que el anarquista confiesa no haber llegado todavia a
descubrir las infinitas armonias humanas que actualmente se viven o pueden ser vividas, por lo que no les
hace a sus hermanos, como hace el comunista libertario, el triste regalo de un sistema de vida, ni les habla
de una doctrina salvadora en la que deben creer, sujetando su vida y subordinandola a normas trazadas de
antemano. Enamorado de lo bello —belleza del pensar y del hacer—, les habla a los hombres de la belleza
por él descubierta, creada, intuida o sofiada, pensando que lo que debe regalarles es mas bien una inquietud
que una realidad, un anhelo de vida bella y no un sistema de convivencia, un ansia para la ascension y
no una formula para la quietud, pues quien ama la libertad, suya y del género humano, por delicadeza y
por ética no puede convertirse en legislador. Como tiene confianza en los hombres —agrego hoy—, sabe

?Cuando se acepta a un maestro ciegamente, creyendo que cuanto dice es verdad, y que solo lo por él dicho es verdad, el
creyente deja de pensar, porque el fanatismo, que en él hace su aparicion, excluye el pensamiento y la necesidad de pensar.
Ha encontrado un Redentor y lo sigue.



o intuye que en cuanto a concepciones anarquicas —modos de vida libre— ellos llegaran mas lejos de
lo que él se imagina, viviendo, no de una sola manera, sino de mil diversas formas. Y ése es el respeto
y ésa la libertad que el anarquista de mi familia pregona y vive, instando a sus comparfieros a que sean
armoniosos entre si'y con los demas, porque intuye que esa armonia, sentida y vivida de diversos modos,
dara paso a la armonia vivida por los hombres, que, por no ser iguales, no pueden someter sus vidas a
uniformidad sin quebranto de su salud moral.

Y en eso, tan sencillo y dificil, se funda mi anarquismo, que no es solucion politica ni tampoco social,
pero que es un vivir armonioso, libre, cordial e individual entre las criaturas de la familia anarquica y
humana. ;La forma? Ya la encontraran los que hayan de vivirla, pues los programas, de los que nacen
los c6digos, no son nunca anarcos.

Te he dicho por ahora. Y te he dicho todo eso y contintio diciéndote muchas cosas mas en las paginas
que siguen a esta carta, porque nos leen los jévenes y no podemos decirles, sin inducirlos a error, que
la ética anarquica sélo puede deducirse de las leyes naturales, pues, repito, quien da vida al anarquismo
y a la ética anarquica es el hombre, nuestro hermano.

Comprenderas, por lo tanto, que mas que a vosotros, comunistas libertarios, me dirijo con este libro a
los que sienten prevencion o repugnancia hacia el anarquismo, teniéndoles miedo a los anarquistas por
creer, como les dicen los diccionarios, que anarquia es desorden y desconcierto porque los anarquistas
son unos locos desorbitados.

Recibe mi saludo sincero y cordial.

Miguel Gimenez Igualada
México, julio del 68.



Primero, el nombre

En estos ultimos tiempos, horribles tiempos de confusidén de ideas y morales, de abandono de rumbos,
como si se hubieran extraviado todos los juicios porque los cerebros nadasen en el caos, pocas veces he
sido sacudido tan violentamente como al leer la declaracién (confesién podria ser llamada) de uno que
se llama anarquista, y que en seguida copio: ... quiérase o no, el equivoco de la palabra anarquista a secas
sigue siendo uno de los mayores obstdaculos con que tropezamos en la propaganda de nuestras ideas.

Muchas veces, muchas, he leido frases y juicios despectivos sobre el hombre anarquista, sobre la
palabra anarquia y sobre anarquismo; pero siempre fueron juicios de gentes que tenian prevencién
hacia esas palabras por sentir horror hacia ciertas actividades de la mente y del hecho. El anarquista era
ateo, irreverente, iconoclasta y negador absoluto de la autoridad, y las acciones a que se entregaba en
virtud de sus conceptos de la vida, repugnaban tanto a los religiosos como a los politicos. Pero ahora,
aunque la actitud no sea nueva (Malatesta y Fabbri se llamaron indistintamente socialistas y anarquistas;
Nettlau abus6 también de tal licencia; en el Movimiento Libertario Espaiiol se emplean ambos vocablos
sin distincion, con lo que ayudan a confundir), no sélo recrudece la confusa indiferenciacién, sino que
se llega a afirmar que llamarse anarquista es un estorbo, o sea, que esa palabra causa un trastorno, un
perjuicio, un mal. Indudablemente, es la primera vez que alguien se atreve a decir que para propagar
las ideas anarquistas es un obstaculo llamarse anarquista, lo que seria igual a afirmar que para vender
oro de ley no debe decirse que se vende oro, sino laton.

Yo comprendo que lo sea para algunos, y sé a ciencia cierta que lo es para muchos; pero sélo cabe
hacerles una amigable invitacion: aquellos a quienes les moleste o estorbe el nombre, que se lo quiten,
que se lo borren. ;Por qué han de llamarse anarquistas los socialistas? ;Por qué han de continuar lla-
mandoselo los que lo consideran como un estigma? ;Por qué no han de poder tirarlo a la calle los que
lo aguantan como un pesado fardo, y por qué han de continuar llevandolo a cuestas los que no pueden,
no saben o no quieren ser lo que el nombre indica? Los que no pudieron ser nunca anarquistas, hicieron
mal en llamarselo; los que, por repugnancia a la palabra, no quisieron serlo, cometieron crimen contra
si mismos al colocarse un nombre que consideraban pernicioso e indigno; los que no saben serlo por
hallarse incapacitados para llevar a la practica la severisima ética de no ejercer sobre ninguna criatura
humana actos de gobierno, deben abandonarlo.

Los nombres indican lo que los individuos son, y quien voluntariamente acepta un nombre o se lo
pone, haciendo que los demas lo llamen y conozcan por él, debe esforzarse en honrarlo, porque se
honra al individuo honrando el nombre por el cual se le conoce, ya que tener nombre es tanto como
tener crédito, puesto que en el nombre se refleja la persona, su moral y su fama.

Los que carecen de nombre forman la masa, que es tanto como oscuridad, montén informe, pues los
que la componen carecen de nombre por carecer de luz. Masa, nombre colectivo cuando se refiere a
conjunto de seres innominados de nuestra especie, es, a su vez, despectivo, porque repugna y hiere la
sensibilidad del individuo, del nominado, del hombre. En la masa todo es pesantez: no tiene cerebro, ni
viscera cordial.

Sino hubiera otra diferencia entre socialista y anarquista, bastaria saber que el socialista es el amigo
y propagador de lo social (del conglomerado, del montén, de la masa), mientras que el anarquista es el
gran amigo de la unidad hombre. El anarquista trabaja por la desintegracion de la masa: quiere unidades
humanas de verdadero valor, hombres de ideas limpias y refulgentes, cerebros que sean capaces de



irradiar luz, por saber que s6lo con hombres-hombres seré posible vivir una vida armoniosa; el socialista
necesita de la masa, sin la cual no viviria (la palabra nefanda es creacién suya), porque desprecia a la
unidad. Si pudiera, nos reduciria a todos a ceros humanos, tal y como hizo en Rusia y hace ahora en
Cuba y en China.

El anarquista crea esencias de humanidad; primero, en si, ayudando y estimulando a que los demas
las creen en ellos y para ellos, porque no sélo intuye, sino que ademas sabe que las unidades humanas
con brillante ética, no sdlo no se dejan gobernar, pero que tampoco quieren gobernar, puesto que para
él gobernar y prostituir son la misma cosa. Entre hombres libres no es posible el gobierno (esa actitud
a-gubernamental tiene un nombre Gnico y bien expresivo y sonoro: an-arquia); para que existaarquia es
indispensable que haya masa, seres sin nombre, gentes que desconozcan la propia estimacién. La labor
anarquica —cultivo de valores humanos en los individuos de nuestra especie— es la de hacer sentir a
todos el vehemente anhelo de elevarse a la hombria, pues cuando un hombre se eleva, cuando se siente
excelso, no desciende jamaés.

Hasta ahora posiblemente hubo necesidad de que el anarquista fuese el Gran Destructor, porque cre-
y6 que era util nivelar el camino por donde habian de ir las generaciones que le siguieran; pero hoy
debe trasponer con toda gallardia los linderos de la Destruccion para empezar a trabajar en los terrenos,
todavia virgenes, de la Creacion. Si, aunque parezca paradoja, todavia se mantienen en la méas pura virgi-
nidad las nobilisimas acciones que nos pueden aproximar a los hombres, haciendo posible la concordia
entre las criaturas de la especie humana; todavia la bondad es lo inédito. Y la bondad sélo el que ama
al hombre puede plantarla en la tierra: el anarquista. Ya vemos si tiene una gran labor a realizar.

Pero para empezar esta gran labor, altamente moral y amorosa, de lo libérrimo contra lo rebafiego, de
la noble conducta contra la inconducta, de lo anarquico contra lo gubernamental, es preciso, primero,
ostentar con orgullo el nombre de anarquista para saber quiénes y cuantos somos, quiénes, en este
borroso y oscuro caos de apetitos de mando, se atreven a ser los Grandes Negadores de la Autoridad,
porque solo entre ellos apareceran los Grandes Constructores de la Libertad que el mundo necesita, ya
que no es un regalo de los dioses, sino que la engendran y paren los hombres. Por eso, es 1a hora de decir
ipresentes! los que no se avergiiencen de llamarse anarquistas, y es también el momento de arrancarse
el nombre los que lo consideren como un obstaculo.

Tirar el nombre es tanto como tirar al arroyo anhelos de mejoramiento y esperanzas de armonia
humana, y recoger el nombre para levantarlo hasta la altura de la frente limpia y gritarlo al mundo al
pasar por los labios, es tanto como declararse amoroso y virtuoso entre la podredumbre del ambiente
y la fiereza de las costumbres.

Se confunden palabras, conceptos, acciones y morales llamandose indistintamente anarquista y so-
cialista, anarquista y comunista, anarquista y colectivista, anarquista y libertario, como si todo fuera
igual y lo mismo. Y no lo es. Ni las palabras son sindnimas, ni las acciones idénticas ni las morales
semejantes. Si lo fueran, los hombres que de tan diferentes maneras se llaman, serian coincidentes. Y
no coinciden porque piensan de diferente forma, no actiian de la misma manera ni observan la misma
conducta.

El socialismo, el colectivismo y el comunismo son programas, sistemas; el anarquismo, atrevidisima
concepcién de vida libre, esta por encima de todos los programas que sujetan la vida a una formula.

Cuando el socialismo, el colectivismo y el comunismo no pasan de la esfera del pensamiento, no
ofrecen peligro; pero el peligro existe cuando, por ser formulas elaboradas a priori quiérese, a fortiori,
obligar a los hombres a que sujeten su vida al programa que algunos videntes trazaron, puesto que para
obligar necesitan echar mano del aparato represor de los gobiernos.

Ni aun libertario y anarquista son palabras sinénimas. Libertario es el amigo de la libertad; acaso el
que la siente, la pregona y quiere vivirla; pero anarquista es el creador de su libertad, pues la libertad
no es un estado de naturaleza, sino concepcién y creacion del hombre.

10



En la linea ascensional de lo animal a lo humano, el primer peldafio lo ocup6 el liberal, el que sinti6
y entrevi6 la posibilidad de vivir en libertad, gran avance de la mente en el caos ferozmente autoritario
del hombre primitivo; el segundo lo ocupa el libertario, heredero del liberal; pero en la cispide esta el
Creador, el hombre, el anarquista, el que yendo mas alla y siendo algo mas que naturaleza, crea libertad,
nuevo componente que no estaba en el cosmos. Por debajo del liberal, primeras nobles inquietudes del
hombre para alcanzar su libertad, esta todo lo autoritario, incluido en ese fondo cadtico el socialista.

Pongamonos un nombre claro, limpio y refulgente, porque es necesario que sepamos lo que somos y
los que somos, y no nos avergoncemos de llevar el nombre que muchos pisan y otros tantos desprecian,
si es que estamos dispuestos a honrarlo honrandonos. Anarquista es un bello nombre, el mas bello
nombre que puede sonar en labios humanos. Despreciado y sucio, podemos hacerlo luminoso si sabemos
iluminarlo con la luz de nuestros mas excelsos pensamientos, y dulce si logramos que tenga gusto a
mieles porque sobre él destilemos los mas exquisitos sentimientos de nuestro corazon.

Si, si, anarquista es bello nombre, tan bello, que decir anarquista es tanto como decir hombre que va
tejiendo con su hermosa y limpia vida un bello poema de libertad.

11



El gran creador

Para probar la inexistencia de Dios se necesitarian tantos volimenes, por lo menos, como se han
escrito para probar su existencia; pero después de que la humanidad se llevase escribiendo dos o tres
mil afios sobre tal negacion, Dios existiria en el cerebro de cualquier supercivilizado o de cualquier
supersalvaje, que asi, aunque al contrario, ha ocurrido con la afirmacion de su existencia.

No tiene, pues, importancia alguna negar o afirmar la existencia de Dios; es mas importante desco-
nocerlo o afirmarlo en absoluto; es decir, que Dios no constituya problema para el hombre porque haya
transpuesto el clima de Dios y hasta el del ateo, o que Dios sea su problema fundamental. El que lo des-
conoce, es porque no lo necesita para su cotidiano vivir; el que lo necesita, es porque, careciendo de luz
interior propia, no puede bastarse a si mismo, teniendo pendiente su vida de fuerzas extranas. (Noto, a
poco de escudrifiar en la vida, que el que mucho se esfuerza en probar su inexistencia, cree en él, porque
si niega a un determinado Dios, se forja para su uso una deidad cualquiera: un simbolo, un partido, una
organizacién). Si con los conocimientos que el hombre actual posee, fuera posible que se desvinculase
(desvincular no es, en este caso, olvidarse) de todo lo aprendido y estudiando nuevamente la vida, nos
regalase una nueva teoria del vivir armonioso, posiblemente ése haria mas bien a la humanidad que
todos los que se entretienen en negar a los dioses y en romper las viejas filosofias, pues mientras los
cerebros trabajan con negaciones, no afirman, y en tanto que las manos se dedican a romper, no crean.

Investigar, con Platon, el Ser, o con Spinoza las Leyes del espiritu, sigo creyéndolo tarea vana para
los hombres actuales, pues no en balde hemos llegado al afio presente (1968) de la era cristiana; pero
aferrarse a los sistemas creados por Hegel o por Marx lo considero tan insensato como sujetar la vida
al ritmo que quiso y quiere imprimirle la Iglesia.

Mientras Platon, negando lo fisico, se remonta, para unos, desciende, segtin mi opinion, a lo abstrac-
to, porque pierde contacto con los hombres de su tierra y de su época, volviéndose extrafio a ellos, tal
y como ellos, a su vez, se le hacen extranos a él. O mas claro, mientras busca y cree encontrar a Dios
(abstraccion) pierde de vista al hombre (Unica realidad). Asi Marx: construye un tinglado (sistema) en
su imaginacion; inconscientemente deifica lo creado; al deificarlo, lo considera Verdad Suprema, y al
percatarse de que ha hallado la Verdad (revelacioén), desconoce al hombre como ser pensante, querien-
te y determinante de sus actos, y quiere soldarlo, como entidad comiente (devoradora de cosas) a las
leyes econdmicas por €l descubiertas. Fijandonos en el tan importante problema del vivir humano, tan
abstracto es Platon como Marx, y tanto desconoce al hombre real el uno como el otro.

Hasta ahora, transformado en cosa abstracta, se ha hablado del hombre moral, politico, comunista o
catélico, y hasta de la unidad humana como substancia quimica (materia) o como hijo de Dios (espiritu),
sin querer fijarse que el hombre es mas que todo eso, porque es creador de la ciencia, del comunismo,
de los dioses y de si mismo, por lo que vale tanto como él y més que sus criaturas (ciencia y dioses).
Como ser pensante, se escapa de las Ciencias Naturales, que él cred, no pudiendo ser estudiado sélo
como perteneciente al reino animal; como ser que siente, se sale de las Matematicas, por él inventadas,
no pudiendo ser considerado como un guarismo, ya que el hombre, aun siendo uno es cosmos.

La Ciencia del Hombre no ha sido todavia expresada. Y no ha sido expresada todavia porque debe
empezar por el condcete a ti mismo, primer principio del conocer.

No sé si atreverme a decir que la anarquia (negacién suprema de dios, del Estado y de la ciencia como
regidores de la criatura humana) es la que estudia al hombre como ser complejo y Gnico en el cosmos,

12



por lo cual la anatomia, la biologia y la moral no deben ser consideradas més que como exploraciones del
hombre para llegar a su propio conocimiento, es decir, no al hombre como ser genérico, sino al hombre
como unidad tnica (psicologia) que no admite comparacion, ya que, sabido es, una unidad hombre no
es nunca igual a otra unidad hombre. En este caso, las matematicas, a las que se consideraban como
las verdaderas ciencias exactas, fracasan, ya que la igualdad no existe en la naturaleza, no existiendo,
por consiguiente, lo homogéneo. La ciencia del vivir armonioso, todavia increada, pero que ya intuye
el anarquista, tiene que tomar claros derroteros y arrancar del hombre, punto de arranque diferente y
hasta contrario a los seguidos hasta ahora.

Sinos detenemos un poco a meditar, veremos que esas ciencias y esas filosofias y esas morales, todas
desconocedoras del hombre, ya que lo consideran bien como materia, bien como espiritu, ora como
animal o como racional, se desenvuelven en un mundo de abstracciones, haciendo del ser real, del
hombre, un ente metafisico, ya lo miren con los ojos de Platon, bien con los lentes de Kant, de Hegel
o de Marx. Todos cuatro, cada uno a su manera, viven en el mundo de las ideas, porque todos cuatro
consideran que el hombre vive hundido en ese mundo. Ninguno de ellos plante6 el problema del ser
humano como tal ser humano, y mientras Platén y los platonicos viven en el mundo de las ideas vivas,
Kant y los kantianos viven en el del conocimiento (in abstracto), Hegel y los hegelianos quedaronse
parados en el momento del pensar racional, y Marx se estancé en un materialismo histérico, que no es
materia ni tampoco historia.

El anarquista, tirando el lastre de todo lo pasado, tiene que traspasar esas barrerasy crear su tiempo, el
tiempo del hombre. Imaginémonos por un momento que el hombre no existe, y nos imaginaremos acto
seguido la nada humana, en la que no puede haber ni ideas vivas, ni conocimiento, ni pensar racional,
ni materialismo histérico. Axiomatico es que sin el hombre no hay ni humanidad ni humanismo, ni
ciencia, ni arte, ni ética ni estética. Todo cuanto el hombre cre6 para su mal, para su encadenamiento,
debe recrearlo el hombre nuevo para su bien, para su libertad.

No podremos conocer al hombre sino creando el tiempo del hombre, el clima del hombre y la ciencia
del hombre, porque en ese tiempo, en ese clima y en esa ciencia, el hombre, y unicamente él, sera
actor, espectador y espectaculo, es decir, todo. Si el hombre llena todo, podremos estudiarlo, podremos
estudiarnos, adquiriendo no el conocimiento de las ideas vivas, si el conocimiento del hombre actuante.
Entonces, todo girara en torno del hombre, y la ciencia sera su criatura, no su dueiia; el arte, su creacion,
no su amo, y el conocer, el natural ejercicio y esparcimiento de su mente clara.

El Gran Negador, que hasta ayer fue el anarquista, debe transformarse en el Gran Creador, arrancando
al hombre de todas las viejas filosofias que lo tienen encadenado.

13



Creer y crear

Si nos entretenemos, aunque solo sea ligeramente, en considerar las dos principales teorias que ha-
blan de nuestros remotos origenes, nos hallamos con la que sostiene que Dios cre6 al hombre a su
imagen y semejanza, por lo cual fue, es y sera inmodificable, puesto que no es posible modificar la obra
del Supremo Hacedor, y con la que nos dice que el género humano es producto de una lentisima transfor-
macién sufrida por ciertas especies animales, sus antecesoras, en el curso de las edades. Es decir: segin
unos, el hombre es hijo de Dios; segtin otros, sus origenes se remontan a las primeras manifestaciones
de vida en el planeta. Su mas lejana abuela conocida seria la amiba.

De estos dos conceptos derivan —obligatoria logica— otros dos: la inmutabilidad del hombre y su
transformacion; o sea un fatalismo de ser como es en virtud de una aceptada aunque desconocida ley
ultrapoderosa y, por lo tanto, incontrarrestable, y una actividad perennemente renovadora. El primer
concepto cierra las puertas a toda esperanza de mejoramiento (el sino y el destino estan ya trazados por
la Suprema Sabiduria); quien posee pensamientos propios experimenta no sélo el goce de vivir, sino el
placer de sentir y saber que puede mejorarse por su esfuerzo, cambiarse por su voluntad, perfeccionarse
por la educacién y afinar sus potencias y facultades por medio de un ejercicio perseverante.

La terrible lucha sostenida desde hace milenios en el seno de nuestra especie ha extraido sus fuerzas
de esos dos opuestos conceptos: por el primero debemos permanecer estacionarios, tal y como Dios nos
hizo; por el segundo necesitamos, para nuestro regocijo, satisfacer nuestras inquietudes. En un caso nos
dirige y nos salva Dios, ya que él nos dio el ser para adorarle; en el otro nos salvamos nosotros, ya que
poseemos lo necesario para hacer nuestra vida agradable y bella. O sea: por el primero no somos libres,
no podemos ser libres, sujetos como nos hallamos a fuerzas extrafisicas que nos determinan y dominan;
por el segundo si somos libres, puesto que podemos crear nuestra libertad, creando, a nuestro agrado,
nuestra propia manera de vivir.

Religion se llama el primer enunciado; anarquia se llama el segundo. En aquélla, que llena la vida del
género humano, perturbandolo, el ser es una cosa de Dios; para el anarquista, Dios es menos que una
cosa del ser, puesto que es sélo una abstraccion, una lucubracién, una fantasmagoria.

Y aqui nos tropezamos con la mas grande de las paradojas: los que a si mismos se llaman espiritua-
listas (Dios es el Espiritu puro), se conservan brutalmente pegados a la animalidad, mientras que los
despreciados materialistas, los escarnecidos transformistas, llamados, con rencor, evolucionistas, que
se enorgullecen de ser hijos de humildisimos protozoarios unicelulares, rompieron el cordén que los
mantenia unidos a la animalidad, y, al crearse hombres, crearon lo humano.

La humanidad no ha podido ser creada por los espiritualistas, que ellos tuvieron bastante con crear
el espiritu; la humanidad —ascensioén de una parte de la especie— la cred el hombre con su esfuerzo.
Todo lo espiritual es, por consiguiente, a-humano; todo lo humano es, por la misma aunque contraria
causa, a-teo. En la casa de Dios no cabe el hombre; en la casa del hombre no puede vivir ese fantasma
porque la realidad humana excluye la irrealidad divina. Son dos afirmaciones que niegan los signos
contrarios: religiéon, que es religar, atar, sujetar, niega totalmente la libertad individual; anarquia, que
es negacion de toda fuerza impositiva y de toda obligatoria sumision, significa libertad del individuo.
Por lo tanto, lo teoldgico y lo humano se excluyen entre si; y tan se excluyen, que en el curso del vivir,
los partidarios de Dios han declarado siempre enemigo al individuo, destruyéndolo para que triunfase
la idea de divinidad, porque la creencia, por ser ciega, es brutalmente feroz, ya que atribuye verdad a

14



la que supone palabra dicha por algin dios hace diez mil aflos, y niega la verdad cientifica descubierta
hoy por el hombre.

Creencia y creacion son dos actos contrarios de la mente. El creyente puede ser sacerdote —y también
verdugo—, el creador es siempre anarquista porque, por lo menos en el acto de crear, es siempre un
hombre libre.

Y al llegar aqui me topo con quien asegura que creer y crear son actos iguales. Mas: que para crear
hace falta creer.

Quien cree en la felicidad futura, como cree quien afirma lo anterior, es, ni mas ni menos, que el que
cree en la gloria de Dios, pues creer es tener por cierta una cosa que no esta comprobada o sea demostrada
y en esa cosa improbada y hasta improbable, o sea irreal, no se puede creer, puesto que nadie puede
asegurar, refiriéndonos a la felicidad, qué rumbo tomara la humanidad y si le interesara o no lo que hoy
llamamos felicidad. Asi, en la felicidad puede pensarse, imaginarsela, pero no creer en ella, porque esa
creencia se pareceria a la Diosa Razon de los revolucionarios o la Gloria Celestial de los cristianos.

Siendo crear sindnimo de inventar, lo contrario de crear es creer, pues el que cree tiene ya todo el
alimento que su cerebro en huelga necesita. O sea: no tiene necesidad de inventar y no inventa, no crea.

El arado no lo invent6 ningln creyente en él, sino un necesitado de crear una herramienta que le
ayudase a remover la tierra; el que andaba descalzo, sin importarnos ahora por qué procedimientos,
inventd las sandalias, de las que derivaron los zapatos, encontrando que su invento, su creacion le
proporcionaba el placer de andar calzado, superior al de andar descalzo; y calzado o descalzo, pero con
su cerebro alerta, el que tuvo que mover grandes pesos, invento la rueda que, a lo mejor, fue en principio
un tronco de arbol que lo echd a rodar; con la rueda ya en funciones, pudo inventar la maquina, y de la
maquina fue a la imprenta, en la que imprimié un libro, fecha auroral de la humanidad. Se desorientaban
los marinos en el mar por no tener horizontes que les sirvieran de referencia, y el nauta invent6 la
brujula. ;Y quién podra negar que fueron inventores Newton, Laplace y Darwin? ;Y quién se atreveria
a decir que Cervantes fue un creyente por el hecho de inventar, o sea crear, el Quijote? Decir que se lo
dictd Dios, sélo se le ocurrié a Unamuno.

A creer solo podemos darle una acepcion verdadera y rotunda: creer es aceptar como verdad lo que
el entendimiento humano no puede comprender. Y esa creencia es pura religion. Las demas acepciones
de creer son indirectas, derivadas, puesto que el verbo creer que familiarmente se emplea en ciertas
formas, puede muy bien ser cambiado por otro. Ejemplo: Creo que Fuanito ha ido a la escuela, en cuya
oracion el verbo creo, que no afirma nada, como cuando se dice: creo en Dios, puede ser cambiado por:
sospecho o me parece que Juanito ha ido a la escuela, de cuya sospecha ha sido desterrada la creencia. Lo
mismo podemos suplantar ese creer con verbos como suponer, conjeturar, imaginar, entender, estimar,
etcétera. Asi creo pertinente que frenes tu lenguaje, puede transformarse en considero que, por tu bien,
hables mas comedidamente, y ello no iria en menoscabo de la claridad.

Y vamos desenterrando creencias, pues los creyentes se disfrazan de mil modos diversos. El que afirma
que tiene fe en sus ideas, sean ellas las que fuesen, es un creyente que considera a sus ideas —que tendria
que ser averiguado si eran suyas— superiores a él mismo. Y nada tendria que reprocharsele si no se dijera
hombre libre, aunque como veremos, no lo sea, puesto que dice: La fe, nuestra fe anarquista, es pasion
ideologica, intenso querer que nos estimula a obrar... Afirmando mas adelante:Sin la fe, sin la llama del
ideal, que se enciende mds y mas al chocar con otros ideales opuestos, se apagaria nuestra voluntad de
pensar y hacer y hasta nuestro escaso saber. Y esto, aunque lo escribe un hombre que se llama anarquista,
no es anarquismo.

Veamoslo:

En su sentido recto, que es sentido religioso, fe, primera de las virtudes teologales, es una luz y cono-
cimiento sobrenatural con que sin ver se cree lo que Dios dice y la Iglesia propone. Asi, tanto los tedlogos
como los filosofos aseguran que fe es creencia. Por eso, el hombre libre, el anarquista, no habla nunca

15



de fe, sino de razon, pasando por el tamiz de su mente todo cuanto las religiones enseflan y pregonan.
Aceptar la fe en las ideas es tanto como aceptar la revelacion, pues si la idea es hija del hombre, sera al
hombre a quien deberia tenérsele fe, puesto que la idea es la tarea que cumplié su pensamiento. Vale
decir: la idea se genera en la mente del hombre. No hay, por lo tanto, que tenerle fe, porque no es una
divinidad.

Si se relee el parrafo ajeno que he transcrito, se encontrara: primero, que es un lenguaje tan abstruso
como absurdo; segundo, que la fe es pasion ideoldgica, intenso querer que nos estimula a obrar. Es decir:
este hombre no obra por si, sino porque lo estimula una fuerza extrafia. Esa fuerza, que esta fuera de
él, es la creencia, o mejor: la religiéon. Pero como si fuera poco lo dicho, afirma a continuacion: Sin la fe
se apagaria nuestra voluntad de pensar..., luego piensa, no él ni por él, sino porque la fe lo obliga, pues
sin la llama del ideal, que se enciende mas y mas al chocar con otros ideales opuestos, se apagaria... hasta
su escaso saber. O sea: sabe algo porque la llama de su ideal lo alumbra. Y este hombre que asi habla se
llama indistintamente comunista libertario y anarquista.

Sera necesario, pues, que vayamos viendo si el comunismo libertario es o puede ser anarquismo.
O mejor: si el comunista libertario es o puede ser, en tanto que tal, anarquista, porque es necesario
escudrifiar por todos los rincones de las mentes en furor para hacer claro lo confuso.

Pero en tanto empezamos esa tarea, reafirmemos: creer y crear no son actos iguales.

16



Examen de conciencia

En los momentos de introspeccion, de concentracién de meditacion, de pensamiento; es decir, en los
momentos de vida profunda, de honda vida de satisfaccion y armonia interiores, todos nos sentimos
capaces de obrar tan digna y bellamente como pensamos. ;Por qué, pues, abandonamos nuestros pen-
samientos de paz para convertimos en guerreros, nuestros prop6sitos anarquicos para encenagarnos en
el autoritarismo?

Yo sé que cuando pienso bellamente, cuando nada tengo que reprocharme en cuanto a la formay ala
intencién pura de mi pensamiento —creacién y direccién, en belleza—, experimento una gran alegria y
un loco contento que me conmueven y abuenan. Y cuando hermané bello pensamiento y bella accion;
cuando mi mente y mis manos trabajaron en armonia para dar a luz la accién magnifica; cuando cerebro
y corazoén, pensamiento, sentimiento y carne cincelaron la obra humana excelsa, mi cuerpo, todo mi
cuerpo se llend de un sano regocijo que me hizo experimentar el dulce gozo de lo sublime.

A esa honda emocioén vital es a lo que yo llamo sentimiento andrquico, del que se deriva la conducta
anarquista: mente, corazon, palabra y obra en perfecta coincidencia, de perfecto acuerdo. Porque hablar
y no cumplir se llama engaflo, y nadie debe estar mas lejos de querer engafiar que el hombre anarco.

La vida, nuestra vida anarquica no puede ser una mascarada, si es que no queremos aparecer como
fantoches en esta tragi-comedia autoritaria, afirmando hoy lo que ayer negamos y volveremos a afirmar
mafiana para negar mas tarde. Nosotros debemos dar a la vida humana, a la nuestra, un nuevo y mayor
realce, que sera tanto como crear un nuevo elemento, un nuevo valor, y no podremos imprimirle nuevo
sello, el de nuestra hombria, si en nosotros no hay conducta: ser como decimos ser; obrar como decimos
que debe obrarse.

Es que para el anarquista, que debe ser el hombre por excelencia —deberemos tener como irrefutable
verdad que anarquista y humano son cabalmente sinénimos—, no hay; circunstancias que le obliguen.
Cuando aparecen en el ambiente que él no cre y quieren aprisionarlo, debe vencerlas. Y de ese venci-
miento, de esa victoria suya contra lo circunstancial y pasajero surge su creacion: el clima humano, el
clima anarquico, que es en el que va a vivir su familia, la familia anarquista.

Plotino decia que el bien es la esencia del mundo, y aunque €l no se referia al mundo de los hombres,
sino a lo que nosotros llamamos hoy mundo religioso, tenia cierta parte de razén, porque en el mundo
de las relaciones humanas el Bien es superior, éticamente considerado, a la Justicia, porque donde la
Justicia, inexorable, llega al homicidio, el Bien exculpa. Aunque parezca mentira, el viejo filosofo ale-
jandrino, que vivié 200 afios antes de Cristo, estuvo mas cerca de la idea armoniosa que muchos de
los que se llaman anarquistas, cuya inexorabilidad y dureza los coloca en situacién de crimen humano,
de autoritarismo desenfrenado, pues con su idea de revolucién en la mente, sus manos encuentran
entretenimiento placentero en segar vidas.

Ese entretenimiento de segar vidas humanas para que triunfe el ideal revolucionario, deberia mover-
nos a meditacion, colocandonos, en serenidad, frente a frente de nuestra conciencia para ver si es que
nosotros, que nos consideramos campeones de libertades humanas, somos realmente lo que decimos
ser. Si lo somos o lo intentamos ser; si nuestro anarquismo es un trabajo consciente y un bello suefio
de que el mundo de los hombres puede y debe ser armonioso, porque en €l se desarrollen las prendas
personales de la nobleza y de la bondad, ese otro anarquismo que ha sido hasta ahora més bien tortura,
porque torturados han vivido casi todos los que se han llamado anarquistas, tenemos que cambiarlo en

17



flor de poesia, porque poesia es luz de los entendimientos, alegria corporal de un vivir tan bello como
armonioso.

Dos posiciones diferentes indudablemente: un anarquismo revolucionario, guerrero, torturado, sin
risa, que s6lo ha sentido hasta ahora la alegria de morir matando, que ésos son los frutos del arbol
guerrero, y un anarquismo pacifico, poético, creador de bondad, de armonia y de belleza, cultivador de
la sana alegria de vivir en paz, signo de potencia y de fecundidad.

iCuén dificil es —aun para muchos que se llaman anarquistas— comprender (gustar con la mente,
saborear con el corazon) las excelencias de una vida hermosamente anarquica! Herederos los hombres
de una anterior vida tribal, entretejida con autoritarismo y barbarie, pesa sobre ellos esa herencia como
losa de plomo que no les permite pensar ni les deja obrar. ;Y es que ignoran todavia que anarquismo es
creacion, porque es salirse, en pensamiento y en acto, de todo lo anterior, que es bastante triste y opaco!
Anarquismo es camino nuevo, ruta de luz, ascension armoniosa y fraternal, libertad predicada, sentida
y vivida. De ahi que todo el que sea desarmoénico (violento, guerrero), todo el que pretenda, de algin
modo o manera, dominar a uno cualquiera de sus semejantes, no sea anarquista, porque el anarquista
respeta de tal modo la integridad personal de los seres humanos, que no puede hacer a ninguno esclavo
de sus pensamientos para no convertirlo en instrumento suyo, en hombre-herramienta. Tenemos que
hacer una clasificacién entre revolucionarios violentos (guerreros) y hombres anarquistas, y tenemos
que clasificarlos, porque en tanto los guerreros se valen de los hombres-herramienta para llevar a cabo
sus designios autoritarios, s6lo con hombre libres, con hombres-hombres, puede dejarse expedito el
camino que recorrera la humanidad en su ciclo evolutivo y ascensional hacia lo humano, o sea hacia lo
armonico.

Si alguna vez dijimos —y creimos y creemos estar en lo cierto— que la Historia de la Humanidad
(no de la especie) es la Historia de las nobles luchas del hombre contra la fuerza absorcionista de la
tribu, el anarquismo tiene tan alta alcurnia como el primer hombre que adquirid, por un esfuerzo de su
inteligencia creadora, el conocimiento de ser una unidad de valor dentro del conglomerado amorfo de la
tribu. De saberlo, tendriamos que celebrarlo con una fiesta en nuestro corazén, porque con aquel primer
ser con conciencia de serlo, naci6 no sélo la humanidad sino su hijo, el anarquismo. Asi pues, los que
hacen derivar el anarquismo de la Primera Internacional, organizacion clasista y guerrera, desconocen
la vida y la historia de las nobles luchas humanas.

La Primera Internacional, que nace de una idea de conflicto entre hombres (los internacionalistas
apetecen el reinado de la justicia, no la libertad del individuo), es guerra, y siendo guerra no puede
brotar de ella la armonia humana, porque sus creadores no fueron armoniosos ni entre sini para con los
demas. La Primera Internacional obrera fue combustible en la hoguera del mundo. Alli se exteriorizaron,
aunque aquélla no fuera su cuna, dos conceptos infrahumanos, pues dividian a la humanidad en dos
sectores antagobnicos: burgueses y proletarios, herederos, por cambio de palabras, de amos y esclavos.
Regimentarse en uno u otro bando en disputa y en odio para desde él declarar la guerra al enemigo, era
tanto como colocarse al margen del limpio camino que la humanidad, como tal, debe recorrer hacia su
ascension, es desconocer el gran interés de armonia que siente el hombre. Por eso, todo cuanto intento
edificarse sobre aquellos dos conceptos adoleci6 del vicio de nulidad, pues ni con los burgueses pudo
edificarse nunca nada valedero, ni con los proletarios, considerados como tales, tampoco. Con conceptos
que empiezan por despojar a los hombres de sus mas bellos atributos de hombria; que consideran a unos
como a lobos y a otros como a victimas, se desemboca irremisiblemente en una guerra fratricida, y con
ideas exclusivistas s6lo se puede conseguir que, los que se consideran victimas se vuelvan también lobos,
tratando de devorarse entre si para ver cual debe triunfar sobre cudl, y qué justicia debe imperar sobre
el otro concepto de justicia, tomando unos y otros a los hombres como herramientas, o lo que es peor,
como armas ofensivas disparadas contra el enemigo, para lograr sus planes revolucionarios. En esos
contendientes, llamense como se llamen, no existe nada humano, pues si lo hubo, lo perdieron en el

18



momento en que aceptaron una posicion en la guerra, tomando en sus manos el fusil o la ametralladora.
Y si no qued6 nada humano en los entendimientos, no puede brotar nada humano de los corazones, ni,
por lo tanto, puede crearse el clima humano, el clima anarquico, porque la guerra no la preside jamas
un noble pensamiento de armonia, sino una mezquina idea de rencor, de sometimiento, de esclavitud.

Ahora bien; no puede negarse esta verdad: la guerra es la manifestacién méas despiadada y cruel de
la barbarie, por lo que decir guerrero es igual a decir subhombre o feroz. La guerra vence, no armoniza;
bestializa, no humaniza; subyuga, no redime; destruye, no crea. Y si el fruto de la guerra es la deshuma-
nizacion del hombre; si el que pierde se torna esclavo, porque el que vence se convierte en amo, mal
puede esperarse de ella salvadoras ideas de libertad, ya que es pernicioso el ejercicio de la violencia no
s6lo porque en los pechos de los guerreros germina el odio, que es tan desarmoénico como infecundo,
sino porque dirigentes y dirigidos, generales y soldados, se consideran unos a otros como herramientas
de matar, perdiendo todos, por insensibilidad, por atrofia de lo mas exquisito y mejor del hombre, sus
sentimientos, que son sus atributos de humanidad.

Piensen los que puedan pensar, hagan examen de conciencia los que sean capaces de hacerlo y vean
si por medio de actos infecundos, de locura y barbarie, puede formarse un mundo humano en el que
reine la fraternidad.

Los anarquistas no pueden ser guerreros, ni aunque a la guerra se la llame revolucion; los anarquistas
no pueden ser clasistas. O son hombres o desapareceran como movimiento ascensional humano.

19



Estilos de vida

Para desgracia de todos, posiblemente no podamos entendernos los amigos de la accion suave, clara
y dulce —y a eso le llamo yo accidén pacifica— y los propagadores de la accién atropelladora, oscura y
violenta —y a ésta la denomino accion guerrera—, y no nos entenderemos porque unos y otros, llamémo-
nos o no anarquistas, vivimos en los antipodas. La primera accién me suministra la idea de hermandad
—en casa del hermano no se rifie-; por la segunda me represento un mundo brutal y cadtico, expuestos
siempre todos a ser conquistados, amenazados de dominacion. Son, pues, esas dos ideas y, por lo tan-
to, esas dos actitudes tan contrarias como dos polos de la vida, dos rumbos diferentes, dos direcciones
opuestas, dos desiguales maneras de ser y de vivir, dos estilos de vida.

Hace afios sé que es mas dificil hacer el bien que el mal. Hacer bien es tropezar en seguida con el
sarcasmo de los que hacen mal, y el sarcasmo, al morder en las carnes, paraliza. Entonces, creyendo el
débil bondadoso haber caido en ridiculo, siente vergiienza de haber sido bueno, de haber sido fraterno
(fecundo) y vuelve a caer en la dureza, en la brutalidad, en la infecundidad. Si, hace muchos afios sé lo
fuerte y duro que es ser suave y tierno en medio de un vendaval de rencores y odios, pero también sé
desde hace mucho que sélo las buenas simientes germinan y, como sembrador, elijo mi palabra, saneo
mi pensamiento, purifico la idea que he de lanzar en los bancales de la vida. Muchas seran enterradas
entre los pedregales del desprecio; pero un dia, si alguna lleva en si gérmenes de luz, la desenterrara
algin lejano buscador de bellezas, y entonces alumbrar las rutas de la vida. Yo sé, si, yo sé lo fuerte y
duro que es predicar el bien y vivir en bondad en medio de un remolino de odios, pero también sé que
si pocos, muy pocos saben crear bondad, cualquiera puede entregarse al mal, pues es mas facil llenar
los caminos de espinas que sembrarlos de estrellas.

Para sembrar el bien hace falta poseer todo el poderio de una fuerza nueva y propia —fuerza humana
contra la fuerza animal de la especie, fuerza ascensional contra la fuerza opresora— que estimula a
acometer las mas bellas y atrevidas empresas, y sélo los que llevan en si ese germen renovador son
capaces de sembrar ideas anarquicas; para sembrar el mal s6lo es preciso dejarse llevar por la corriente
de animalidad que envuelve al planeta. Y el anarquista nada a contracorriente, va siempre a contramano,
que dijo Gonzalez Pacheco, porque elige siempre el camino dificil, que es el de la bondad.

Hasta ahora el tipo humano ha estado viviendo envuelto entre las brumas de un despotismo crudo; de
hoy en adelante es preciso que se despoje de todo atuendo guerrero para que aparezca como individuo
humano. Y este signo, nuevo signo de nueva humanidad, el tinico que puede regalarlo por ser el Gnico
que puede crearlo, es el anarquista. Porque ;qué haremos si no sabemos crear nueva savia para dar al
mundo no ya la sensacion, sino el contentamiento de una nueva esperanza de vivir en alegria que sea
como esencia de una nueva vida? Si no traemos nuevos compuestos éticos; si no trazamos nuevo norte
a nuestras vidas; si no somos capaces de descubrir las leyes de la armonia humana, y si no existieran,
no nos sentimos con fuerzas para crearlas; si, en fin, no nacemos a una nueva luz, viviendo como nadie
vive ni vivid, creando un estilo de vivir como nadie antes que nosotros lo cred, nuestras vidas seran
infecundas, arrastrandolas penosamente por los caminos donde se apretujan las caravanas llorosas que
sufren ultrajes.

Todos los que nos antecedieron y aun todos los que viven a nuestro lado hicieron arma de la palabra;
nosotros, que no queremos ser como ellos fueron ni como ellos son, debemos hacer de ella y con ella

20



armonia y musica. Pero debemos hacer con nuestra palabra armonia y musica, porque, sin esfuerzo,
broten la armonia y la musica de nuestros corazones.

Cada uno usa el lenguaje dandole el tono que él tiene, asi la prostituta habla obscenamente, el ladron
como una ganzua, el falsificador artificiosamente, el embaucador valiéndose de falso halago, el revolu-
cionario tronando, ya que parece tormenta, y si nosotros queremos ser y decimos ser lo que los demas
no son, amorosos y honrados, amor y honradez destilaran nuestras palabras, sabiendo quien nos escu-
che que decimos lo que pensamos y sentimos porque desterramos de nosotros toda hipocresia, pues
vivimos cual predicamos porque ajustamos nuestro pensamiento a nuestra conducta.

Verdad es que ser bueno, o sea tener un estilo de vida bello y armonioso, es tanto como ser héroe, pero
héroe silencioso que nadie aplaude, sino que, al contrario, todos censuran y escarnecen; pero llamarse
anarquista, que es tanto como ostentar un nombre limpio, obliga a la honradez y a la limpieza. Hay
un heroismo, conocido de pocos, practicado por menos, que vive en la soledad de las conciencias sin
trascender al mundo. Ese heroismo es el de la bondad, el de hacer el bien oscura y silenciosamente,
y consiste en ser humilde entre los soberbios, noble entre los indignos, valeroso entre los valientes,
bueno entre los malvados, libre entre los déspotas, luminoso entre los protervos. Ese heroismo, que se
mantiene enhiesto entre las mas recias tormentas del desamor y que abatido mil veces resurge otras mil
—el tnico heroismo porque en él no entran como componentes ni la vanidad ni el premio—, es superior a
todos los otros heroismos, porque el héroe que, enloquecido de furor, mata por haber sido arrastrado por
impulsos animales, no puede compararse al que, en silencio, a escondidas, pero tesoneramente realiza la
gran proeza humana —la Unica gran proeza humana— de sembrar el bien. Valentia, s6lo valentia, quizas
temeraria, necesita el que en la batalla destroza y aniquila a un su semejante para salvar una idea de
dios, de partido, de secta, de patria o de sindicato; pero valor, mucho valor, el especial valor que presta
el especial temple de la hombria, es necesario para no contestar al salivazo del odio con otro salivazo,
a una infamia con otra infamia.

Sabe el héroe, el héroe del bien, el héroe anarquico, que no es contestando al odio con el odio, a la
brutalidad con la brutalidad y a la infamia con la infamia como llegara nuestra especie a ser humanidad
y la humanidad a vivir en armonia, y él, que es reflexivo, y sabe que la bondad es serena y no tempes-
tuosa, amorosamente siembra amor aun en medio de las mayores tempestades que desencadenan los
fanatismos, las incomprensiones y los odios, porque desea, alla, en lo mejor y mas puro de su conciencia,
que los hombres, sus hermanos, vivan en el respeto, sin el cual no es posible la paz.

Los héroes de las batallas matan para que su deidad viva; los héroes anarquistas mueren no pocas
veces para que otras criaturas vivan felices. Aquéllos, entregados con frenesi al furor del mal, transmu-
tan sus facciones humanas en gesto feroz, siniestra llamarada de fuego que aniquila y devora; éstos, los
silenciosos, bondadosos y humanos, iluminan sus labios con una sonrisa, sabedores de que el mundo
estd méas necesitado de la luz de las mentes serenas que de la hercilea fuerza del antropoide.

Créanlo o no lo crean los partidarios de la accién guerrera, que es accion cainita, no humana, frente
a todas las soberbias y a todos los crimenes, a todos los despotismos a todos los desprecios de la per-
sonalidad, existe, hay ya, esta gestada en el mundo anarquico, una nobilisima actitud de humildad, de
suprema y sublime humildad en el hombre, nuevo estilo de vida anarquica que ha de agrupar un dia a la
gran familia anarquista, porque en ese estilo de vivir, como en nueva fragua, se forjara el caracter anar-
quico al crear su clima. Es que el hombre, el que sabe que es hombre y desea que todos adquieran esa
jerarquia, no puede realizar su misién sino siendo bondadosamente, magnificamente y valerosamente
humilde, ya que nada podria hacer de beneficioso con la soberbia —los soberbios no cometieron en la
vida mas que desmanes—, y todo lo tiene que hacer y ganar con la humildad, con la bondad, entre las
cuales, y sdlo entre ellas, tiene cuna la ética. Porque ;de qué servira quejarnos de que el mundo es malo,
si nosotros, malos también o estériles, no sabemos o nos negamos a plantar el bien para que florezcan,

21



de una vez para siempre, los rosales de la bondad, que han de ser los que den magnificas flores que
alegren y perfumen nuestras relaciones fraternas?

Los Renacimientos italiano, inglés y francés llegaron cargados de odio; asi, en ellos florecio lo espec-
tacular hermoso, no lo moral, siendo, por lo tanto, capaces de crear formas espléndidas (y esto fue como
una llamarada), pero no dando nacimiento a hombres magnificos. Nosotros, en cambio, debemos tender
hacia la magnificencia del ser, de la criatura humana, del hombre, para que él pueda darnos, a la vez
que la forma hermosa, la conducta magnifica por su vida armoniosa, pues solo asi seremos dignos de
que en nosotros se miren los pésteros como en un espejo. Es que anarquismo —y debemos repetirlo y
levantar a voz para que nos oigan—, es nuevo rumbo, nuevo ritmo, nueva moral, nuevo estilo de vida.
No es seguir el camino que todos siguieron, ni marchar al pulso de los tiempos. Es dominar el Tiempo,
crear, como ya dije, el Tiempo del Hombre para que la criatura humana pueda gozar de las delicias de
la vida.

Si los Renacimientos crearon lenguajes que expresaban el odio a maravilla, nosotros tenemos que
crear lo increado: el lenguaje del amor (los troveros mintieron amor, no supieron amar) y crearemos el
lenguaje del amor en cuanto ese noble sentimiento viva pujante en nuestro corazén. Sin crear y hacer
que viva en nosotros ese sentimiento noble y generoso, no podremos jamas llamamos humanistas, ya
que no podemos concebir un humanismo odioso, porque el odio no es ética.

El sentimiento anarquista (gozo de ser y sentirse libre) no puede demostrarse como un teorema, pues
hay algo delicado y sutil en cada persona que no puede reducirse a comin denominador, porque ese
elemento cambia de persona a persona; pero si podemos decir que no puede ser actitud anarquica la de
tomar posiciones en el mundo por medio de la violencia, sino ir, por voluntad de nuestro corazén, siendo
cada vez mas humanos por medios cada vez mas pacificos, mas amorosos. Para esto sera ti necesario
que se apodere de nosotros un feliz anhelo de ser mejores (no mas feroces) que los demés, dando al
mundo lecciones de belleza en el vivir para que de ella brote, por haber creado el clima adecuado, el
placer de crear.

Es, pues, necesario, que creemos un estilo de vida, nuestro estilo de vivir anarquico, tan rico y tan
bello que deslumbre por su belleza luminosa. Y entonces, ;qué mayor y mas bella revoluciéon que la
de cambiar la fea manera de actuar y vivir, guerrera y barbara, por un estilo de vida pacifico y alegre,
hermoso y magnifico?

22



Nueva cultura

Bueno, muy bueno es leer, porque la lectura nos pone en comunicacion con el pensamiento universal;
pero bueno, muy bueno es pensar, re-pensar diriamos, lo que se lee, y, sobre todo, pensar, sin leer, en
las més bellas formas de vida con que cada uno suena.

Aceptar lo leido, sea de quien fuere, como articulo de fe, es tanto como caer en la creencia y hacerse
iddlatra de aquel a quien se lee. Ese acto de sumisiéon nos prohibe pensar, porque nos prohibe ser, y de
hombres razonadores nos tornamos esclavos, de soles nos convertimos en muertas lunas.

No hay cerebro que esté igualmente conformado que otro; no puede haber, por consiguiente, idea que
pueda ser aceptada totalmente. A veces discrepamos en un simple matiz de aquel a quien nos dimos
por maestro; a veces también, nuestro razonamiento y el suyo llegan a opuestas soluciones. Por eso
es bueno pensar, poner en ejercicio mente y razon, porque pensar equivaldra, en el acto de valorar los
pensamientos ajenos, tanto como a pensar lo que otros nos dijeron, a palpar y ver si es oro de ley todo
lo que nos dieron.

Si pensamos, veremos que los libros que leemos —aunque éstos sean los de nuestros maestros—, no
encierran en sus paginas toda la sabiduria, es decir, toda la verdad, puesto que algo de lo que sabemos
0 esta en nosotros en germen de pensamiento vivo, no ha sido todavia expresado. Fuera de nuestro
pensamiento, al margen o paralela a nuestra verdad corre veloz otra verdad. Y cuando desaparezcamos
y pasen los siglos, todavia méas alla del ultimo destello de luz —del cerebro del hombre actual en aquella
época, habra luz que espera la gracia del descubrimiento humano. Cuando la encuentre, el nuevo pen-
samiento expresado sera nueva verdad. ;Y de nuestro humilde destello a aquella luz espléndida habran
transcurrido milenios!

Esta sencilla verdad, a la cual hemos llegado cabalgando en nuestro humildisimo razonamiento, nos
ensefla que por muy importante y nutricia que la lectura de los maestros nos pueda ser, la principal
ensefianza que de ella podemos extraer es la de servirnos de acicate, de estimulo, esforzandonos nosotros
en ser mas alegres y alados que los que nos estimularon a la risa o al vuelo, porque si somos mas alegres y
tenemos mas fuertes alas para remontarnos en el pensamiento, crearemos mas luz para iluminar nuestra
vida haciéndola més clara. Pero cuando nuestra vida, por nuestro propio esfuerzo, sea luminosa, nuestra
luz no sélo nos servira a nosotros para nuestro vivir, sino que alumbrar el sendero por donde andan los
que nos acompafian, alumbrandoles el camino como antes nos lo alumbré a nosotros la luz que crearon
los que nos precedieron. Y ése es el progreso.

Nadie debe sentirse orgulloso de ser luz (y habran comprendido mis lectores que luz es para mi,
y en este caso, pensamiento y sentimiento de cordialidad); pero si hemos de sentirnos todos alegres
de ser cordiales, porque es por nuestra cordialidad por la que nos podemos aproximar a los hombres,
fundiéndonos con ellos en un noble afan de ensalzamiento y creando el ambiente, adecuado, el clima
propicio para que en él nazcan y crezcan nuestros amores.

Podemos extraer otra consecuencia de nuestro razonamiento: si de nuestros maestros, cuyas ensefan-
zas recibimos con verdadero agrado, tomamos, como de mas valor para llevar a feliz término nuestras
experiencias, el impulso, el estimulo que ellos nos transmitieron, no abrazandonos como a evangelio a
sus ensefianzas, sino esforzandonos en poner la cabeza mas en la luz que ellos la pusieron y en hacer
mas flexible, 4gil y noble nuestro sentimiento de cordialidad, comprenderemos que no hemos de ser
rigidos en nuestras ensefianzas, ni inflexibles con aquellos que, irreflexivos o amorosos, se atrevieron

23



a tomarnos a nosotros como maestros, diciéndoles humildemente que nosotros damos lo que tenemos,
nuestra luz de bondad, siendo, como ellos, unos eternos aprendices en la vida, por lo cual nos esforza-
mos en que cada dia nuestra existencia sea mas armoniosa y bella, para conseguir lo cual comprobamos
nuestro rumbo, como el nauta, a todas horas. Mas alla de la belleza por nosotros sofiada, les decimos a
los que se declararon nuestros discipulos, hay infinitud de belleza, deseando que no s6lo nos sobrepasen
en crearla, sino en vivir bellamente, pues inicamente en esa noble rivalidad y en esa humilde modestia
consideramos posible la realizacion de la armonia humana.

A estas dos actitudes nobilisimas: a la de no aceptar que nos sea impuesto un pensamiento y a la
de no permitir que un pensamiento nuestro pese sobre ningin cerebro, oprimiéndolo, es a lo que yo
llamo anarquismo, ya que anarquia no es para mi s6lo una negacién, sino una doble actividad de la
conciencia: por la primera, consciente el individuo de lo que es y significa en el concierto del mundo
humano, defiende su personalidad contra toda exterior imposicion; por la segunda, y aqui radica toda
la gran belleza de su ética, defiende y ampara y estimula y realza la personalidad ajena, no queriendo
imponérsele. Esta actitud de valoraciéon del préjimo conduce al anarquista, a mi hermano el hombre
anarquista, a una positiva y efectiva actitud fraterna; a una noble, humilde, generosa, bella, cordial y
armoniosa accion fraternal, pues no se conforma con no querer ejercer influencia (dominio) sobre su
hermano hombre, sino que no apaga su voz, gozando, en cambio, cuando el verbo fraterno canta, ni
opaca su pensamiento, sintiendo una gran alegria cuando el cerebro del hermano irradia potente luz.

Yo tuve siempre la conviccion, y la conservo con celo a medida que voy atesorando més experiencias,
que la honradez servia para algo, porque hice, para mi uso y conducta, una especie de sinonimia entre
honradez y bondad. Fue bueno para mi ayer y lo es hoy no despojar de nada a mi hermano el hombre, y
fue para mi honrado no imponerle mis juicios ni creencias. A fuerza de hermanarlos en mi mente, bueno
y honrado resultaron familia mia, familia conmigo, llegando a considerar que mi persona flaquearia sin
esas cualidades. Asi, no pude sentirme nunca honrado, honrado ante mi, con la gran alegria de tener
conciencia del prestigio que me prestaba mi propia honra, sino cuando fui bueno, cuando hice algo que
no iba en desmedro de la personalidad de mi hermano, sino en su auxilio, aunque él lo ignorase, y mejor
si lo ignoraba.

Prestigio he escrito, y me parece que deberiamos tener muy en cuenta esta palabra que indica aprecio,
accion afectiva y de respeto hacia quien supo, en bondad, conservar su honra. Si, si, deberiamos presti-
giamos ante nuestra conciencia y adquirir prestigio al ser nobles ante los que ven transcurrir nuestras
vidas, pues si nos ven dignos y honrados, con esa serena honradez que llena de fulgores las existencias
nobles, nuestro personal prestigio aureolara nuestras ideas, y para las gentes que nos vean vivir con
tanta gallardia como limpieza, anarquista dejara de ser equivalente a feroz y pasara a serlo de generoso
y noble, de exquisito y excelso.

Indudablemente hay quien tiene leganas en los ojos y ve el mundo cubierto de cenizas, como si todo
lo hubiera tapado, volviéndolo infecundo, la lava de un terrible volcan; los hay también que llevan
estrellas en sus manos y risas en sus labios, viéndolo todo de color de rosa. Yo vivo entre estos tltimos,
prefiriendo repartir sonrisas, porque no me son simpaticas las terribles maldiciones de mis vecinos. Es
que —axiomatica es esta verdad— el que tiene enfermo el corazén ve, feo y horrible cuanto le rodea,
mientras que el que tiene sana esa preciosa viscera afectiva ve todo cuanto de bello existe en el mundo
y suefa bellisimos suefios sobre la armonia que podra ser creada. Y aqui, aqui es donde hacen falta
los misioneros del bien. Si, si, no nos asuste la palabra: misioneros del bien, misioneros de la bondad,
excelsos y humildes misioneros de la bondad hecha obra para hacerla sentir y gustar a los que por tener
enfermo el corazon, ven horrible cuanto les circunda; exquisitos misioneros de la bondadpara hacer
que, al vernos vivir, gusten la belleza de un bello y libre y gozoso vivir suyo, llevando nuestra mision
hasta los que por atrofia de los sentimientos afectivos ven feo y odioso cuanto les rodea. Porque... no
sé si me equivoco y posiblemente me equivoque: el hombre no es tan bueno como yo pienso y deseo;

24



pero también es facil que se equivoquen los que afirman que es irremisiblemente malo. Ahora bien,
si yo me equivoco y conmigo, por candor o ingenuidad, se equivocan los que suefian bellos suefios
fraternales, no causaremos al mundo graves males, ya que no declaramos feroces guerras ni llevamos
a cabo crueles matanzas; pero si se equivocan los violentos, jcuantos e irreparables males cometeran!
Y los cometen, no lo pongamos en duda, porque su palabra acre, aspera, dura y quemante no hermana,
sino que separa; no acaricia, muerde; no cura, mata. En cambio creo, si, lo creo firmemente, que el
mundo iria cambiando si nosotros —nosotros, los anarquistas, los que deben predicar el bien viviéndolo
y la belleza forjandola con sus propias vidas— cambiaramos la palabra amarga por la dulce, la espada
por la pluma, el rencor por el amor; si fuésemos, en suma, maestros del bien decir, pero, sobre todo,
ejemplos vivientes del bien obrar, entonces nuestras palabras serian de luz y nuestros actos, por lo
bellos, estimularian a la concordia, porque no hay posibilidad de crear una nueva forma de vida, un
nuevo estilo de vivir, hermoso y fraternal, si no creamos en nosotros una nueva cultura, la que nadie
cultivo nunca: la cultura anarquica, que no puede ser otra que la bella y humana cultura del amor.

25



La conciencia de si

El conécete a ti mismo, a que el griego nos invitd, es siempre actual y su invitacion se mantiene fresca
a pesar de los siglos transcurridos desde que fue hecha, y se mantendra lozana en épocas futuras porque
el conocimiento de si es el primer principio de toda sabiduria relacionada con el hombre, ya que sélo
conocemos a los demas a través de nosotros, por comparaciéon con nosotros, y no podemos establecer
analogia si, por desconocimiento de nuestro propio ser, desconocemos las relaciones existentes entre
unos y otros, por lo que no podremos comparar ni, por lo tanto, conocer.

Conocerse a si mismo es, pues, una necesidad, ya que sin conocernos ni podremos conocer al hombre,
nuestro semejante, ni su mundo. Del conocerse, del conocimiento de nosotros parte la luz con la que
alumbramos lo anterior y lo futuro, lo exterior y lo interior de nuestro hermano hombre.

En nosotros existen las posibilidades de reproducir, viviéndolos, todos los estados por los cuales ha
pasado nuestra especie, incluso, claro esta, el del hombre, meta superior en la carrera ascensional que
dura miles y miles de afnos. En esta carrera, en esta ascension de lo primitivo hacia lo excelso, de lo
animal hacia lo humano, algunos se quedaron para siempre en lo animal; otros subieron y bajaron por
la escala, siendo ya hombres, ya bestias; pocos, muy pocos se mantuvieron en equilibrio en la cima
de lo humano; pero fueron éstos los que, avanzando, marcaron el rumbo de belleza y de bondad que
siguen los demas; éstos los que forman la humanidad, y s6lo éstos los que adquieren conciencia de los
cambios sufridos por la especie y de sus propios cambios. No se averglienzan de su origen, que conocen;
pero tampoco sienten el orgullo de ser como son. Contemplando la sima de los siglos, ven el caos de
donde salieron sus antecesores y, por haber llegado a la luz, ofrecen luz a sus hermanos noblemente,
generosamente, alumbrando con amor el camino para que los que se extraviaron, lleguen a la hombria,
conociendo que algunos no pueden guiarse por si mismos. Para éstos, para los que, extraviados o caren-
tes de fuerzas, no pueden ascender, guardan su dulzura, jamas su fiereza; su amorosa ayuda y fraternal
estimulo, nunca la imposicion, porque el que se conoce y conoce ademas las diferentes etapas de la vida,
sabe convivir con todos, pues por haber concebido el bien sabe disculpar, realizando con su hermano el
gran acto de tolerancia, que es la suprema accioén de la conciencia, que bien puede considerarse como
en la caspide de las deméas acciones, la accion moral por excelencia, pues sélo es capaz de llevarla a
cabo con alegria el que ha llegado a la cumbre de lo humano, porque conoce su persona y su origen. En
cambio, el que no tiene conocimiento de si, el que no se ha formado un estado de conciencia de su propia
persona, el que no se sabe porque se ignora, no puede concebir el bien y no puede ser bueno. Por eso,
solo asciende y so6lo es anarquista el que, seguro de si mismo, escala la hombria, adquirida conciencia
de que ha nacido para algo mas noble que para oficiar en la vida de chacal o de vibora; sélo puede ser
anarquista el hombre, no el animal; el bondadoso, no el feroz; el pacifico, no el guerrero. Porque ;quién
puede renovar el mundo humano, el que tiene o el que no tiene conciencia de si —el que carece de con-
ciencia propia, carece de conciencia de humanidad—, el barbaro o el hombre? Indudablemente, quien
puede renovarlo es el que posee fuerzas renovadoras y esas fuerzas tienen su asiento en la conciencia
del hombre, no en la zarpa del bruto.

Necesitamos, pues, re-movernos para poder renovarnos huyendo de la barbarie, porque la quietud
aniquila y destruye las mejores facultades. Ni Confucio, ni Krisma ni Cristo dijeron para siempre la
ultima palabra sabia. Creer lo contrario significaria no tan sélo pereza de pensar, sino incapacidad, y

26



porque los cristianos lo creen, es por lo que viven, como en sus comienzos, en tiempos del imperio,
siendo ellos también imperio, o sea, tribu: jerarquia, mando, desconocimiento de la unidad humana.

El cristianismo, que fue nuevo hace dos milenios, hoy es viejo, y seria bueno sepultarlo con objeto de
que al olvidarse el nombre de Cristo no se les ocurriese decir a algunos anarquistas que el de Galilea fue
también anarquista so6lo porque esgrimio el latigo para echar a los mercaderes del templo. Y no, Jests
no fue ni pudo ser anarquista porque jamas fue hombre libre ni traté nunca de escalar la pina cuesta
de la hombria. Jesus fue un esclavo que predico no libertad, sino esclavitud. Su modelo de vida, el que
ofrece. a las gentes que le siguen, es el que le suministra la religién del pueblo de Israel: no fue creador,
no fue fundador, pues ni inventd ni cred un dios nuevo, ya que vivié entregado a Jehova. Si no crea,
si no sale de la tribu (no abandona el concepto tribal), si no pregona libertad, porque ni la siente ni la
apetece, y si, en cambio, sumision; si se hubiera horrorizado sélo al pensar que podia vivirse sin jefes y
sin dios, se habria sentido hombre, y no puede considerarse anarquista, ni puede tomarse su vida como
modelo de vida humana porque no fue humano. En el encadenamiento de la vida, el cristianismo fue
uno de los estados por los que pasé nuestra especie, deseosa de alcanzar algo superior, y si pudo ser
bueno en aquel momento, no nos sirve ahora, porque el cristiano carece de la conciencia de si, que su
religion le prohibe adquirir; no se considera un ser humano, sino un ente divino, ni se siente capaz de
renovarse por si, pues Dios lo hizo a su imagen y semejanza y asi sera hasta el morir.

Observando a las gentes —hasta a muchos que se llaman anarquistas—, veo que el camino que siguen,
para bien o para mal, es facil de seguir, porque no se mueven por fuerzas suyas, propias —voluntad,
decision y conciencia—, sino que los mueven fuerzas ajenas. Para el bien o para el mal, casi todos
marchan a la deriva en este tumultuoso océano del vivir, casi todos son satélites de algo o de alguien:
de una idea, de una religion, de un hombre, porque lo dificil, lo verdaderamente dificil en esta vida es
caminar por su propio y voluntario impulso. Cuando se anda sin muletas extrafias es porque se lleva
algo en el corazdn y se tiene alguna luz en el cerebro. Cuando no se tiene nada y se deja arrullar por
una dulce brisa o arrastrar por un remolino es facil que cuando la brisa o el huracan desaparezcan, el
individuo se estanque, se quede varado, que es lo que ha pasado con muchos a quienes el vendaval
descuajo de su centro, que, perdido el impulso —fuerza de la religion, la secta o la organizaciéon que los
empujaba— se derrumbaron porque no habian adquirido criterio de su unicidad ni conciencia de si: les
falt6 el modelo, y como ya no supieron a quien imitar, se hundieron totalmente.

Es que el que se da un modelo, el que sujeta su vida a un modelo exterior, no sélo no puede llamarse
hombre libre, pero ni tampoco hombre bueno, ya que empezo6 por matar su personalidad, su originalidad.
El que sujeta su vida a un modelo exterior no puede tener otros amores que los que le preste el modelo
elegido, al que levanta altar en su corazon como a deidad. Aunque predique amor, no sera amoroso;
aunque hable de libertad, s6lo concebira la libertad condicionada por aquél o aquello que lo domina, y
esa libertad tiene todo el caracter de esclavitud: religion que at6 su vida a credo exterior, que lo subyuga.
Y entonces, aunque se llame anarquista, transformado, por ejemplo, en bakuniniano o en kropotkiniano,
hablara de Bakunin o de Kropotkin con el mismo fervor que el franciscano habla de Francisco de Asis.
Su palabra es rezo cuando la dirige a aquel a quien adora y blasfemia cuando critica a quien pone en
duda al dios de su adoracion.

Hace falta remover si queremos re-novar, y remover todo lo que lleg6 al mundo antes que nosotros,
para elegir los materiales que nos han de servir para la nueva mision que vamos a emprender por el bien
y lalibertad, y la primera remocion y la primera renovacion se han de dirigir a adquirir el conocimiento
de nosotros mismos, que sera tanto como adquirir el principio de la sabiduria y el de la bondad. Sera
entonces cuando, aprendiendo a amarnos, aprendamos a amar a los demas con conciencia, porque ya
no nos sentiremos hombres despreciables, sino luminosos, pudiendo entablar diadlogo con los hombres
de la historia.

27



Si, si, remover y renovar; adquirir pleno conocimiento de si mismos para desechar los pensamientos
arqueologicos de las religiones, de todas las religiones, y crear pensamientos nuevos, nuestros, relacio-
nados con nuestra vida, con nuestros suerios y con nuestros anhelos. Los que pasan sus vidas tomando
como modelos a personajes de la historia, se pierden de vista a si mismos y pierden hasta su sonido,
por lo que suenan a hueco, y su oquedad tienen que llenarla con palabras e ideas pretéritas de hombres
pretéritos, pues ignoran que un ideal pretérito es un ideal que fue de otros, que pudo convenir a otros.
Y... jqué terrible martirio vivir abrazado a un madero en el que otro expird, o gozar, con la ilusiéon de
disfrutar de mujer, en el lecho en que otro recibid sus caricias! Ser hoy Cristo no valdria para nada; ser
hombre cuando tanto escasea el hombre en el planeta, seria un triunfo propio, porque seria tanto como
ser lo que nadie apetece, ya que es mas placentera la vida que se deja llevar por la corriente.

Sin embargo, ninguno que no tenga puesta su vista en el futuro y el pensamiento en si puede pronun-
ciar una palabra nueva, porque nadie que no se ausculte y mire adelante puede ver la luz. Para ser luz es
preciso desasirse de todo lo pasado, pues la nueva palabra es hija siempre de nueva ensofiaciéon. Verdad
que toda idea nueva es enemiga de su anterior; pero solo quien sepa ser hereje en todas las ortodoxias
podra pronunciarla.

Si, removernos, renovarnos. No ser creyentes, tomando por evangelio lo que nos dijeron, sino analizar
sus gestos y palabras. Si algo valiera de ellas, llevarlo a nuestro caudal dejando que se vaya rio abajo lo
que no satisficiese nuestra inquietud. Y ello no significaria irrespetuosidad ni desacato, pues si hemos
hecho profesion de fe de tratar a todos con amor, no hemos de regatear nuestros amores a los que
lucharon para que la especie saliera del marasmo de los siglos.

Libertad y amor son para nosotros casi sindnimos, pues por andar tan juntos ya se parecen a dos
hermanos. Donde la libertad fue clima, el amor fue fruto; donde se siembra amor, la cosecha es de
fragante libertad.

Con amor trataremos a nuestros precursores cuando analicemos sus vidas y sus obras, pero con
entera libertad, porque de nuestro analisis puede resultar mejoria para nuestra maltrecha salud. Porque
necesitamos renovarnos y mejorarnos y no lo lograremos sin conocernos.

28



Cribando ideas

Nunca olvido que fui labrador y que en la era cribaba el trigo para mejor limpiarlo, sabiendo que sélo
de grano limpio y bueno saldria pan sabroso. Poseyendo tal arte, aprendido en mi juventud y jamas
olvidado, hoy cribo ideas, porque las quiero tan limpias como el candeal de antafio, para lo cual separo
con mi criba las granzas en que vienen envueltas. Por esta hacendosa meticulosidad cribaticia he podido
aprender que solo los hacendosos que viven en plenitud de amor pueden darnos el bien y que los que
viven desesperados por ver que trigo y granzas andan revueltos, no atreviéndose a cribarlos, s6lo nos
dan el mal, porque los que rebosan hiel no pueden ofrecernos mas que tragos amargos.

Por en medio de la multitud pasea solitario el anarquista. No es multitud, no se funde con ella por-
que se sabe y quiere conservarse unidad humana; pero sabe también que entre esos individuos que la
componen germinan deseos, anhelos e inquietudes a de superacion, por lo que esta siempre atento a
toda manifestacion de pensamiento noble, aunque aparezca en medio del mas estruendoso vocerio.

Posiblemente lo eterno necesite rodearse de cosas perecederas que se van desintegrando mientras
anda el hombre por los caminos del vivir, por lo que quiza la libertad, eterna aspiracion suya, se presenta
frecuentemente envuelta en escorias que la afean y desvirtiian. Pero clarificar el concepto, presentarlo,
como la accidn, limpio de impurezas, es una de las labores del anarquista, esforzandose en que no haya
nunca confusion de sentimientos ni de ideas. Para eso criba sin descanso, separando el grano lleno de
lo que no lo es.

En el surco de la vida —y no me olvido nunca que fui labriego-; en el surco de la vida, repito, fue
formando el anarquista su saber, y como levant6 su casa con desengafios, aprendi6 a ser humilde, a
vivir sin soberbia, olvidando a los que le deshicieron mil veces sus trojes y empezando otras mil a
levantar su edificio, ya que no trata de guerrear con los demas sino de vencer sus desalientos, saliendo
cada vez mas fortalecido de tan dura prueba.

Porque no todos fueron labriegos, no todos, para nuestra desgracia, saben cribar, tomando el pan en
donde se lo dieron, casa consistorial o puerta de convento, y las ideas de cualquiera que se las ofrecio,
y es que no todos saben ni pueden contemplar el universo para gozar con el maravilloso espectaculo
de su sencillez (aqui encaja bien nuestra ensefianza), pues sélo los contemplativos, los que a la contem-
placién del mundo agregan la suya; los que saben dialogar consigo y con el cosmos, considerandose
también cosmos en la gran infinitud; sélo los capaces de conocer su humilde grandeza pueden ser crea-
dores de armonias, porque sélo ellos cambian el universo, cambiandose; s6lo ellos mejoran el mundo,
mejorandose.

Porque no es bella la naturaleza: solamente es. Sin la mirada del hombre, todo permanece ciego; sin
su palabra, todo se mantiene en completo mutismo. El que habla, es el hombre, s6lo él tiene el verbo. Sin
él, las fuentes no murmuran ni cantan, las arboledas no son alegres ni risuefias dando la sensacién de
orquestas cuando el viento las besa, ni las olas semejan blancas cabelleras de ideales mujeres. La fuente,
el bosque y el mar no tienen conciencia de sus murmullos, ni de su musica ni del desperezo y jugueteo
de sus olas. Esas bellas ilusiones, esas bellas imagenes, esa hermosa poesia no estan en la naturaleza, las
crea el hombre. Para que la naturaleza sea bella la asociamos a nuestra vida o a la de nuestro semejante.
Arboles, piedras, rios, cielos, tierras, mares no aman y, por no amar, carecen de lenguaje. El amor y el
verbo son sélo del hombre, €l los cred al crearse, y esto nos ensefia que tenemos que ser creadores de
nueva poesia, haciendo con ella reir a las gentes y no a los lobos, a las criaturas humanas y no a los

29



dioses, a las madres que lloran y no a las pefias que permanecen mudas en los acantilados. Y sera posible
crear nueva poesia cuando hayamos creado nuevo estilo de vida, cuando seamos otros: mas ricos en
amor, mas humildes, mas buenos y maés libres.

Por eso decimos verdad cuando aseguramos que, el anarquismo est4 en la madurez del hombre como
tal. Porque no nace anarquista el sujeto de nuestra especie, se hace, madura como hombre tras un
lento y penoso trabajo de pensamiento, de introspeccion. Durante ese fatigoso y fructifero trabajo crea
armonia en si y la regala al mundo de los hombres para concertar con ellos un orden armonioso. A ese
acto consciente de crear armonia humana, libertad y respeto, le llamo yo anarquismo, porque ese acto
de creacién de un algo armonioso no lo creo nadie en el mundo —no lo intuy6 siquiera— hasta que
lleg6 el anarquista, el hombre maduro, el hombre humanizado, el que crea humanidad, que es armonia
hecha ciencia y verbo. El anarquista es, pues, el gran armonioso, él crea orden en el amor y la libertad,
€s COmo un nuevo cosmos porque crea lo que no existio.

Por hablar de amor, de armonia, de bondad y de belleza, inicas actitudes humanas que considero
fecundas, me llaman algunos mistico, como si el misticismo tuviera que ver algo con el humanismo. El
ideal de armonia (inico orden humano) que ve, siente, crea y regala el anarquista, no puede confundirse
con ideales misticos de los que creen en dios, en cualquier dios (mistico viene de misterioy el anarquista
es luz), porque los misticos agrupan a las criaturas humanas alrededor de un dios que todo lo regula, en
cuyo caso el individuo queda reducido a ser pasivo, ya que considera que la accién es propia inicamente
de la divinidad. Por ello, ese ideal mistico no es ideal de vida como lo es el del anarquista, sino ideal
de muerte, ya que s6lo cuando el individuo muere puede reunirse en el cielo con su dios. Quiere decir
que el ideal mistico es un ideal de las almas que esperan reunirse en el cielo; el ideal anarquista es el de
los cuerpos que quieren vivir armoniosamente en la tierra. En el ideal mistico el alma es cosa de Dios;
en el ideal anarquista el hombre se pertenece a si. En aquél hay jerarquia: Dios ordena y el hombre
obedece; en el anarquista nadie tiene la obligaciéon de obedecer porque nadie manda. El orden nace de
la voluntad consciente de armonia que todos se esfuerzan en mantener.

He ahi por qué el anarquista puede ser hombre bueno y el mistico no. Sélo es bueno el que tiene
voluntad de serlo, siéndolo por su propio querer, pero no puede serlo el que se somete a voluntad ajena,
porque el sometido ni se quiere ni puede querer a los hombres. Y el bien humano sélo puede hacerse
entre los humanos para que gocen los cuerpos humanos, las carnes humanas.

Para los iniciados, para los misticos que llegan a Dios por los misteriosos caminos del éxtasis, los
cuerpos son imagenes, sombras, fantasmas, cosas despreciables. ;Qué de particular tiene que quien
considere mi cuerpo despreciable, me desprecie y hasta me martirice? Y aqui hemos llegado a las fuentes
impuras de los fanatismos, donde manan crueldades religiosas, y aqui nos hallamos en la encrucijada
de la vida de donde parten dos caminos: uno hacia Dios, lleno de crimenes; otro hacia el hombre, lleno
de amor.

El mistico, que hasta ahora aparecié como el ser mas humano, es el mas inhumano; el que se presentd
como inhumano a los ojos aténitos y extraviados de los creyentes, el anarquista, es el realmente humano,
pues anarquista y humano son sindnimos de belleza y amor. Creyendo que sélo sube al cielo lo que del
cielo baja (Evangelio), y teniendo en cuenta la jerarquia del que el mistico considera el orden celestial,
él, que se cree un enviado de Dios en la tierra, jerarquiza la vida de tal manera que su teocratismo es
el mas cruelmente impasible de todos los gobiernos. (La crueldad de los agentes de la GPU rusa, de
la Gestapo nazi y de los actuales Opus Dei espafioles tienen su fundamento en el mismo fanatismo, ya
que sélo cambia el nombre de sus dioses: el Estado es la nueva divinidad de este siglo. Los resortes
exteriores que movieron a Himmler y a Torquemada fueron idénticos.) En todos esos misticos, en todos
esos seres no existe bondad, porque no son humildes, porque no son humanos. Sus dioses, tanto los del
cielo como los de la tierra, son hijos de la soberbia, y sus sacerdotes rinden culto a esa pasién nefanda. E1
anarquista, el hombre, si es humilde, tan humilde que se anegaria en angustia infinita si alguien tratase

30



de levantarle un pedestal, porque desde la altura, desde el trono no podria cumplir la misién de amor
que él se ha impuesto. Y el amor humano no es soberbio, el amor humano (amor al hermano) es entrega
callada, generosidad sin palabras, dadiva que el corazon hace con humildad, porque ni el boato ni la
palabra pomposa son signos de amor. Bien lo sabe el anarquista, que da en silencio, que no busca, con su
dadiva, congraciarse con dios, sino procurarse un placer: desarrugar el cefio del necesitado, hacer brotar
la alegria o por lo menos la esperanza en los labios resecos. Y en esa accién callada, silenciosa, anénima,
esta su fuerza porque con ella transformara el mundo que no pudieron transformar los religiosos con
sus violencias.

Siempre me plantean los religiosos el terrible y angustiante tema del deber: yo le debo mi existencia
a Dios, que es mi Padre, y la vida con todas sus comodidades y respetos, al Estado. Esa deuda, eterna,
inextinguible, me prohibe ser yo, me prohibe gozar de mi vida, me prohibe ser libre, porque esos inexo-
rables acreedores me persiguen, me atan, me encadenan, me subyugan. Mi carne a ellos la debo; mi
sustento ellos me lo dan; mi alegria ellos me la roban. Por eso, mi suefio, mi eterno suefio es vivir sin
ellos, sepultarlos, porque una vez sepultados podré entenderme con el hombre, mi hermano, trocando
esta funesta idea de deber, despética y opresora, en acto de querer y de dar libre y gustosamente amor
y entrega. Y dioses suelen ser la colectividad, el partido y la organizacion. Fijense mis hermanos anar-
quistas que los dioses terrenales me plantean todos la misma obligacién: yo les debo, y cuando no les
pago, sometiéndome, tratan de obligarme, sancionarme. Para mejor cobrarme y dominarme inventaron
la palabra determinismo, tratando de determinarme —monstruosidad con la que quiere robarseme hasta
la idea de libertad para la accion— porque quieren automatizarme. En el seno de esas iglesias jamas
podré ser hombre libre.

Porque no se es libre mas que cuando se tiene la conciencia de ser, y no se es mientras no se han
ahuyentado los fantasmas de la deuda. Por eso, cada uno es libre como puede serlo. La conciencia es
la inica medida de la libertad. Gran conciencia, hombre cabal: anarquista; poca o ninguna conciencia,
poca o ninguna estimacion propia, ausencia de hombria, enemigo de la libertad individual, autoritario.

Las religiones —y religién es toda idea con la cual se quiere atar, obligar-; las religiones; repito, bus-
can el placer en la ausencia de voluntad del sujeto; el anarquista halla el placer en ser. Quiere realizarse
plenamente y libremente. De ahi que los enemigos de la vida fundaran una filosofia del dolor, soste-
niendo que sélo él es fecundo, mientras que los amigos del vivir armonioso afirman que sélo los que
tienen conciencia de la alegria de vivir transmiten energias vitales a la especie. Indudablemente éstos
son los rebosantes, los pletoricos, los anarquistas, pues como todas las acciones del individuo estan en
perfecta correlacion, los que creen en la fecundidad del dolor producen dolor (tirania) y los partidarios
de la fecundidad del placer producen placer (libertad). Y nadie podra asegurar que la falta de libertad
engendra risas.

Si continuando nuestra metafora de los dos caminos, nos imaginamos a la humanidad marchando
por uno o por otro, veremos ojos llorosos, rostros marchitos, pasos tardos, cuerpos flacidos, y escucha-
remos lastimeros ayes, palabras angustiantes, himnos de muerte en los que, temerosos, van hacia Dios,
mientras que los que marchan en busca de la vida gozosa y alegre, sana y fecunda, rien, triscan y can-
tan, porque en sus labios y en sus rostros y en sus cuerpos retoza y rebrinca la alegria. Es que el dolor
engendra ideas melancdlicas, tristes, sombrias, y el placer, retozonas, risuefias, cantarinas.

Pero, ademas, ;es el triste, el melancolico, el sombrio, el doloroso, el que vive en pureza, o, por el
contrario, el que vive en pureza es el risuefio, el jovial, el alegre? Poso que enturbia la alegria de la vida
podriamos llamar a la tristeza, por consiguiente, carece de pureza el que no obra con alegre conciencia
en todos los actos de su vivir, el que interpone un fantasma (Dios) entre su pensar y su actuar. Expe-
rimenta alegria el que sabe vivir, el hombre; siente tristeza el que no sabe vivir, el mistico. El hombre,
el anarquista puede banarse y se bafia en todas las luces estelares, indaga en todas las filosofias, goza
de todas las bellezas, bucea en todas las historias, protesta contra todas las indignidades, seca todas las

31



lagrimas, cauteriza todos los dolores, en tanto que el religioso, sometido a mil prohibiciones por las
duras ordenanzas que le impone su dogma, ni puede restaiiar la sangre que mana de las heridas de los
ateos ni bafiarse en las sabias doctrinas que los infieles regalaron al mundo. Su doctrina lo encarrila por
el sendero del dolor y debe recorrerlo con la vista baja y su voluntad en Dios.

Para el mistico s6lo hay pureza en los actos del espiritu; para el hombre hay pureza en el beso de
unos labios de mujer: de ese beso, y por él, nace un nuevo ser, maravilla de maravillas.

Nada nos hace tan grandes y magnificos como la alegria, nada nos empequefiece tanto como la tris-
teza. Quiza sea verdad que el dolor es de Dios, pero si puede afirmarse que la alegria es del hombre.
Esta alegria, la humana, es necesario oponerla a la idea de dolor divino, y cuando lo venza en su cora-
z0n, la criatura humana ser4 libre y alegre. La Gran Sabiduria, la que abarca la ciencia de las relaciones
cordiales del hombre, levanta un pedestal sobre la alegria, y no puede ser hombre el que no sabe reir.

Del camino del hombre, del que lleva hacia la humanidad y de aquel por el cual marcha el hombre
ya humanizado, tenemos que desterrar hasta la menor sombra de dolor, pues el misticismo (dolor de
Dios) ha enturbiado ya bastante la vida de la criatura, invitandola al renunciamiento de si, a la nadidad,
negacion completa de la vida libre.

Por las ventanas abiertas de nuestra razon, a las que se asoma anhelante nuestro amor, tenemos
que mirar cémo transcurre la vida, contemplandola desde ahora alada, alegre, bulliciosa y cantarina,
teniendo bien presente que no podremos gustar ni propagar la belleza del vivir, haciéndola sentir y
gustar a los demas, si nuestras acciones, y nuestras maneras y nuestro lenguaje no han adquirido ese
sello de distincién que deberan tener todos los actos de nuestra vida, ni podremos comunicar alegria
mas que cuando seamos alegres, cuando nuestras personas destilen regocijo, el sano regocijo de ser
armoniosos en este inarmonico caos de ideas y pasiones.

Mucho, pues, tenemos que cribar todos, pues tenemos que transformarnos en nuevos seres de nueva
humanidad si es que queremos crear un mundo nuevo, no pudiendo hacerlo con pensamientos rancios.
Como el labriego en la era, deberemos cribar el trigo para mejor limpiarlo, sabiendo que sé6lo de grano
limpio saldra sabroso pan.

32



Clima anarquico

iComo quisiera que de mi pluma, como de fuente magica, brotaran palabras limpias y cristalinas pa-
ra tejer con ellas, al poder engarzarlas con gracia, pensamientos que por su frescor y por su fragancia
alegraran a quienes me leyesen! ;Como quisiera poder dar suelta, como del palomar a alegres y blan-
cas palomas, a virginales sentimientos que llegasen suavemente y dulcemente a los corazones de mis
hermanos los hombres para que, arrullindose por encontrar en ellos ambiente grato, hicieran alli un
tibio nido! ;Cémo quisiera poder emplear lenguaje nuevo, tan acariciador como bello, tan suave como
luminoso, lenguaje, ay de mi, que todavia no tengo, que atin no he creado, aunque lo siento en mi, pero
del cual no poseo la bella forma, para expresar con él mis mas intimos suefios de armonia y mis mas
vehementes anhelos de concordia! Y quisiera pronunciar nuevas palabras que tuvieran nuevos sones de
dulzura, siendo como nueva musica cordial, ahora que los lenguajes duros y punzantes y filosos hieren
como puiiales, porque sé que la bondad es el méas claro signo de la hombria y porque mi experiencia me
dice que sin ella no sera posible crear nunca jamas una vida armoniosa.

iPobres de los poetas que se educan en medio del ruido de las armas!, me digo en mi corazén cuan-
do escucho o leo himnos a la violencia o panegiricos de personajes aureolados con resplandores de
siniestros fuegos de feroces batallas. Y como los anarquistas deben ser los poetas no sélo de la vida
hermosamente libre, sino de la vida bellamente armoniosa, jpobres de los que llamandose anarquistas
viven a gusto en medio de los estruendos de la guerra, porque ellos no podran crear jamas el clima
humano, que es clima de dulzura!, me repito con enorme tristeza.

Nada de lo que la guerra construye se perpetia; todo cuanto crea el pensamiento quiere volar hacia
la eternidad. A pesar de los siglos trascurridos, todavia se elevan al aire los descarnados mufiones del
Parthenon; pero se prolongan mas en el tiempo, como si quisieran perpetuarse en las conciencias de los
hombres, propagandose a través de los milenios, las filosofias de Zenén y de Diégenes. Entiéndase, por
tanto, construir con solidez, dar tal fuerza y maestria a nuestro pensamiento, que, aun sin proponérnoslo,
penetre en el futuro como un valor que el tiempo no destruya.

Pero cuando se desea que el pensamiento crezca en altura y en profundidad, preciso es que se desarro-
lle con firmeza, la que ha de transmitirse a la palabra. Y no puede ser firme el pensamiento que no lleva
en si gérmenes de eternidad, y no podra clavarse como hito en el futuro el que no alumbre el camino
de la humanidad. Por ser pequerias las visiones de grupo, de tribu, de secta, de partido o de sindicato,
no pueden ser nunca grandes ni eternos los pensamientos que en ellos vivan, pues los pensamientos
cosmicos necesitan el cosmos para germinar.

Hay hombres que son como esas cajas de musica que zarandean de un lado para otro los mendigos
callejeros: carecen de armonias, disuenan, no tienen sones puros, necesitando que alguien le dé a su
manivela para que carraspeen sus estridentes notas, y ésos, pobrecitos, alejados de la vida poética, que
es tanto como estar alejados de la vida sana, riente y armoniosa, aunque se llamen musicos, ni podran
crear nunca el clima musical, ni tampoco el clima de la hombria, donde un dia viviran armoniosamente
las criaturas.

Para crear el clima poético es necesario que en el individuo existan en potencia ansias y anhelos
de bellas armonias; para crear el clima humano es imprescindible que el individuo haya reunido en si
potencias humanas, poseyendo, a mas de una rica vida interior, un inagotable tesoro de virtudes; para
crear el clima anérquico, clima de libertad consciente y armoniosa, es forzoso que el creador lleve en

33



el corazon sentimientos tan nuevos que nadie se haya estremecido jaméas a su contacto y en su cerebro
pensamientos tan limpios que nadie los haya desflorado ni aun en sus mas bellos y puros suefios.

Cuando se siente lo virginal y puro brotar del cerebro y manar del corazén, porque es del corazén
de donde mana la alegria que lleva a nuestros labios risa sana y jugosa, y es nuestro cerebro el que
busca el cauterio para los desconsuelos; cuando en nosotros hay riqueza de luz y de ternuras, es que
nos hallamos capacitados para crear el bien mullido lecho en donde han de germinar las simientes de
bondad que han de hacernos agradable el vivir, es que nos hallamos en condiciones de crear el ambiente
propicio a la libertad y a la armonia entre las cuales ha de convivir, con nosotros, nuestra familia. Y en
ese ambiente nuevo, en el que ha de ser posible tener nuevos suefios, y nuevas alegrias y nueva vida que
enguirnaldaremos con nuevas ilusiones y nuevas realidades, emplearemos un nuevo lenguaje, pues si
no creasemos nuevas palabras, daremos a las viejas nuevo son de dulzura. Pero las crearemos, porque al
crear el conjunto de agradables condiciones en que ha de desarrollarse la criatura humana, necesitamos
crear no tan sélo nuevos afectos, y nuevos matices de ternuras y de alegrias, y nuevas realidades de
tolerancia y nuevos goces que nos proporcionaran nuevos amores, sino nuevas palabras y nuevos giros
con los que expresemos nuestras nuevas alegrias del vivir armonioso y excelso, humano y anarquico.

.Y donde, donde sera posible que hagamos esas creaciones si no las ensayamos primero en el hogar,
sitio de recogimiento en donde vivimos con la compariera criando a los hijos envueltos en caricias? ;Y
donde, donde podremos hacer ensayos de bondad si no los hacemos en el taller de nuestras experiencias,
en nuestra casa, convertida por nuestra voluntad, tanto en laboratorio de virtudes como en tibio y
perfumado nido?

Los que hablan despectivamente de torres de marfil no saben lo que dicen. Cada casa nuestra, cada
hogar nuestro, donde, sembradas y cultivadas por nosotros, deben crecer y florecer maravillosas plantas
del bien, debe ser, ser4, es preciso que sea, no solo torre de marfil, sino de transparente y purisimo cristal
que adornaremos con la mas variada y rica pedreria de nuestros amores para que todo en ella sea y esté
como nosotros queremos ser siempre y estar: relimpio y refulgido. Nuestra casa, nuestro hogar, nuestro
nido, nuestro rincén de amores sera la mas hermosa torre de marfil con que no pudieron sofiar ni los que,
artistas del ensuerio, se atrevieron a crear en su fantasia los mas bellos mundos de ilusiones, porque en
el hogar anarquico, aunque sea choza, viviran en perfecta hermandad la alegria y el respeto, la libertad
y el amor, que son las mas preciadas gemas de la felicidad, cridndose en él los hijos con méas mimo y
cuidado con que el avaro cuida sus tesoros, porque en nuestras torres de marfil, que han de ser a la
vez taller de lapidario y vergel, aislados de la brutalidad de este mundo feroz y cadtico, han de criarse
verdaderas joyas de humanidad. Si, si, verdaderas joyas de humanidad, verdaderas criaturas humanas,
verdaderas unidades de valor que, empenachadas con todos los atributos de la hombria, den brillo, realce
y esplendor al mundo; verdaderos hombres que perfeccionen los laboratorios del amor instalados en
sus torres de marfil y de cristal, creando en ellos el ambiente de dulzura y tolerancia en que ha de vivir
la humanidad futura, la humanidad de mafiana, que s6lo sera humanidad si empezamos hoy a crearla
en nosotros, en nuestra casa, con nuestra madre, con nuestra compaifiera, con nuestros hijos.

Lo mejor de la vida humana, tolerancias. estimulos, alegrias, no fue regalo de los dioses, sino creaciéon
lenta y fatigosa de los mejores ejemplares humanos, los de més recia hombria, que trabajaron, sin
cansancio, los laboratorios instalados en sus torres de marfil; lo mejor de la vida humana, pensamientos
nobles, sentimientos fraternos y acciones de concordia, no fue tampoco dadiva social, que la sociedad
reparte menos de lo que le regalan las unidades, ya que vive a expensas de ellas; lo mejor de la vida
humana, fervorosos deseos de bienestar y paz, ansias de armonia, anhelos de fraternidad y de vivir
amoroso, se crearon, primero, como ideal, en el sagrario interior de la conciencia, que a su vez necesita de
la paz hogarefa para forjarlo, de la apartada y sosegada torre de marfil donde crearlo. De la conciencia,
el deseo armonioso baja a los labios convertido en palabra amorosa y a las manos trocandose en caricia,
y después, lleno el hogar de amores y armonias, porque sus habitantes se esforzaron en hacer bellas

34



sus existencias, aquéllos se derraman a la calle, haciendo posible que el ambiente de belleza en que se
desarroll6 el amor gane las otras viviendas, que asi ocurrid, aunque con extremada lentitud, en el curso
de los siglos; y asi es fuerza que ocurra, debiendo acelerarlo nosotros para que se multipliquen las torres
de marfil donde las criaturas crezcan en alegria y los amores hagan agradables las existencias.

Hasta hoy todos hicieron, todos —en escasisimo nimero se contaron las excepciones, por lo cual fue
tan lenta la ascension hacia lo humano—, blocaos y casamatas de sus viviendas, desde donde dispararon
venablos contra el mundo entero. Despreciaron las torres de marfil y de cristal, temerosos de que les
vieran los demas vegetar, y se encerraron en oscuras cuevas. Y asi como donde hay aire y sol y se
recrea la vista en bellos horizontes de libertad, nace y crece la risa, que es gorjeo humano, en las cuevas-
viviendas, en los blocaos y en las casamatas, donde se vive siempre en temor y en acecho, germino el
odio, que no supo ni pudo saber hacer nunca a nadie el generoso obsequio de una sonrisa ni el regalo de
una palabra dulce, porque al guerrero le est4 prohibido sonreir y amar. Y en las cuevas-cuartel-fortaleza,
donde rein6 como amo y sefior de voluntades, no pudo crearse el ambiente propicio para que naciese,
creciese y se multiplicase el hombre, no pudo darse el clima anarquico, que es suefio de amor y practica
del bien.

En las cuevas-cuartel-fortaleza —no hogar, no nido humano, no torre de marfil, donde se crea belleza
viviendo en amor-; en las cuevas-cuartel-fortaleza, repito, no se doman pasiones ni se descuajan odios,
sino que se acrecientan rencores y se afinan fierezas, siendo cada individuo enemigo de todos, por lo
cual mas se parecen sus habitantes a jauria o manada que a seres humanos. Asi, este ambiente de recelo
y de rencor, creado por el miedo —el inico verdaderamente valeroso es el que regala amores al mundo—
, al crecer se torna campo propicio a todos los odios que engendran, a poco andar, todas las barbaras
demasias, todos los despotismos, todas las tiranias, riéndose con estridentes carcajadas de todo lo noble
y virtuoso, de todo lo delicado y exquisito, de todo lo amoroso y excelso, de todo aquello, en fin, por lo
que el hombre es hombre.

Es, pues, necesario, imprescindible, que el anarquista —el hombre bueno y magnifico— cree su clima
de amable convivencia, en el que vivira a gusto la familia, para crear méas tarde el ambiente fecundo de
libertad y armonia en donde ha de vivir en concordia la familia anarquista. Y esto sin miedo a las risas
de los que se hallan incapacitados para amar. Esto, con amor, como el que sabe que va a llevar a cabo
no una obra humana sino la gran obra de humanidad.

35



La casa solariega

Cuando fatigados por el trabajo o angustiados por la soledad dejamos la pluma deseando ponernos en
contacto con el mundo de los sonidos, que es, a su vez, el mundo de los hombres, abrimos nuestro aparato
de radio y, como si fueran voces amigas que llegaran a visitarnos, irrumpen en nuestra habitacion
mensajes musicales que nos envian Londres o Buenos Aires, o mensajes hablados que se pronuncian
para nosotros en Tokio o en Paris. Lo alegre, lo grave y lo austero, lo alado y lo profundo, el arte y la
ciencia se dan cita en nosotros, y reimos y gozamos o pensamos y sufrimos segin sea alegre o triste
el sonido de la voz que escuchamos. Con un poco de esfuerzo de imaginacién podemos figuramos que
en vez de ser ellos los visitantes, somos nosotros los que salimos a su encuentro, y cuando conocemos
los lugares de donde vienen los mensajes y a ellos estamos vinculados por hondos afectos, la ilusién es
completa: nos sentamos al lado de los padres, jugamos con los amigos, hablamos con la amada, besamos
a los hijos. Gracias a la portentosa creacion del hombre, vivimos todos en vecindad, siendo Madrid un
barrio de México al que se hallan unidos Ceylan y Nueva York.

Pero aunque los hombres de los méas diferentes puntos del planeta lleguen a visitarnos, no debe apo-
derarse de nuestras conciencias la idea de pequeiiez, porque el mundo no se ha encogido, no se ha
achicado, sino que el hombre se ha hecho mayusculo, inmenso, planetario. Con su genio ha borrado
las distancias, trasponiéndolas, pudiendo asegurar que el hombre, cada hombre es centro del universo
porque hacia él convergen todas las ondas cargadas de alegrias o tristezas, de graves pensamientos de
paz y de terribles gritos de guerra. Ya no esta solo en el cosmos. Las conciencias oyen a las conciencias,
los corazones escuchan el latir de otros corazones, el hombre ha empezado a oir a los hombres, que es
tanto como sentir a sus hermanos cerca de si, y en cuanto los vea, y vea también el escenario, la tierra y
sus entrafas, forzoso le sera crear nuevos conceptos del vivir, nuevas ideas de armonia y nuevos pensa-
mientos de fraternidad, porque al dominar el sonido, dirigiéndolo a voluntad, ha borrado las fronteras
de los pueblos, y al poder asomarse a los corazones de los hombres, sus hermanos, borrara las fronteras
de los odios.

Y aqui estamos frente a nuestro gran trabajo: saber ver a los hombres, aprender a mirarlos para
comprenderlos y amarlos.

Hasta ayer el hombre vivié solo, metido en su caparazon, preguntandose, en un ininterrumpido soli-
loquio, que ha durado milenios, por qué y para qué vivia, sin encontrar jamas respuesta a su constante
pregunta. Su vision alcanzaba a lo sumo a la patria, que era continuacién de la antigua tribu, y sus
afectos no trasponian nunca las fronteras nacionales, cuando no se quedaban encerrados en la ciudad o
en el lugarejo. Muchas veces, lo que estaba mas alla era lo temible, lo enemigo. Las relaciones que con
él se entablaban eran de guerra, por lo tanto, el terror le hacia ser misantropo y feroz, pues se conside-
raba, aun ligado a los pueblos vecinos por atavismos y creencias, solo en si, solo en él, considerando
adversario todo lo circundante.

El primero que se atrevid a dialogar con lo desconocido fue el heleno, porque fue el primero que se
asomo al mundo, aunque sélo con el entendimiento. Para esta audaz incursion cred dos ideas-madre
que fueron como dos rayos de luz en la oscuridad: la de individuo y la de humanidad. De acuerdo con la
primera produjo aquellas potentes y maravillosas individualidades que lanzaron al mundo mensajes de
belleza, todavia admirados; por la segunda, consider6 a la humanidad no como un organismo, si como
un conjunto de seres, de individuos que podian entablar relaciones armoniosas entre si. Por estas ideas,

36



formidables atrevimientos de la mente, el griego concibi6 la libertad del individuo, creando humanidad.
Es decir, el griego se hizo hombre, se convirtié en humano, creando lo que todavia no existia. Sin este
avance, sin estos maravillosos pensamientos, seguiriamos viviendo todavia en la tribu, donde se careci6
del concepto de lo individual, del concepto del hombre como unidad de verdadero valor para el concierto
armonioso de la vida.

Lo que el griego intuyd, nos lo dio a conocer el libro con la invencién de la imprenta, y lo que en el
libro no pudo ofrecérsenos, nos lo ha regalado el cine y la radio: imagenes y sonido. (Seamos veridicos:
nos lo ha regalado nuestro hermano el hombre, valiéndose del cine y la radio, invenciones suyas.) Hoy
ya sabemos como son y como hablan los indonesios y los lapones y los que forman las tribus del centro
de Africa. Al mismo tiempo llegan a nosotros relatos y fotografias animadas de lo que ayer sucedié
en Rusia y palabras e imagenes de los hombres que exploran las tierras antarticas. En nuestra casa
comun, nuestra casa solariega, heredad donde vivieron nuestros mayores y vivimos nosotros, ya nos es
todo o casi todo conocido: el trabajo en los campos y en las minas del mundo, la formacion de las islas
madreporicas y las representaciones teatrales que se dan en esas enormes aglomeraciones humanas
que son Londres y Nueva York, ciudades nuestras, del mundo, de la humanidad, barrios de nuestra
urbe, rincones de nuestra casa, habitados por hermanos nuestros, pertenecientes todos a la gran raza
humana, a aquella humanidad que hace dos mil quinientos afios entrevié el heleno y hoy es realidad.

Frente al hombre de ayer, que carecia en absoluto de concepto de humanidad, porque su mente, como
su vision, no trasponia el monte que lo circundaba, se levanta el hombre de hoy, conocedor del universo
y universo él también porque ha adquirido conciencia de su potencialidad creadora. De ahi que si el
hombre de ayer, nuestro abuelo, no podia concebirse a si mismo como unidad de valor porque estaba
sobrecogido de espanto con la grandiosidad de un dios, al que no conocia pero temia, el hombre de hoy,
que ya no necesita para nada de la idea de Dios, al conocer su potencia, sabe que puede captar todas
las emociones y concebir todas las grandezas, incluso la armonia de la humanidad de la cual se siente
creador y criatura, puesto que crea amor en su casa, que adorna con arte para regocijo de los demas
hombres, que componen su verdadera familia.

Este criterio de casa comiin y de familia humana, que se fue formando poco a poco desde que los
griegos nos regalaron aquellas dos magnificas y fecundas ideas de unidad humana y de humanidad,
debemos reverdecerlo en nuestra mente y empezar a trabajar con él en nuestra propia casa y entre
nuestra familia, haciendo lo que nadie hizo: ser buenos y amorosos con nuestros hermanos.

Habiendo desterrado a Dios de nuestra vivienda porque nos perturbaba (la idea de Dios no fue jamés
armonica, sino humillante por despdtica), nos hemos dicho en nuestro corazén: En la casa donde na-
cimos y vivimos, en la que vivieron y viven nuestros padres y viven y conviven nuestros hermanos y
nuestros hijos, no se rifie, ni aun se vocifera y alborota, pues se resentiria la moral y dariamos ejemplos
de malos modos, groseria y maldad. En la casa familiar se respeta a los ancianos y a los padres y se vive
en paz con los hermanos, cumpliendo cada uno su cometido de mantenerla limpia de odios, que son
los que enemistan. En la casa familiar, en nuestra casa solariega, heredad de nuestros mayores y hoy
nuestra por legitima herencia, deben escucharse risas, no llantos, palabras que acaricien, no maldicio-
nes, porque es en ella donde debemos empezar a vivir en armonia y en regocijo. Porque ;dénde si no es
en nuestra propia casa, en nuestro propio nido, hemos de ir creando el ambiente tibio y perfumado que
sea como nuestro clima, el clima anarquico donde hemos de criar en belleza y en libertad a la familia?

37



Anarquismo y misticismo

Sin duda porque dije en un capitulo, Lirica Anarquista, de mi libro Los caminos del hombre, que el
cristianismo, a pesar de sus errores, seguia sosteniéndose porque sus poetas continuaban hablando de
amor, alguien, que no me ha interpretado (posiblemente fuera yo el que no expresé con claridad mi
pensamiento), ha dicho en una publicacién que yo era un mistico. Infinito le agradezco que se haya
ocupado de mi persona y leido mis desgarbados escritos, pero me perdonara que deshaga el error que,
vuelvo a repetir, quiza sea mas mio que suyo.

No soy un mistico, y, posiblemente, pocos anarquistas habra menos apegados que yo al misticismo,
pues podran caer en él los que creen que anarquia es una idea salvadora, una especie de deidad; pero
los que como yo consideran que es el hombre el creador de las ideas y, por consiguiente, el que las
reforma y cambia, ése no puede ser nunca un mistico, no podra jamas abrazarse a una religién, porque
los misticos se niegan a si para afirmar a Dios y lo que yo digo es que el hombre se afirme en siy niegue
a Dios, a todo Dios.

Yo digo que en humanidad lo que vale es el hombre y que los que se abrazan a las ideas con el mismo
fervor conque los cristianos se abrazan a la cruz, son religiosos, y, aunque se llamen anarquistas, caen
facilmente en el fanatismo y en la intolerancia. Solo entre esos creyentes pueden darse los misticos,
porque sélo ellos creen que las ideas valen mas que los hombres. Y ése es el religo.

Lo que he dicho y repetiré hasta el cansancio para que me oigan los sordos, es que debemos observar
detenidamente los inmensos vuelos de los poetas misticos, debiendo esforzarnos en sobrepasarlos en
potencia creadora y en vuelo lirico. Dijo San Bernardino de Laredo que la oracion es vuelo del alma
hacia Dios. Pues bien; el dia que nuestro vuelo lirico vaya del hombre al hombre, y el sentimiento y
la belleza que pongamos en nuestro amor fraternal sean superiores al sentimiento y belleza con que
los misticos engalanaron su amor a Dios, el cristianismo, sobrepasado en belleza por nosotros, habra
sido vencido, y el humanismo, el anarquismo, bellisimo ideal de convivencia armoniosa y fraternal, no
vencera a los otros idealismos sino sobrepasandolos en belleza, para lo cual el anarquista debe ser no
s6lo el mas humano entre los humanos, sino el mas exquisito entre los exquisitos y el mas fraterno entre
los hermanos. Y lo que agrego con frecuencia a mis escritos es que con palabras huracanadas o groseras
no se convence a nadie. Rianse los que quieran reirse: la anarquia, concebida en virtud de uno de los
mayores atrevimientos de la mente humana, seguira siendo el ideal de unos cuantos, mientras otros se
esfuercen en mantenerla en las tenebrosidades de la violencia. Es preciso, pues, hacerla resplandecer;
y unicamente adquirira ese brillo, si los que se dicen anarquistas llevan, cada uno y todos, unas vidas
limpias, unas vidas sin mancha. Es el individuo anarquista el que debera dar a conocer la anarquia
como ideal tnico de fraternal armonia; pero para eso el pregonero o misionero tendra que llevar una
vida también tinica, en bondad, en belleza, en amor, en sabiduria, en modestia, porque lo soberbio y lo
violento, que no son ni fueron jamas virtudes humanas, pueden triunfar —el triunfo de la violencia nos
ha conducido a esta era atdbmica—, pero lo que no pueden hacer ni haran jamas sera vidas armoénicas. Y
todavia est4 por probar que sea necesario presentar la belleza envuelta en suciedades.

El anarquista tiene que plantar en la tierra lo que nunca hubo: la lealtad al hombre, al individuo, su
posible comparfiero y su real hermano. Porque se fue leal al Sefior, a la patria, a la secta, al partido, al
sindicato, pero nunca al hombre. Se aborrecio lo natural y se fue esclavo de lo sobrenatural: de la idea. Y
es que creer es tanto como vivir ciego, considerando que la luz exterior le guia (ciega es la fe), y gozando

38



con vivir en oscuridad, porque la luz segin todo creyente, no es luz suya, sino de Dios: de la secta o
de la organizacién. Por eso tenemos que cambiar nuestra cultura, cambiar también la idea de lealtad. Si
me soy leal a mi y no a Dios, veré la luz en mi y no en Dios, y al abandonar totalmente, absolutamente,
esa idea de Dios podré empezar a amarme, a serme leal. De mi amor a mi brotara el amor al hombre, a
lo humano, y de éste, el amor a la humanidad. Hace falta, pues, desterrar de la mente a todos los dioses
para poder ser leal al hombre.

He dicho que la fe es ciega, y asi lo han pregonado todos los misticos. No hay diferencia entre el
fervoroso creyente en Dios y el fervoroso creyente en la Anarquia cuando ambos consideran que esas
representaciones ideoldgicas que llenan sus mentes pueden realizar el milagro de hacer felices a las
criaturas. Esos dos entes que tienen fe en Dios o en la Anarquia, perseguiran al hombre cuando no
quiera reverenciar a esos dioses. Y es que la fe y el fanatismo se cultivan en todas las iglesias.

La fe es un abismo, y en ese abismo se pierden todos los misticos: los que aman a ese Ser extradi-
mensional que llena el orbe; los que se sumergen en esa concepcién de Sociedad que envuelve a seres
y a cosas, y los que se pierden en ese orden nirvanal donde todo es deliquio, ya que los misticos del
Socialismo tienen la misma fe ciega que San Juan de la Cruz.

A ningin mistico le interesa el conocimiento de los hechos ni de los hombres, porque todos tienen
bastante con su dios, con lo que quiero decir que todo mistico se deshumaniza, se vuelve antihumano
y contrahumano, porque lo humano, que es lo feo, le molesta y hiere! De ahi que el mistico no pueda
pensar, sino solo creer. Si pensara, llegaria al conocimiento; pero él no busca el conocer, sino baiiarse,
hundirse, perderse en lo divino. Comprendamos por qué el mistico no es, no puede ser generoso para
con los humanos: el mistico pide a Dios, quiere a Dios para que Dios lo ayude, sostenga y salve. El
mistico es, por lo tanto, el ser mas pobre de la tierra, el que mas auxilio necesita, explicindonos ahora
por qué vive llorando y maldiciendo. Llora cuando cree que Dios no le dispensa los favores que le pide;
maldice cuando mira a los hombres, porque cree que los pecados de éstos pueden arrebatarle la gracia
divina.

Hay, pues, una diferencia bien notoria entre el mistico y el humano (el anarquista). Los dos hablan
de amor, los dos hablan de luz; pero el mistico habla de amor a Dios y de luz divina, luz del cielo que
desciende a él como una gracia, mientras que el hombre habla de amor al hombre y de luz propia, luz
del entendimiento, creada por él y en él.

Como se ve, son dos posturas o dos posiciones diametralmente opuestas. El mistico se vacia de todo
lo terreno y humano para llenarse de cielo y de Dios; el hombre expulsa de si toda idea de Dios para
poder estar mas pleno de si. Por eso, el mistico renuncia a él mismo, no quiere ser humano, porque
segun él, no siéndolo es como puede fundirse con Dios, haciéndose él también divino.

Por lo ligeramente expuesto podemos ver que en el mistico todo es negacion humana, siendo, por
consiguiente, todos sus signos negativos para la armonia de los hombres. De ahi que en él todo sea
anonadamiento; mientras que en el hombre todo es pujanza. Este quiere ser; aquél apetece no ser. Y
el no ser no es ni humildad ni aun modestia humana, grandes virtudes de los hombres excelsos; el no
ser ni querer ser es abandonar las potencias de si, por considerarlas pobres o deformes, para recibir las
maravillosas potencias de Dios.

De ahi que el mistico rechace todo dato que le suministren los sentidos y aun todo trabajo de la mente,
porque llega al conocimiento cuando se niega a conocer: por la fe.

Considera la Iglesia que el cuerpo no llega a Dios; pero si el alma, el espiritu, lo que es de Dios y aun
Dios mismo. Y como el cuerpo, incapacitado para la percepciéon de efluvios divinos, es por si mismo

1 7 .z e . .z ’ .

Por este fenémeno de retrogradacion mistica, de deshumanizacion, se han reido algunos anarquistas cuando hablamos
del hombre, de la unidad humana. Y es que a ellos no les interesa tampoco el hombre sino la organizacion, a la que quieren
que se someta todo. Y quien analice, llegara a la conclusion de que ese concepto no difiere en nada del concepto eclesiastico.

39



despreciable, cuando las almas en éxtasis se ponen en comunicacién con Dios, los cuerpos callan. Santa
Teresa de Jesus dice cuando vuelve de sus arrobos, que no puede expresar la magnificencia del reino de
Dios, y San Juan de la Cruz calla por saber que toda palabra es pobre para hablar de tantas maravillas.
Lo mistico, amor a Dios, se opone a lo humano, amor al hombre; y se opone porque el mistico desprecia
la carne pecadora. En cambio, el hombre ama la bella carne porque en ella ve representada a la madre,
a la esposa, al hijo.

El mayor desamparo en que el mistico podria hallarse, el mayor vacio que podria sufrir seria el vacio
de Dios. Estar sin Dios le horrorizaria. De ahi que al que el fervoroso creyente considera vacio de Dios,
no le importe matado por creer que el mayor pecado es vivir ausente de la divinidad.? El que niega a
Dios es el mayor blasfemo: merece la hoguera. Sin embargo, la blasfemia humana es negar al hombre.
Y quien lo niega, no merece la hoguera ni la muerte, castigos de todos los torquemadas, sino amor y
ensefianza de amor, pues s6lo envolviéndolo en los perfumes del amor humano puede llegar a amar y
adquirir la hombria.

Segtin San Pablo, las criaturas son instrumentos y ocasiones del pecado, por lo cual gimen esperando ser
libradas de esta servidumbre de corrupcion. Con ese criterio, que es el de la Iglesia, ;como pueden los
cristianos llevar a cabo bellas obras de humana armonia, si al saber que sus cuerpos son instrumentos
del pecado, o sea viles, se desprecian unos a otros entre si y todos al género humano? Los que pueden
realizarlas son los que sienten el gozo de vivir, los que experimentan el placer de su propia alegria
de vivir, los que gustan con fruicion las esencias de su propia vida viviendo sin dioses y en amor. Y
si los misticos, cuando vuelven de sus éxtasis, aseguran que no pueden hablar porque la palabra es
pobre para expresar las maravillas del reino de Dios, el hombre, creando nuevo lenguaje, nueva lirica
anarquica, expresara sus suefios de armoniosa convivencia anarquica, despertando nuevos apetitos y
nuevos anhelos de un vivir fraterno.

Podra asegurar San Pablo que la sabiduria de este mundo, delante de Dios es locura, dando a entender
que nada vale lo humano frente a Dios, y afirmar San Juan de la Cruz que para subir a Dios, para fundirse
con Dios, alcanzando la perfeccion, es preciso vaciarse de todo lo humano, despojarse de todo lo humano,
purificarse de todo lo humano, porque sdlo cuando el individuo se vuelve no-humano es cuando puede
alcanzar la perfecciéon en Dios; pero a pesar de estas locuras misticas —el estudio del mistico corresponde
al psiquiatra—, el hombre avanza hacia el hombre tendiéndole las manos, no siendo ya su enemigo, sino
queriendo ser su hermano. Y esta labor le toca acelerarla al anarquista, al nuevo hombre que nace en
medio de este caos: al hombre humanizado.

Todos venimos de la misma raiz y todos somos ramas del mismo tronco; pero aunque todos deseemos
también dar fruto y algunos lo hayan dado, no debemos escarnecer a los que no lo dan, sino, al contrario,
cuando estan dormidos deberemos poner entre sus hojas nuestra mas bella flor para que al despertarse
sientan la alegria de haber florecido.

No soy un mistico porque no creo en Dios, en ningtin Dios. Lo que yo digo y pregono es que debemos
renacer a una nueva vida, bella y magnifica, aun en medio de este mundo tenebroso y corrompido, y por
lo que yo me esfuerzo es por vivir en plena armonia con lo que pienso y digo: con mi compafiera en el
hogar; con los que como yo sufren, en el trabajo; con todos los hombres nobles y de buenas voluntades,
en todos los momentos de mi vida.

Y a esta manera de pensar y de obrar no puede llamarsele misticismo sino humanismo o anarquismo,
que, para mi, son una y misma cosa.

2Comparemos: lo mismo que al cristiano le sucede al fascista, y al comunista, y al socialista, y al sindicalista; y si a
todos les sucede igual —analicemos serenamente el fendmeno— es porque se hallan vacios del hombre y llenos de Dios. (Bien
entendido que Dios es para ellos la secta, el partido o la organizacién a que pertenecen).

40



Religion y Estado

Cuanto mas estudiamos los movimientos intelectuales de los tiempos pasados en relacion con los
deseos de libertad de las unidades humanas, mas se nos aclara la interdependencia existente entre las
ideas estatales y las religiosas, y mas también la lucha sostenida por el individuo contra el conglomerado.
Asi podemos comprobar, entre otras muchas cosas, lo que el socialismo heredé del cristianismo y del
catolicismo, al cual quiere suplantar utilizando sus mismos primitivos procedimientos.

En efecto, ambos abominan del hombre, de la unidad humana, del individuo, considerando el uno
pecado y el otro delito la accién individual del pensamiento, del analisis, de la vida, no ensefiando
al ser humano el pienso, luego soy, sino el creo, luego existo, porque pensar seria tanto como querer
adquirir su soberania el individuo humano y lo que ambas iglesias necesitan son creyentes que acepten
al catolicismo y al socialismo como soberanos, como cuerpos doctrinales capaces de salvar por si a los
seres humanos que se sometan a sus ensefianzas, o sea que se conviertan de seres libres en dependientes.

El fundador de la religion cristiana (dividida actualmente en cien sectas, como el socialismo) fue
Pablo, el que consider¢ al cristiano como el alma de un gran cuerpo, en el que Cristo es la cabeza y
los cristianos los miembros; pero como los miembros no pueden querer ni pensar sino lo que desee y
piense la cabeza, los cristianos, que deben carecer de voluntad, deben moverse de acuerdo a lo que la
Iglesia ordene. (Paralelismo: La Sociedad es acéfala por lo cual no puede guiarse a si misma. La Cabeza
de la Sociedad es el Estado. —Engels.) De esta manera, aunque la cristiandad sea considerada como
un cuerpo viviente, la vida de los seres humanos no es considerada como real, puesto que la Realidad
Unica es Dios, cuya omnimoda Voluntad debe acatarse. Por eso, en la cima, en la ctispide, hay un jefe que
ordena, y en el pueblo manso y sufrido debe crecer la obediencia, la fe. El cristianismo y el socialismo,
como pertenecientes a la misma familia despoética, obran de idéntica manera, aunque den a sus dioses
nombres diferentes. jAnatema contra el que por querer conservar los atributos de la hombria, no crea
ciegamente en uno o en otro!

No hemos de entrar en consideraciones sobre cuando aparece el Estado tal y como lo consideramos
en la actualidad (se saldria este estudio de los limites que nos hemos trazado) porque si el gobierno tribal
se confunde con la tribu, el Estado se confunde con las jerarquias de los que gobiernan y hasta con el
territorio que abarca su dominio. El Estado es, en la nomenclatura de lo autoritario, el continuador de la
tribu, y tan es asi que no hay diferencia en la manera como se gobiernan ciertas tribus llamadas salvajes
y ciertos Estados a los que se les da el nombre de civilizados.

La monarquia peruana de los incas puede ser considerada como Estado; la gobernacion de la des-
graciada isla de Santo Domingo por el terrible y brutal Trujillo, como gobierno tribal, y la Unién de
Republicas Socialistas Soviéticas, a cuya cabeza estuvo el Zar-sacerdote Stalin, como una forzada union
de tribus que constituyen a su vez el mas vasto imperium de la época. Su gobierno puede considerarse
como un caso de supervivencia tribal de césaro-papismo.

El gobierno es una accién social primitiva; la religion es una accion social tan primitiva como la
primera. Las dos ideas nacen posiblemente al mismo tiempo y juntas ascienden por el camino de la vida
del hombre, aprisionandolo.

El primitivo, nuestro antecesor, salido de la animalidad, carece de la idea de unidad. Para él no existe
ni un hombre ni un arbol, sino una idea de conjunto, de cosa indivisa, de todo, al cual se considera
ligado, aunque sin nocién cabal de ser una particula de ese todo entre el cual vegeta y va organizando

41



su vida. Su grupo es casi una manada a la que le tiene querencia; el bosque es lo que esconde todo cuanto
le perturba: las fieras y el rayo. El grupo le atrae, como al animal, por el amparo que le presta y por
el regocijo que halla entre sus componentes; el bosque le asusta: alli mora lo misterioso y lo enemigo.
Por las noches tiembla al escuchar el rugido de la fiera o el aullido del viento, y las imaginaciones, que
quieren y no pueden ahondar en el misterio, se entenebrecen ante las fuerzas destructoras, cuyo poder
no pueden explicarse. De este terror, de esta sensaciéon de impotencia, nace la idea de poder que el
hombre primitivo necesita: por esa necesidad crea al jefe, al capaz de dominar lo desconocido.

En la escala humana éste es el primer paso ascensional; la primera liga, el primer religa, el primer
acto religioso, pero también la posibilidad del primer avance en cuanto el hombre averigiie que él puede
desechar todo miedo porque en él y solo en él esta todo el poder de vencer los misterios en cuanto los
vaya conociendo. Con ese paso, confuso todavia, pero que después de haber creado ideas abstractas le
capacita para adquirir conciencia de siy de su poder, el individuo de nuestra especie descubre el camino
que le llevara a las grandes especulaciones y a las grandes ideas de libertad, rompiendo el primitivo
religo.

Creado el jefe, el director, el protector, a cuyo alrededor se agrupan, necesitase crear algo que encarne
las fuerzas extrafas y poderosas, y entonces nace Dios, simbolizado en un arbol, una piedra, un animal,
un astro. El jefe llega a ser el intercesor entre el grupo y el dios, por lo que se inviste también como
sacerdote (como sagrado), afirmando que es hijo de su mismo Dios y Dios é]l mismo.

Religiéon y gobierno son inseparables, tienen el mismo origen y han subido desde el principio con
el hombre. La evolucién de una marca la evolucion del otro, y la fuerza de conservacion del uno es la
misma fuerza conservadora que la otra pone en juego cada vez que trata de arrebatérsele el cetro del
dominio de los hombres del grupo.

Primero, una y otro son locales, de grupo, de clan, de tribu; después, ensanchando el poder del jefe,
se agranda el poder de Dios en detrimento del poder del individuo; méas tarde se forman federaciones
de pueblos; luego, apetece la universalidad (budismo, confucionismo, mahometismo, cristianismo; hoy,
fascismo, socialismo, comunismo). La actual idea de Estado Universal es el cumplimiento, un poco re-
zagado, de las leyes de paralelismo que siguen religion y gobierno, Iglesia y Estado, que por ser ideas
hermanas tienen en todas las ocasiones actitudes iguales. El gobierno participa de la idea religiosa por-
que une y liga; la religion participa de la idea de gobierno porque ordena, manda. Cuando el gobernante
es, a la vez, sacerdote, impone un gobierno teocratico; cuando el rey, o el presidente, no esta investido
de poder sacerdotal, el obispo lo unge, considerandolo rey o presidente por derecho divino, cuando no
él mismo divino (Hirohito).

El emperador tenia caracter divino, y divino es el caracter de Franco, emperador de Espafia, segin lo
desea e impone la religion catélica. Verdad que no llega a ser, como el emperador de Anam, el supremo
pontifice, el juez supremo augusto y santo y el padre y la madre de sus subditos, pero si es el supremo
exterminador, para la mayor gloria de su imperio y de su dios, uno e indivisible. Como los césares, pre-
side los grandes ceremoniales de la Iglesia y el Estado, por lo que tiene caracter sagrado para sus fieles,
como lo tenia Hitler para sus adeptos y Stalin para sus mesnadas. jCuanto se parecen una ceremonia
en Palacio a otra en la Basilica, y que lazos tan estrechos existen entre la jurisprudencia y la teologia!

Un Estado comprende, como doctrina moral que no puede ponerse en duda ni desobedecerse, toda
la vida privada y publica del individuo; una religién obliga a lo mismo, porque ni para el Estado ni para
la Religion el individuo se pertenece a si mismo. Como el primer grupo primitivo, la tribu de ayer, el
hombre se debe a Dios y al Estado, en lo que estan perfectamente de acuerdo religiosos y politicos. Los
cristianos, que heredaron el derecho grecorromano y las ensefianzas del Antiguo Testamento, sostenian
que las leyes del Estado eran revelacion divina. No fue contradiccién que declarasen al rey sagrado. En
la matriz de la religién se engendré el Estado, que es otro religo, por lo cual, aun rifiendo de cuando en
cuando, van siempre de la mano.

42



Si Hitler hubiera sido triunfador, se habria declarado Papa, tal y como lo hizo su ex amigo Stalin,
y haciendo una mezcla de lo estatal y lo religioso hubiera formado una religién imperial-universal,
puesto que nos hallamos en la época en que el sentimiento tribal quiere extenderse al planeta. Hitler
hubiera sido el profeta, el visionario, el fundador, y su nombre habria figurado en la lista de los grandes
fundadores de religiones con los Buda, Confucio, Zoroastro, Mahoma, Jesus y Marx, a los que hubiera
desterrado al no conformarse con declararse Hijo de Dios, sino Dios él mismo. Perdié y la religion nazi
desapareci6 quiza para siempre.

En un orden césmico fundan los sostenedores del Estado y de la Iglesia sus concepciones, conside-
rando a esas terribles deidades como el Unico orden moral universalmente valido, ya que desconocen
capacidad al individuo para forjarse su propio bienestar. Por eso no puede causarnos extraiieza que
cuando en las guerras religiosas uno triunfa, se convierta en emperador, jefe o Papa, resultando siem-
pre un gobierno teocratico. Cuando se impone el jefe civil, y éste domina en la iglesia, vuelve a unir
todos los poderes y el césar se convierte en Papa.

Durante toda la Edad Media el gobierno de Europa donde domina el cristianismo esta bajo el mandato
de la Iglesia. Los obispos y los abades son sefiores de armas e intervienen en politica tal y como sucede
en el antiguo Tibet con el lamaismo, donde los sacerdotes no sélo influyen en el gobierno, sino que le
sirven en concepto de funcionarios, desempefiando empleos civiles y militares.

La Historia del sacerdocium con el imperium es una continuada guerra y una continuada fusion. Triun-
fe uno u otro, siempre van unidos. Cuando triunfa el imperio, la iglesia es un departamento del Estado
y el derecho sagrado es una rama del derecho publico; cuando triunfa la Iglesia, el jus sacrum queda
contenido en el jus publicum.

Pero la Iglesia, no conforme con estas alternativas, para afianzarse mas crea el jus eclesiasticum en el
que se unen la fe de la Iglesia con la jurisprudencia romana, siendo el derecho eclesiastico el que debe
regir en toda la cristiandad. Cuando triunfa, es cuando sobrevienen las grandes luchas entre lo espiritual
y lo secular y también cuando tienen lugar las grandes persecuciones por herejia. No debemos olvidar
que Jacobo de Viterbo defini6 la Iglesia como el Estado por excelencia, que es a lo que hoy llamamos
totalitarismo.

En la lucha actual, el Estado domina a la Iglesia; pero no la destierra, sino que sigue apoyandose
en ella, teniéndola como una fuerza de reserva, a pesar de que la Religion y el Estado luchan entre
si, pues en todas partes contienden los catélicos contra los protestantes, éstos contra los cismaticos,
las religiones asiaticas contra las europeas y todos juntos contra los judios, mientras que los llamados
democratas guerrean contra los socialistas, éstos contra los comunistas y todos entre si, sin darse cuartel,
para apoderarse de la direccion de los pueblos y someterlos a sus dictados, imponiéndoles sus rutinas
a las que llaman leyes sabias o leyes divinas.

Se comprende la unién de los dos poderes como se comprende su rivalidad; y se explica la unién, aun
odiandose, porque ninguno quiere alejarse de sus actividades de dominio en contra de los pueblos.

Si el hombre religioso es el considerado con facultades para ponerse en comunicacién y contacto con
el mundo del espiritu, el hombre politico es el que se cree con facultades para dominar las potencias
de la tierra, por lo cual, el hombre medio se inclina ante esos dos poderes que considera invencibles,
y les rinde pleitesia. Y es que supone —temor a las cosas misteriosas de afuera— que los que poseen
autoridad religiosa, viven en comunicacioén con Dios, por lo cual se les debe reverenciar y temer, ya que
lo mismo pueden dispensar mercedes como imponer castigos, y que a los que tienen autoridad politica
se les debe también obedecer y reverenciar porque pueden derramar sobre los mortales los bienes del
Estado o perseguir a los insumisos. A entrambos, pues, al religioso y al politico se les considera como
intercesores, ya que si uno expone a su Dios sus aflicciones para que las aplaque, el otro intercede ante
el rey o el jefe para que remedie sus miserias. Por todas partes se desemboca en elreligo en la aristocracia
(poder del mejor) o en la hierocracia (poder de lo sagrado).

43



No se puede negar que el cristianismo forma una sociedad, como la forman el mahometismo y el
confucianismo, pues no forma sociedad sélo el socialismo; pero no puede negarse tampoco que esa
sociedad cristiana, o mahometana o socialista, es tan religiosa como la comunista. Lo tnico que las
diferencia es el nombre, porque sociedad es un semirrebaiio de gentes que se hallan ligadas entre si
por una misma idea de salvacion, por una idea superior al hombre, es decir, extrahumana. Asi se rien
todos los religiosos del hombre, al que consideran como una entelequia, no como un ser real que siente,
y sufre y ansia ser libre. Y es que el individuo puede ser o no ser religioso, pero la colectividad lo es
siempre, porque ésta no existe sin una fuerte creencia que una y suelde a sus componentes. Ahi radica el
mal de que todos los colectivistas sean intolerantes y fanaticos, declarando enemigos a los que quieren
pensar y obrar por si: su peor enemigo es el hombre libre. Ya no nos asombra, por lo tanto, escuchar a
socidlogos que sostienen la teoria de que el hombre es una hipoétesis, dando importancia a la sociedad
y no al individuo, afirmando que es la colectividad y no el hombre el que posee fuerza creadora, por lo
que los individuos deben obedecer sus disposiciones y rendirle pleitesia.

44



Lo humano y lo sagrado

Dijimos en otras ocasiones que religioso es todo hombre que vive ligado a teoria o doctrina, conside-
randose obligado, por acto de conciencia, a obedecer o cumplir lo que la doctrina o la teoria le ordenan,
habiendo agregado que religion es la barrera fantasmal que entorpece el libre vuelo de la inteligencia,
por lo cual, la religion, después de prohibir sofiar, prohibe amar. Dijimos también que no solamente es
religion lo comtiinmente aceptado como tal, sino que de acuerdo con lo anterior, religion es todo acto
de incondicional sumisién a una organizacion o a un partido que imponga normas de pensamiento o
de accion obligatorias al individuo, ya que Dios es, ademas de lo que consideran como tal los cristianos,
todo concepto de fuerza extradimensional, y extramaterial y extraterrenal que regula la vida de los se-
res, por lo cual el concepto religioso obliga a creer que trabaja por su salvacién y la del género humano
el que mas se sujeta a Dios, el que mas se obliga a él, el que més se aproxima a lo sagrado, y, en cambio,
trabaja por su perdicion el que no se liga a lo sagrado, el que se dedica a ocupaciones o laboriosidades
no consideradas de utilidad espiritual por el sacerdote.!

En el religioso estos dos mundos viven en constante oposicion, casi podriamos decir en constante
guerra, oposicion y guerra que tienen lugar, primero, en el individuo, pero que éste lleva en seguida al
medio en que se desenvuelve. De ahi que en los ambientes religiosos, en todos los ambientes religiosos?
fructifique espléndidamente la intolerancia, porque todo lo que no responda absolutamente al dogma
se considera perjudicial a la gloria de Dios y, por consiguiente, al individuo, viéndose el fanatico en la
necesidad moral de declarar la guerra a todo lo a-religioso.

Estos dos mundos representan para el hombre de cerebro alerta dos posiciones bien definidas: en
una, en la religiosa, el individuo ligado a Dios no puede ser libre, porque la fe le prohibe dudar; en la
otra, en la a-religiosa, el hombre se siente libre, atreviéndose a interrogar a su conciencia y a los demas
hombres para poder descifrar lo que Haeckel llamé los enigmas del universo. Por un lado se le obliga a
creer; por el otro siente la necesidad de analizar y gustar toda idea o sensacion que llega a su mente. Es
decir, el hombre analitico necesita fundamentarse en hechos razonables, mientras que el creyente dice
colocarse mas alla de la razon, por lo que le asusta lo que nuestros padres llamaron libre examen y que
nosotros consideramos como libérrima actividad de nuestras facultades para ver, gustar y comprender

todo cuanto tiene relaciéon con nuestra vida y la de los seres en el planeta, casa de la familia humana.?

'Para el socialista, la Sociedad es una divinidad a la cual se halla sujeto el individuo, y quien sea capaz de analizar ver4 la
estrecha relacion existente entre la conducta del socialista y el llamado deista, ya que ambos creen en el mismo Dios, aunque
le llamen con diferentes nombres. El monoteismo abarca mas aspectos de los que muchos creen.

®Hasta en ciertas capas del mal llamado anarquismo se encuentra esta lucha, esta guerra entre lo religioso y lo libre, lo
sagrado y lo humano, habiendo individuos para los cuales es un pecado poner en duda la doctrina que ellos consideran inmu-
table. Seria utilisimo ahondar serenamente hasta llegar a comprender este fenémeno de cristalizacion de ideas autoritarias en
ambientes anarcos para saber como y por qué contintian existiendo posos o limos que depositaron en las corrientes de la vida
aluviones tribales, inica manera de poder dragar estos bancos flotantes en los campos de anarquia.

*En estos tiempos de despotismo, de turbiedad y, por consiguiente, de confusién, tiempos de poco pensar y mucho creer,
porque cuesta trabajo hacer funcionar el cerebro para traer a la luz un pensamiento claro y es facilisimo tomar como sagrada
una palabra que fue escrita antes de que llegaramos nosotros; en estos tiempos, repito, algunos se escandalizaron cuando me
atrevi a decir que habia necesidad de hacer un meticuloso anilisis de cuanto nos dijeron Proudhon, Bakunin y Kropotkin,
porque nuestra vida no puede estar sujeta a lo pretérito, obrando y pensando como pensaron y obraron otros hombres que
vivieron antes y en otras circunstancias que nosotros. Por este solo hecho de practicar la duda y examinar libérrimamente
la herencia recibida para saber lo que es oro de ley y lo que no lo es, los amantes de lo sagrado, los sacer, los religiosos

45



Es que lo social y lo religioso se confunden: el grupo social es siempre un grupo religioso. Cuando
estudiamos Historia vemos que los hebreos forman un conjunto social precisamente porque forman un
conjunto religioso, comprobando por todas partes que lo religioso preside las relaciones de tribu y las
de grupo.

Pero la religion necesita de lo sagrado, porque sin considerar como sagrado lo que con la religion
se relaciona, ésta muere. No existe lo comin mas que cuando se tienen las mismas cosas por sagradas,
cuando se tiene la misma idea religiosa. Por eso, cuando alguien, individuo, grupo o colectividad, sostie-
ne que no puede dudarse de la bondad de tal o cual idea sustentada por tal o cual hombre, ni analizarse
ésta o la otra doctrina, es que lo sagrado, lo intocable y lo inmutable hizo su aparicion, considerandose el
individuo o grupo que tal sostiene como sacerdote guardian conservador de la inviolabilidad dogmatica.

Alguien dijo, no recuerdo si fue Hubert, que la religion es la administracion de lo sagrado, y aunque
aparezca esto como una definiciéon un tanto comercial, porque podria confundirse administracién con
explotacion, cosa poco seria tratandose de un pensador, podriamos asegurar que quiso dar a la palabra
administracion el significado de ordenada creencia, ya que administracion es regla. Pero nosotros de-
beremos decir que religion es algo mas que administracion, pues el acto religioso tiene su origen en la
conciencia y nada de lo que tenga asiento en ella debe serie al hombre despreciable, sobre todo como
materia de estudio, de anéalisis.

El caracter sagrado no lo posee nadie por si mismo, ni persona ni objeto. Lo sagrado es una inves-
tidura. Al hombre creyente su creencia le lleva a considerar que todo cuanto se refiere a su Dios es
en si sagrado. De ahi que lo sagrado sea el fundamento, la esencia que la religion necesita para existir,
teniendo seguridad de que si fuera posible hacer desaparecer de las mentes el concepto de lo sagrado, la
religion desapareceria, y al desaparecer la atadura, el lazo, la liga, desapareceria Dios y el hombre seria
libre.

Si se contemplan los hechos y las cosas con los ojos de la inteligencia, podremos comprender hasta
donde llega lo sagrado y como transforma a los individuos, pues si aparentemente contindan siendo
como fueron, esencialmente se cambian.

El que se ordena sacerdote (persona sagrada que sirve a Dios) ya no tiene las mismas relaciones
afectivas con su padre, que ve al hijo como a un semidids; el que fue elegido alcalde (elegido vale aqui
tanto como ungido) ya no sostiene las mismas relaciones de camaraderia con sus amigos; jhasta el
recadero de la alcaldia —el alguacil— se vuelve religioso (sagrado) dejando de ser hombre!, jhasta el
jardinero del convento! Por consiguiente, debe huir el hombre de todo lo sagrado, si quiere conservar
su pureza humana, porque lo sagrado, que es lo ultraautoritario, le liga prohibiéndole ser él mismo.

Forzoso es que lo sagrado se esconda, se aparte del contacto humano. El que ha sido ordenado sa-
cerdote ya no es humano, y no siéndolo, no puede depositar su carifio en nada que no sea sagrado, no
puede querer a nadie que sea humano. Para ordenarse sacerdote, es decir, para hacerse sagrado, que es
tanto como representar en la tierra a Dios, el que fue hombre debi6 de arrancar de si todo sentimiento
acerca del hombre. Naturalmente que al considerarse a si mismo puro e impuro a su hermano hombre,
el sacerdote, aun sin desearlo, le declara la guerra en su conciencia, siendo légico que la guerra que
empez6 siendo ideolédgica, se transforme en guerra de cuerpos, en guerra que destruye y mata, pues
siendo el hombre pecado, debe ser destruido.* Deduccion légica es la de que estas dos fuerzas no pue-

se levantaron iracundos, queriendo hacer creer con sus gritos, que no con sus razones, que era anarquico creer y cometia
pecado de herejia el que se atrevia a dudar, pensar y analizar, prefiriendo, sin duda, que nuestros pensamientos permanezcan
en cautiverio antes que zahondar en el pasado. Esta actitud religiosa tiene una enorme semejanza con la de los que creen
que Cristo dijo la palabra que ha de regir por los siglos de los siglos a la humanidad. Si viviera Kropotkin, a buen seguro no
pensaria hoy como pensé en el afio 1900, llendndose de contento si alguno hiciera sonar a hueco una palabra suya, como dijo
Rodo.

*Si comparamos las ideas de pureza y de pecado con las de justicia e injusticia, tan caras a Proudhon, hallaremos en
ellas una estrecha aunque oculta relacién. La religién se hace presente: pureza igual a justicia; pecado igual a injusticia. Han

46



den ponerse frente a frente sin que traten de destruirse, por lo que nos es dable asegurar que sin que
las mentes abandonen el concepto de lo sagrado no podra haber paz en la tierra, porque lo sagrado, que
pretende ser exclusivo, no quiere permitir lo humano.® El dia que el hombre abandone definitivamente
a Dios, adquiriendo el concepto de si (trocar el amor a Dios por amor a si mismo) habra paz en el mundo,
mientras que los conceptos de Dios y de Terror, que son sinénimos,® ocupen las mentes, habra siempre
guerra, porque el individuo cree que Dios castigara al protervo, pero también al que consiente que el
protervo viva, por lo cual el creyente mata al descreido para aplacar la célera divina.’

Equivalentes son, pues, las ideas de Iglesia y Estado, y, por consiguiente, de Papa y de Rey. ;Quién
que no sea considerado como un maldecido se atrevera a atentar contra ellos? Por ese concepto de
sagrado se perdonan y hasta se tapan los crimenes papales, y por el mismo se ensalza a Napoleén, que
dejo sembrado de cadaveres el suelo de Europa. Sin embargo, al infeliz que mata a un semejante se le
lleva a la horca, castigando en él lo humano.

Las inmunidades parlamentarias ;qué son sino caracteres sagrados que se otorgan o de que son
investidos los que en el Estado ejercen funciones de gobierno? Asi son o se hacen sagrados un ministro,
un diputado, un diplomatico, un militar, no pudiendo condenar a ninguno sin degradarlo, o sea sin
despojarlo de su caracter sagrado, dejandolo en el muy despreciable de humano. Entre la raida sotana
de un cura a el raido uniforme de un guardia rural no hay diferencia, porque esas vestiduras, y no las
personas, llevan en si, una la representacion de Dios y la otra la del Estado, por la cual el cura y el guarda
deben considerarse como inviolables, como sagrados, no por lo que son, si por lo que representan.

Silo pensamos detenidamente, viéndolos ademas, actuar, nos daremos cuenta de que esa investidura
les perturba, les pierde, les ensoberbece, les deshumaniza, llegando a la conclusién de que los que una
vez fueron investidos (ungidos) dejaron de ser humanos para siempre: el que sentencié una vez, una sola
vez, a un semejante suyo en nombre de una divinidad cualquiera, llamese esa divinidad Dios, Partido,
Sociedad, Estado u Organizacidn, ese sacerdote-juez no podra ser ya nunca mas persona humana. De ahi
que —los hechos lo corroboran— los que llaméandose anarquistas ejercieron funciones gubernamentales
no podran volver a ser anarquistas jamas, porque quien fue ministro —ministro de la Sociedad o de
Dios son actos religiosos iguales—, se considera a si mismo como perteneciente a las fuerzas que rigen
el mundo: fuerzas sagradas. De ahi que el oficiante en el altar de lo sagrado considere que debe ser
destruido no soélo el hombre, sino el orden moral del hombre, entregandose a la destruccion humana
sin que la conciencia de los sacerdotes destructores de humanidad se inquiete en lo mas minimo: matar
a un descreido es un bien; matar a mil o diez mil descreidos es un bien mil o diez mil veces mayor.8

cambiado las palabras, no el sentimiento religioso que encarnan. La justicia es pura, la injusticia es pecado. Por ser pura la
justicia, debe ser puro el juez, que es el que encarna las leyes de la tribu; el desobediente es impuro: no las cumple.

*Cuando digo que por medio de la guerra no hallara nunca la paz la humanidad, fundamento mi afirmacién en el hecho
de que los mas pacificos son los menos creyentes, por lo que, deduciendo, se puede asegurar que el dia feliz y dichoso en que
el acto bélico (religiosidad es belicosidad) sea extirpado de las conciencias, la paz existira en la casa del hombre, y como de
las conciencias no se arrancan las creencias sino por un acto trascendentalmente educativo, nuestra labor no es de matanza,
sino de educacion, teniendo bien presente que educar no es en ningiin caso domesticar.

S Ante lo sagrado se tiembla. Podriamos asegurar que el religioso obra no por amor a Dios, sino por miedo a Dios. Ante
Dios se sienten todos sobrecogidos de panico.

"La idea-madre de las Cruzadas era ésa; pero también lo ha sido la del nazismo contra el liberalismo y la del stalinismo
contra la libertad. Con los tiempos cambian los hombres, las palabras y los lugares, pero se mantienen fijas ciertas ideas que
vienen del fondo de la vida. La figura sagrada de Franco, como jefe de tribu, se mantiene intacta. El jefe es sagrado.

8Estos dias de finales de julio de 1968, se han publicado en la prensa de México articulos que deben llamar nuestra atencién,
pues se sostiene en ellos, y son cristianos los que escriben, que las iglesias cristianas no pueden declarar guerras, pero que
si pueden hacerlas los cristianos por su cuenta y razoén. Ahora bien, si la familia cristiana no la componen solamente los
sacerdotes que gobiernan, rigen y administran las iglesias, sino que forman parte de ella los fieles cristianos que alimentan las
iglesias y la religion, ;como es posible que los sacerdotes, sin cometer crimen, autoricen la matanza de criaturas, sabedores de
que comete pecado (crimen) el matador de un semejante? De pensar es que el sacerdote autoriza que el pecador peque porque

47



En la muerte de millones de judios ejecutados por los nazis, tienen igual parte de culpa los cristianos
que los maldijeron. Lo que se llama muchas veces heroismo no es mas que la accion ciega, religiosa y
no humana, que el individuo cumple en nombre de una divinidad. Si el guerrero que se dice anarquista
pensara, se diria en su corazon que no puede ejecutar en arquia (en sagrado) lo que repudia en anarquia
(en humano).

Cuando el humano, el hombre, emplea este lenguaje irreverente que yo empleo, enfrentandose sin
temor a lo sagrado, todos los sacerdotes tiemblan de ira, y hasta el que de la anarquia hizo tabt, es
decir, algo terriblemente sagrado, se convulsiona y grita excomuniones contra el que se ha atrevido
a pronunciar palabra de luz. Y es que todo sacerdote de toda iglesia considera al pecador como una
mancha, como a uno que no quiere ser sujeto, como a un indisciplinado a su autoridad (cura de aldea
o guarda rural), tomando al hombre-mancha como a un contagioso, y como ese contagio es necesario
aislarlo de los fieles, porque las ideas contagiosas pueden ser transfundidas a otros, cuando se puede se
le destruye para que no pueda atacar ni al concepto sagrado ni al sacer, a lo que no puede ser tocado ni
puesto en duda, pues no se borra la mancha ni se aisla el peligro del contagio, sino sacrificando a quien
mancha, o sea a quien comete sacrilegio. Asi, el que destruye al sacrilego de una u otra manera —todas
son aceptadas buenamente por la divinidad, incluida en ellas la difamacion—, es el que se ajusta a la
ley de la iglesia, que es la ley de Dios,” y ninguna conciencia religiosa podra considerar al destructor
como homicida, pues hasta el parricidio ha sido, no tolerado, sino cantado y exaltado por los religiosos
(parricidii non damnatur).’® Y es que la vida divina, vida heroica, vida de gracia o vida sagrada exige
que el individuo se deshumanice, se purifique, se limpie de todo cuanto signifique humanidad, inica
manera de que la secta o el grupo se considere sacer, sagrado, lleno de gracia, de Dios.

En la tribu, el brujo, aunque salido de ella, deja de ser considerado como igual; en la familia, el
sacerdote, ser ya divino, no es tratado como hijo o hermano; en el pueblo, al que ascendié a ministro
llega a venerarsele como a un ser superior. Y todos tres dejan de ser queridos, aunque sean temidos,
porque sdlo puede quererse a lo humano con amor humano. Porque jpobres los que se atreven a pensar
en forma diferente a como le interese al brujo, al sacerdote o al ministro, porque sera castigado como
se castigaba antes a los impuros inexpiables! Hace falta, pues, compartir la opinioén social para no ser
expulsado de la Sociedad. Es decir, hace falta no pensar para ser considerado como ente social perfecto
dentro del grupo religioso, porque la actitud borreguil y a-humana es la que agrada a los sacerdotes,
depositarios de las verdades que se relacionan con el dogma.

Para terminar, por hoy, diré que todo ser humano que quiera continuar siéndolo, sera tenido por todos
los sacerdotes de todos los credos como un disolvente; por eso, lo que més cuesta, lo que realmente més
le cuesta al hombre es mantenerse tal en medio de los grupos sagrados y guerreros.

Sin embargo, el hombre se dice en su corazon y lo envia como mensaje al mundo, que sélo los hombres
libres podran salvar a la humanidad de que caiga en la abyeccién. Y eso aunque no lo crean asi los
sacerdotes.

Cuando el hombre habla o escribe, debe hacerlo con palabras que el hablador o el escritor encienda
con luz suya, que sera alimentada por la intencién y el anhelo de alumbrar el camino por donde anda su
desvalido hermano. Porque no es humana la palabra que no escribe o pronuncia un humano con objeto
de que vuele a otro humano para ayudarlo y consolarlo, y carece de luz de humanidad toda palabra

lleva en ese pecado su ganancia, pues los beneficios que alcance con la guerra el cristiano guerrero, pasaran a la iglesia a que
pertenezca. Pilatos obré mas limpiamente.

°Y del Estado, y de la Organizacién y del Partido, ya que todos cobran igual por ser movidos por las mismas ideas-
sentimiento.

19El nazismo estimula a la delacién de hijos a padres y de padres a hijos; el comunismo lo estimula y lo premia. Pero todos
los grupos religiosos hacen lo mismo. He presenciado abominables casos en los que el delator ha sido vitoreado como un
héroe. ;No habré relacion entre delacion y confesion?

43



pronunciada o escrita por un ser que no sea humano, por uno que se haya despojado de sus mejores y
mas nobles atributos de hombria.

Decia Juan de la Cruz que para ir a Dios hace falta vaciarse de todo contenido humano, de modo que
el que se vacia de ese contenido, el que se queda sin la parte de humanidad que le correspondié, el que
por renuncia a ser hombre pierde su condicién humana, es el tinico que, segtn el santo, puede ir a Dios,
por no albergar ya en él ni pensamientos ni sentimientos del hombre ni hacia el hombre.

No es preciso gran esfuerzo imaginativo para darse cuenta de ese proceso de desasimilacién que lleva
a otro de asimilacién, y menos cuando hagamos nuestra la clara y precisa definicion que de asimilar
nos ofrece Roque Barcia.

Asimilarse —nos dice el sabio lingiiista— envuelve la idea de transformacion, de tal manera, que perde-
mos la substancia y la forma que teniamos, para ser parte de otra substancia y de otra forma. No perdemos
nuestro principio, porque los principios no se pueden perder; pero lo adherimos a un principio ajeno, y
nosotros quedamos sin el cardcter o representacion que nos comunica el principio propio.

Me asimilo a Fulano quiere decir que me fundo en él, que adhiero mi existencia a la suya; de modo que
él es su existencia y la mia. No soy naturaleza propia, sino naturaleza asimilada.

Este proceso de asimilacion a Dios por desasimilaciéon de la persona humana, fue el que hizo San
Juan de la Cruz: se despojo, sé arrancd y tir6 al arroyo cuanto tenia de humano, y ya vacio, pretendi6
fundirse con Dios, creyendo por ello haberse hecho ya divino.

Ese trabajo de desasimilacién por arrancamiento, por extirpacion de lo humano, es el que se reali-
za con los jovenes en los semimirios catdlicos, asimilandolos a Dios (a este trabajo de descuaje de la
personalidad humana le llaman los comunistas lavado de cerebro), de modo que cuando abandonan sus
estudios y salen de alli ungidos sacerdotes, se consideran a si mismos sagrados, no humanos.

Lo humano es lo profano, lo que se queda fuera del templo, lo que con su aliento profana lo sagrado,
porque es luciferiano, y como no sirve a los usos sagrados, se le desprecia, pues, segin los sacer, el
hombre, el humano, el profano debe servirles a ellos, a los sin pecado, y por servirlos se entiende también
que debe pagarles un tributo, y en ese obligatorio y religioso deber tuvo su origen el también obligatorio
pago a la Iglesia de los diezmos y primicias, que todavia se mantiene en uso en algunos lugares.

Esto nos habla de dos mundos, no sélo diferentes, sino contrarios: un mundo de seres que consumen
riqueza sin crearla, un mundo de parésitos, y otro mundo de hombres activos y creadores que no pueden
consumir por no tener. De modo, y es cosa clara, que las cargas que los que trabajan tienen que soportar
al alimentar y vestir y proporcionar casa a los que nada crean, empobrecen a los creadores, resultando
que el Vaticano, cuyos habitantes no crean nada, es una de las instituciones més ricas del planeta, en
tanto que la humanidad trabajadora, que alimenta a millones de parasitos, vive en escasez, en penuria,
en agobio.

(Quién puede arreglar esto? ;Quién puede nivelar este tremendo desnivel humano? ;La Iglesia? ;Los
paréasitos que a su sombra medran?...

Y no se tomen mis palabras con recelo, como si llevasen en su entrafa intencién de descrédito; tomen-
se como palabras de luz, como palabras luminosas, pues mi intencién es la de que sirvan para alumbrar
los caminos por donde andan a oscuras y sin pan mis hermanos profanos, mis hermanos humanos, los
que van por la vida creando riqueza y no la disfrutan.

(Palabras de un anarquista? Todas las palabras de luz son anarquistas, como lo son también todas
las que se escriben y pronuncian en pureza, y no lo son las palabras religiosas, porque no son humanos
los que las escriben o pronuncian. Por eso, aquéllas, las de los hombres, las de los humanos, huelen a
libertad, y las otras, las de los sacer, huelen a tirania, pues la libertad no se siembra ni se cria en las
iglesias, ni en los conventos, ni en el Vaticano, porque alli se exige a todos obediencia ciega. Y ésa es
la sima que separa a humanos y a religiosos. De ahi que el anarquista, sin importarle que los sacer le
odien, no sdlo no se arranca lo que en él hay de humano, sino que lo cultiva, diciéndoles a sus hermanos

49



en humanidad que se cultiven con el objeto de alcanzar la hombria para no aceptar ni tolerar que unos
les laven el cerebro, y otros les roben o truequen o cambien su propia naturaleza.

Para dolor de mi corazon he presenciado la estancia en Colombia de Paulo VI. Y me alegro de que me
la haya hecho presente la television, porque vista personalmente, sobre el mismo terreno, me hubiera
abochornado y asi s6lo he sentido la vergiienza de que un hermano mio, el Papa, se haya prestado a
tan torpes actos de histrionismo arlequinesco, yendo de aqui para all4, de un escenario tosco y mala-
mente preparado a otro escenario peor, cambiandose de vestimentas por el camino como se cambian
los comicos de la legua.

Y conste que al Papa Paulo VI yo lo respeto como a un hermano que vive en mi misma casa planetaria,
lo que no me prohibe, mas bien me obliga, a que le haga saber lo que pienso y siento de cuanto él hace
o dice, sobre todo cuando se dirige a mis hermanos los hombres, entre los cuales me cuento, pues al
replicarle, lo trato de td a ti1, como a un hermano, porque en el hogar nuestro no existen jerarquias, pues
de admitirlas tendria que ser yo el jerarca por ser el hombre, el que conserva todos sus atributos, puesto
que mi hermano se vaci6 de ellos, como Juan de la Cruz, para poder dirigirse, ya sin trabas humanas,
mas facilmente a Dios.

Todavia no me explico a qué ha venido mi hermano Paulo VI a Colombia, como no haya sido a
evangelizar, pues comprueba que el mundo humano se le escapa de las manos y quiere retenerlo. Aunque
para evangelizar no necesitaba hacer ese tan costoso viaje, que ha empobrecido, mas de lo que estaban,
a las gentes de Colombia, porque le habian precedido méas de doscientos religiosos entre cardenales,
arzobispos y obispos evangelizadores.

Mas haya sido la intencion del viaje politica o religiosa, la vergiienza sufrida por su inmodestia y su
teatraleria no me la quita nadie, pues sabiendo que la modestia consiste en evitar la notoriedad, en sus-
traerse a la curiosidad y en ocultar el mérito, mi hermano Paulo VI parece que se hubiera complacido en
excitar la notoriedad, en provocar la curiosidad y en hacer ostentosa gala de sus méritos, exhibiéndose
de tan aparatosa y teatral manera al oficiar de démine, como si los colombianos no supieran lo que les
conviene, que ha dado lugar a que los hombres sencillos y honrados lo consideren como un hombre
carente de las virtudes de la modestia. Pero no solo falta de modestia ha demostrado mi hermano Papa
en su viaje a Colombia, sino exceso de vanidad, porque pareceria que sélo el deseo de exhibicion lo
habia traido a América.

Comprendo —y comprender no es disculpar— que por su posicion en medio del fausto que, para
conservarlo exige obediencia ciega de quienes lo sirven y alimentan, mi hermano Papa, que vive entre
lisonjas, se halle expuesto a sufrir de engreimiento por llegar a creerse, por falta de humanidad, una
especie de dios terrestre, y ese engreimiento no permite que nazca en él la virtud de la modestia, que
es virtud humana.

En los muchos discursos que ha pronunciado —sin fe, sin llama, sin son humano, sin pasién de huma-
nidad, y si protocolares, frios, severos, de domine— ha hablado, haciendo siempre gala de sapiencia, de
cambios de estructuras sociales, y como estructura es solamente armazon, forma, costra, piel o pellejo
que cubre a un organismo, y él ignora cémo viven y penan los que se hallan envueltos en esos organis-
mos sociales, en los que mas que cambiar la costra hace falta que se cambie al hombre, sus consejos de
cambio —interesados cambios religiosos, nunca beneficiosos cambios humanos— han caido en el vacio,
porque los que andan descalzos saben que desconoce sus dolores quien, como un dios, es llevado en
andas y bajo palio, y los fieles de su iglesia que andan bien calzados, se niegan a dar a nadie sus zapatos,
aunque se lo ordene mi hermano el Papa, pues ellos gritan, y sus razones han detener, que mas que
ordenar que los demas regalen, debe empezar él por regalar, ya que mucho le sobra.

Sabios como son en argucias, cuando en Bogota han hablado de violencia, los hombres sagrados han
condenado la violencia de los otros, pero dejando entrever que hay una violencia justa, la que se emplea
contra el que tiraniza a la Iglesia. De ahi que en la Conferencia del Episcopado, el cardenal Landazuri

50



haya declarado: Ain podemos salvar al Continente, debiendo entender por salvacion la de evangelizarlo,
agregando los sacerdotes en la misma conferencia que es justa la violencia de los oprimidos, como si no
hubiera sido siempre la Iglesia la capitana de la opresion.

Pero quien ha explicado bien claramente la idea de sumisién, de asimilacién a ella, es Rodrigo Llanos
San Millan al decir: No hay posibilidad auténtica de amor humano, si atras del tu con mintscula no esta
el Ti con maytscula, o sea que el td con mintscula somos los humanos y el Ti con mayuscula es la
Iglesia. Agregando para dar més claridad y fuerza a su idea de evangelizadora sumision: ... para que
haya paz entre todos los pueblos y todos los hombres necesitamos participar con plenitud en la liturgia,
fuerza de donde mana la fuerza vital de la Iglesia, necesitamos transformarnos en Cristo... O sea que sin
que nos deshumanicemos, sin que vacios de todo contenido humano vayamos a Cristo, sometiéndonos
a los dictados de sus representantes en la tierra, no habra paz en nuestra casa.

Vemos, pues, que mi hermano el Papa, con todos sus deshumanizados ministros, cardenales, arzo-
bispos y obispos, no buscan mejorar los caminos del mundo humano para que por ellos vayan hacia
su felicidad los desvalidos, sino que su honda preocupacion es la del destino de su Iglesia, amenazada
de quiebra por falta de fieles. Y a reforzarla y a someternos ha venido mi hermano el Papa a América.
Porque no trae la paz, sino la guerra, ya que, aun disfrazado de humilde, es un guerrero. Por eso, los
hombres de América deben prevenirse contra esta incursion de los deshumanizados en nuestras tierras.

Porque, tengdmoslo muy presente, hay dos mundos. Uno el de los que se creen pertenecer al mundo
de Dios, que disponen de la riqueza y ofrecen tirania, y otro el de los que no tienen ni pan ni paz. Uno,
el de los religiosos; otro, el de los humanos.

51



La voluntad del ser

Hay quien cree que soélo es fuerte el que ataca, el que se entrega a la guerra, y el que asi cree o
piensa, es porque desconoce la enorme fuerza humana que es necesario desarrollar para ser suave y
dulce cuando todos guerrean. De ahi que los que mucho gritan, ignoren la fuerza de voluntad que se
necesita para no blasfemar en medio de este permanente tumulto planetario.

Verdad que hay seres en los que domina por completo el instinto; pero también existen, y esto nos
alegra, aquellos cuyo organismo es regulado por ellos a voluntad.

Con s6lo comprobar esto hemos hecho una divisiéon en subhombres y hombres; en seres sin concien-
cia de si, que son movidos por los huracanes de todas las desdichas, e individuos con conciencia que se
mueven por propia voluntad; en temperamentales, temperamento irritado por cuanto les rodea, y en
hombres serenos que analizan el medio en que viven para mejorarlo; en los que son juguete de todas
las pasiones, y en los que las dominan; en los que, carentes de personalidad, permiten que otros dejen
en sus carnes el imborrable sello de sus dedos, y en los que se atreven a ser escultores de su vida; en los
que se abrazan a una doctrina y en los que dicen palabra nueva.

Sélo el hombre que ha adquirido conciencia de si puede esmerarse en hacer bella y magnifica su per-
sonalidad, porque solo él pone su voluntad a su propio servicio, trabajando con tesén para elevarse por
encima de todas las pequefieces y miserias, y s6lo el que no se aprecia, el que carece de estimacién pro-
pia, que es tanto, en ciertos casos, como carecer de la voluntad de ser, es el que se enreda en pequefieces,
tal y como si se envolviera en sus propias miserias.

(Qué vale que se diga que el anarquista posee un ideal de belleza y de bondad, el méas bello ideal
de armonia y de convivencia fraternal, si no trabaja para que ese ideal sea realidad, si no crea belleza
ni hace el bien? La especulacion de la mente carece de valor cuando las manos permanecen quietas, y
el pensamiento deja de ser fecundo cuando la conducta, la accién, no responde a la palabra. Pensar y
hacer deben ir juntos, porque el pensador debe ser hacendoso.

No se puede negar que dentro del anarquismo ha habido y hay fuertes personalidades; pero también
podemos asegurar que ha habido y hay voluntades debilisimas para hacer el bien. Tan no las hay que los
mas voluntariosos predican frecuentemente el mal, porque sus palabras van casi siempre envueltas en
un torbellino de violencias, desconocedores, no sé si por falta de cultivo, de las exquisiteces y delicadezas
que debe tener el tono humano. El dia que el anarquista adquiera el conocimiento, y con éste la certeza,
de que por muy hermosa que sea la sabiduria es mas bella la bondad, se dedicar4 a ser bondadoso, y por
ese solo hecho (hacer bondad) transformara el mundo, ya que no ha sido posible transformarlo hasta
ahora, porque todos, o casi todos, estuvieron dedicados a rivalizar en violencia.

La religion tuerce la voluntad porque la dirige hacia un solo fin: la exaltacién de Dios, y todo el que
tuerza la voluntad humana aconsejando al individuo no ser humano, atenta contra la armonia universal
porque prohibe la formacion de unidades armoniosas que pongan su voluntad en crear armonia en si,
en su medio y en el mundo.

El que le diga al hombre: No seas. No esfuerces tu voluntad en tu propia realizacion humana, porque
la finalidad de tu vida es fundirte con el Gran Todo, ése, llamese como se llame, es un religioso, ya que
asi hablan el cristiano, el mahometano y el socialista, aunque la entelequia del Gran Todo sea diferente
para cada uno de ellos. El que se detenga un poco a pensar notara que quienes asi hablan, aunque se
atrevan a llamarse anarquistas, no son hombres libres.

52



Verdad que las ideas influyen grandemente en los caracteres, pero siempre que se posea la fuerza
de voluntad para experimentarlas en uno mismo, pues si no se hace asi, si no se practican, son como
abstracciones sin valor, porque sblo son potencia cuando se asocian con la voluntad.

Sabe el avaro que su pasion es mala; sin embargo, carece de voluntad para dominarse y sigue acu-
mulando aun a expensas de sus mismas comodidades y de su misma vida. Asi, también saben ciertos
anarquistas que es malo el autoritarismo y la violencia, y por falta de voluntad para el bien se dejan
arrastrar por iracundias y por pasiones que les enturbian el raciocinio, convirtiéndolos en piedra de ca-
tapulta, y por creencias que les hacen perder el equilibrio moral. No ignoran, no, lo que es el bien; pero
carecen de voluntad para hacerlo, por lo cual puede aplicarseles aquel refran espafiol no es lo mismo pre-
dicar que dar trigo, ya que si predican el bien, no saben vivirlo. Los que hablan de nobleza deben poseer
ese noble sentimiento y hacerlo rector de todas sus acciones; pero si solo se sabe hablar de acciones
nobles sin ejecutarlas, la palabra y la idea carecen de virtualidad.

Naturalmente cuesta mucho trabajo —yo lo sé— dominarse, forjarse, irse haciendo como uno mismo
quiere ser, porque hay que limar muchas asperezas y frenar muchos impetus para modelar su propio
caracter, que no es hechura inconmovible de un dios, como algunos creen, sino producto de la propia
voluntad de dominio de si, de la autodeterminacién de ser, del querer ser como a uno le place, ya que
los que permiten que sus pasiones jueguen con ellos, carecen de caracter por carecer de personalidad.
Por eso, los que no llevan en si sentimientos emancipadores, no comprenderan nunca las reacciones
psiquicas de los que los llevan porque los crean.

Hablar y obrar: esas dos palabras enlazadas deben imprimirlas los anarquistas sobre su corazén para
demostrar la voluntad de hacer.

Los que gritan y vociferan creen que son ellos los que hacen; pero viven equivocados: la accién no
esta en la voz, en el destemplado rugido, en la palabra gruesa; la accién se produce cuando cerebro y
sentimiento se deciden a trabajar, porque la accién no es grito sino trabajo.

Yo lucho todos los dias contra lo que me entorpece el paso, lo que me prohibe avanzar, lo que se
opone a que yo sea libre obrando libremente. Esta lucha diaria, constante, es la que mantiene despierto
mi sentimiento de libertad, y para continuar esa lucha pongo en accién todas las potencias de mi ser,
incluidas en ellas la voluntad, mi voluntad de ser libre y ser dulce, no de ser libre para ser grosero,
no libre para actuar como un déspota. Quiero decir con esto que todos los dias hago esfuerzos para
conquistar mi libertad, habiendo llegado a la conclusién de que soy tan libre como puedo serlo.

Por eso me rio cuando alguien se conforma con la palabra derecho, afirmando que tiene derecho a ser
libre, porque entonces es que se conforma con una libertad abstracta no efectiva, es que no ha formado
todavia su caracter, que no ha conseguido todavia su unicidad. Y no quiero decir que el hombre haya
de ser inalterable, puesto que seria desconocer la verdad de que la vida, aun en su continuidad, es un
constante cambio, sino que lo que deseo hacer ver es que no se puede actuar avanzando y retrocediendo,
y volviendo a avanzar y a retroceder, negando y afirmando y volviendo a negar y a afirmar, pregonando
hoy la guerra y mafiana el amor y al otro dia nuevamente la guerra como accién fecunda, exaltando
hoy los valores del hombre y a poco los de la colectividad contra el hombre. Hay valores constantes que
el anarquista debe descubrir y crear en si, y cuando los descubre o crea, mantenerlos y perfeccionarlos.
Entre esos valores figura el sentimiento de la dignidad. Por eso es necesario que el anarquista, para serlo,
se cree su propio caracter, el que ha de ser como firme basamento para poder entregarse a acciones
elevadas. Y accion elevada no es, no puede ser, me niego a creer que sea, la glorificacion de la violencia,
instinto de la animalidad y cancién brutal de la bestia no humana.

Fascistas y comunistas, catolicos y autoritarios en general pueden exaltar todos los mas bajos instin-
tos de la especie, ya que necesitan seres acéfalos en sus rebafios; pero el anarquista debe ser pregonero
y hacedor de todo lo bello, noble y grande que pueda hacer.

53



iAh, como les gusta a algunos desenterrar cadaveres para saber lo que dijeron cuando fueron seres
vivos!; pero, en cambio, jcuan poco se entretienen en echar una mirada al mundo que les rodea para
ver, por si, transcurrir la vida! De ahi resulta que hay muchos eruditos y pocos pensadores.

Para saber quién es uno cualquiera de tus amigos, podras preguntarle qué hace, y si te contestase,
como contestan casi todos, que lee y critica, su labor es estéril. No crea; no fecundiza su vida; no pare ni
pensamientos ni acciones, porque gritar y arafiar no es fecundar. Y éstos, y sélo éstos, los destructores,
son los que afirman que destruir es crear, pues los creadores afirman lo contrario: que crear es traer algo
nuevo a la vida, hacer al mundo el regalo de algo que no existia, ni en palabra ni en caricia.

Para la creacion tiene una gran importancia el condcete a ti mismo, porque al conocimiento de si s6-
lo se llega tras un constante trabajo de observacion, sabiendo entonces, y Gnicamente entonces, como
se reacciona contra si, como se modifica el temperamento y el caracter, qué fuerzas es preciso poner
en juego para dominar los propios arrebatos, como se reacciona contra el medio, como se dulcifica el
caracter o como lo tuercen las exasperaciones y los odios haciendo al hombre intratable por insociable.
Quien no se conoce, no puede corregirse, no necesitando, por consiguiente, ejercitar su voluntad; pero
quien se conoce, quien desea mejorarse, quien considera que a la vida armoniosa y hermosa que sue-
fia solo es posible llegar por un ininterrumpido mejoramiento de la persona, ése si necesita poner en
movimiento su voluntad, y la pone para cambiarse de algiin modo o manera todos los dias. De modo
que se modifica el que quiere modificarse, el que sabe que de él depende ser hoy mejor que fue ayer y
marfiana mejor que es hoy. El que llega al conocimiento de si sabe que su vida ha sido un permanente
cambio, llevandole su razonamiento y su sabiduria a afirmar que seguira cambiando: en pensamientos,
en sentimientos, en acciones, en moral.

En cuanto al erudito, me da pena, no me asusta. Veo que ha realizado un trabajo inutil al acumular
citas de autores a los que considera como autoridades, y cuya autoridad pongo yo en duda, lo que
le exaspera. Asi le veo poner cara de asombro cuando al citar a un personaje de la historia, le digo
que lo que aquél afirma no es cierto para el momento presente, ya que el erudito cree que su autor
predilecto habl6 para todos los hombres de todos los climas y de todos los tiempos. Y es que no se
da cuenta de que la reforma interior, la propia, no puede acometerla nadie en beneficio de otro, sino
que cada uno tiene que hacerla en beneficio propio, porque se puede, si, tomar ciertas maximas ajenas
como estimulantes, pero como la palabra no es accién, deberemos accionar descubriendo en nosotros
los beneficios y bellezas de la virtud cuando nos hayamos convertido en virtuosos.

Hay algo que debe ser tenido muy en cuenta: se puede volver a la animalidad. Y vuelve irremisible-
mente el que por no poner su voluntad en ejercicio para elevarse cada vez més, se deja adormecer por
el ambiente. La pereza de pensar le prohibe avanzar, ya que le es mas comodo recibir la orden de mo-
verse. Y éste es uno de los muchos perjuicios que causa a la vida el comunismo, todos los comunismos:
que prohiben pensar, como lo prohibe la iglesia, como lo prohibe el falangismo espanol y lo prohibia
el nazismo. Naturalmente, no necesita ejercitar su voluntad el que cree que Dios forma su caracter y
le tiene ya destinado un puesto en la gloria; pero la necesita el descreido de todas las metafisicas, el
que se considera fuerza en si, el que sabe que sélo por su voluntad y esfuerzo puede mejorarse. Este,
que es el que se sabe creador, el irreverente que no hace caso de las teorias fatalistas que tratan de
paralizarlo, saltando por encima del viejo pesimismo, ejerce sobre si su influjo, queriendo ser cada vez
mas armonioso y mas bueno. Fijandonos detenidamente en él y estudidndolo con carifio, veremos a
poco que profundicemos, que sélo él puede ser anarquista, porque sdlo él puede llamarse hombre libre,
pues no es hombre libre —no lo es ni puede serio— el que acepta para su vida la direccién de un Dios,
sea el que fuere; ni lo es ni puede serio el que acepta como articulo de fe la palabra de Kant o de Kro-
potkin, porque la sujecién voluntaria a un hombre o a una doctrina, tomando su palabra como verdad
inmutable, es inequivoco signo de esclavitud. El que cree que el conjunto de ideas morales expresadas
por los mismos anarquistas, sus propios compafieros, determinan o deben determinar sus acciones, su

54



conducta y hasta su vida misma, vale tanto para la libertad como el que se deja sugestionar o acepta
el determinismo de las reglas morales de la Iglesia. Dentro de una teoria determinista de la vida no
cabe la libertad de accion, puesto que el determinismo, considerado como fuerza actuante e ineludible,
destruye todo sentimiento y aun toda idea de libertad individual, ya que frente a ese determinismo la
libertad es esclava. No necesitariamos esforzamos grandemente si tratisemos de formar una igualdad
matematica con las palabras determinismo y predestinacién, tan gratas a todos los que tienen miedo
de ser por si, de actuar por si, de responsabilizarse ante si, de cambiarse por su propia voluntad, pues
éstos consideran que en la naturaleza existen fuerzas ineludibles, determinantes y predestinadoras. De
esto —a lo que quiere darsele inatilmente un caracter cientifico—, no hay un paso de distancia al sino o
al destino en que creian nuestros abuelos.

A la libertad se llega queriendo, no por predestinacién ni determinismo de ninguna clase. Y llega, o,
mejor, la conquista o la crea, el que trabaja por siy para si: el que quiere ser libre. Y de la misma manera
se crea o adquiere la bondad, ya que no es mercancia que pueda comprarse ni de la que pueda hacemos
regalo cualquier dios o cualquier organizacion. Si, si, la bondad también se crea, se va forjando cuando
el individuo va desarrollando su propia facultad para hacer el bien. Porque creada esa facultad, libre
es el individuo de hacer trabajar su taller de forja, del que salgan, sin determinacién que no sea de su
voluntad, acciones bondadosas que sean como preciadas joyas.

Posiblemente no sea bondadoso el que no quiere serlo (no sé si seria posible encontrar un hombre
—seria esto un fenémeno— que conscientemente se niegue a hacer el bien), pero si se pudiera despertar
el apetito de amor en el no amador, quizas el individuo quisiera amar y, por quererlo, pondria en mo-
vimiento todas las palancas de su ser para crear su propio instrumento: la facultad de amar y de hacer
bien.

Verdad que recibimos de fuera ideas de bondad; pero esas ideas no nos sirven mientras no pasan a
formar parte de nuestro caudal cultural y afectivo, en cuyo caso ya son ideas nuestras. Pero las ideas
permanecen estaticas en nuestro cerebro mientras la voluntad no las pone en movimiento haciendo
que actien de acuerdo con nuestra facultad creadora de actos de bondad. Por esto, quien no crea en
si esas ideas de afecto, de ternura, de bondad, no puede llamarse humano aunque sea un sabio. El
hombre afectuoso, que es el que ha creado en si una idea-sentimiento de afecto, al actuarla, al ponerla
en movimiento para hacerla efectiva, es el hombre por excelencia.

No hay ni un anarquista, no puede haberlo, que no tenga idea del bien, pero lo que en él lucha para no
poner en practica ese bien, que él no considera necesario, es lo que le queda como residuo de la fuerza
animal, de predatorio, de fuerza antianarquica. Su voluntad para el bien y su idea del bien no forman
pareja, y la idea del bien carece por si sola de toda eficacia.

Las ideas-fuerza de Fouilleé, teoria aceptada y pregonada por Kropotkin, y cuyo precursor fue Proud-
hon al asegurar que la idea de justicia era, por si, y en si, una fuerza, es hipoétesis falsa, total y comple-
tamente falsa. La idea necesita del sentimiento, y ambos de la voluntad para moverse y ser fecundos.
Donde no hay voluntad todo es impotencia, aunque haya anidado la idea en un cerebro. Tenemos, pues,
que ser duefios de nuestros actos, siéndolo antes de nuestras voliciones, y ain antes, si queremos ser
los directores de nosotros mismos, tenemos que crear, con el caracter, la facultad de dirigirnos a vo-
luntad, dominando nuestras pasiones, arrancando de nosotros lo que consideremos que no nos sirve
para ser cordiales, determinando nuestras acciones y regulando nuestra vida. Es decir, dominando las
ideas-fuerza de Fouillée y de Proudhon hasta reducirlas a nuestro vasallaje, pues si hemos negado en
nuestro corazoén a todos los dioses, no podemos aceptar, ni aun en nombre de la anarquia, otras fuerzas
espirituales de las que tengamos que volvernos esclavos, puesto que segin los creadores de tal teoria
esas ideas-fuerza nos gobiernan aun contra nuestra voluntad. Y tenemos aqui otro nuevo determinismo
—una especie de dios— y otra nueva debilidad.

55



Sélo iremos hacia el bien, queriendo, no siendo empujados, pues s6lo asi podremos trabajar con con-
ciencia por la armonia humana y universal, ya que los que no quieren ser humanos, es decir, bondadosos,
son antianarquicos por antiarmoniosos.

56



Cumbres humanas

Leo y releo, devorando libros; miro y remiro, deseando que la mirada de mis ojos angustiados penetre
en los corazones; escucho y vuelvo a escuchar, esforzandome en querer percibir entre los insultantes
desafios que unos hombres dirigen a otros, la palabra clara que dé luz a mi mente y la dulce que llene
de ambrosias mi corazén, y por mas que afino mis sentidos para captar acciones y palabras cordiales,
sOlo llegan a mi algarabias de los que llenan de malsonantes ruidos el planeta, vocerios que levantan
tormentas de iracundias y jadeos maldicientes de los que viven en perpetua pelea. Contemplando el
mundo parece que los hombres se complacieran en hacer de la vida un estercolero, tal olor tienen a
veces las palabras, y que con sus acciones quisieran hacer aparecer a los lobos como biotipos de lo que
debe ser la humanidad. Disparan las frases, como lava hirviente, con la intencion de herir o destruir, y
escriben con cieno, como si se quisiera no sélo ensuciar el nombre escrito, sino el ambiente para ponerlo
todo a tono con el ruido monocorde de la ametralladora y darle también el color y el olor de las almas
que llevan en su entrafa prefieces de odios, y el mal se agranda, y lo que fue humanidad se bestializa,
y yo me repliego en mi para descuajar odios, si alguno quedase todavia en mi corazon, plantando en el
huequecito que dejé la extirpada planta olorosas yerbecillas de bondad para que neutralicen un poco
los olores que hasta mi retiro envia a bocanadas la barbarie. Luego busco un libro bueno de un autor
que sea o haya sido también un hombre bueno, y me entretengo en llenar mi mente de pensamientos
claros y mi corazén de sentimientos dulces, bajando hasta las raices de la vida para saber qué savias de
bondad y de belleza alimentaron las primeras plantas de humanidad, que fueron nuestros lejanisimos
abuelos, y qué savias nuevas necesitaremos crear los actuales si queremos dejar noble herencia a los
hombres futuros, hijos de nuestra mente y de nuestra entrafia. Y para ello, sobre mi mesa de trabajo
acumulo uno tras otro los mejores libros de los mejores hombres, habiendo puesto bien al alcance de
mi mano los de Tolstoi y los de Reclus, que fueron dos cumbres humanas que derramaron sobre los
hombres clarisima luz de humanidad, en la que me bano, cada vez mas sediento de bondad y de belleza.

Cuando los leo, cuando me bafio en su luz, cuando gusto sus bondades, cuando me esfuerzo en seguir
el vuelo de sus mentes para comprender sus pensamientos, siento una inefable dicha de ser hombre y
de poder llamar guias y comparieros a estos dos ejemplares que abrieron rumbos de luz a los hom-
bres de todas las edades. Cuando los leo me digo en mi corazén que habiendo tanto que hacer por los
caminos de la concordia, es una idiotez malgastar la vida en cosas tan feas e infecundas como las de
producir rencores y reyertas, y queriendo que la palabra compariero tenga en mis labios purisimos sones
de hermandad, retozando dentro de mi al inundarme de alegria, me esfuerzo para que mis palabras no
desentonen de aquellas musicas humanas que ambos crearon, ni mis sentimientos choquen con aque-
llos fraternos que ellos forjaron, porque la disgregacién de los sentimientos superiores, cual es el del
amor, no solo representa falta de cohesion mental, sino pobreza de personalidad, decadencia, y yo deseo
mantenerme en plenitud humana, en plenitud de sensibilidad y de bondad.

Dos maneras de salirse de este caos en el que impera lo brutal: o por la hombria a lo Reclus, o por el
misticismo a lo Francisco de Asis. (Entre estos dos polos, luchando unas veces por lo humano y otras
por lo divino, se halla Tolstoi.) Francisco distribuye sus bienes entre los pobres para vivir él en pobreza:
pero lo hace, luego después lo supe, no por amor al hombre, sino por ser grato a Dios, porque ganar
la gloria representaba para él el bien eterno. Para lograr el bien apetecido, Francisco se deshumaniza,
por lo cual deja de preocuparse del dolor humano que le circunda, ni le molesta ser un parasito que

57



vive a expensas de los que trabajan, porque el dolor de los deméas no le causa a él dolor. En cambio,
Tolstoi, cuando olvidando a Dios, se acerca al hombre, siente la alegria del trabajo por saber que es
fecundidad y bienestar, y viste las ropas del mujik y empufia la mancera y siembra los campos. Y, por si
fuera poco, por las noches, aquellas eternas y heladas noches del invierno ruso, arregla el calzado de los
labriegos, a los que llama hermanos, temblando de emocion al pensar que por las bocas abiertas de las
botas rotas entran el hielo y el frio que muerden las carnes. Fue entonces cuando, humilde, aprendi6 a
leer en las almas de los mujiks al escuchar sus sencillas narraciones, que él hace bellas y universales con
su arte, y fue entonces cuando lo humano adquirié vuelos de excelsitud, creando la escuela de Yasnaia
Poliana, donde la cumbre se inclina, amorosa, no sélo para ensefar a aquellos hombres el alfabeto, sino
para ensefiarles a amar con objeto de que se pongan a tono con la belleza universal del amor. Entonces,
Tolstoi es el hombre en plenitud; el hombre que ama la vida y quiere hacerla hermosa para que los
demas aprendan a quererla y a gozarla; el hombre que ha acumulado el caudal de la bondad del mundo,
vaciando el tesoro entre sus hermanos; el hombre que por haber escalado la excelsa jerarquia de la
humildad, se perpetuara ascendiendo con las generaciones venideras hacia la eternidad.

Recliis coopera con el cosmos.

Pocos pasearon, como él, por los viejos caminos de la eternidad pretérita, comprendiendo y queriendo
a los que nos antecedieron, y pocos, como él, supieron ser rayo de luz que se disparé hacia la eternidad
futura para alumbrar el camino de los desventurados.

(Ignoro, acaso, que existian la maldad y el crimen? Lo sabia, pero comprendiendo que no es fecundo
vivir en fealdad, explicé las cosas mas deliciosas y bellas en la mas rica prosa que viera el siglo XIX, e
hizo hablar a la montafia, al arroyo, a la flor, a la Tierra, ensefidndonos a comprender y amar los mas
variados fenomenos de la naturaleza. Por su cerebro desfilaron generaciones y generaciones —nadie
pint6 como €l las migraciones de nuestros padres—, por lo cual el dolor que estremece sus carnes es
dolor humano.

Diferentes ambos, cada uno a su manera recogio en su corazon la corriente de bondad que venia del
fondo de la vida, acrecentandola con sus acciones, por lo que desde que ellos vivieron, la bondad ha
crecido en el mundo, aunque necesita vivir escondida y en silencio porque la maldad se ha desarrollado
en forma alarmante. Si, desde que ellos vivieron, y precisamente porque ellos vivieron, la bondad es
mas buena.

No obstante, Tolstoi y Reclds encarnan dos polos de la vida bondadosa (la anarquia es libre actuacién
del bien o palabra vana): el primero, el inmenso Oriente; el segundo, el pequenio Mediterraneo. Tolstoi
es asiatico, podriamos decir lo asiatico, por lo cual abre su pecho al dolor, que es gemido en las inmen-
sidades de la enorme Asia, y Reclus es mediterraneo, pues lo mediterraneo luce en si todavia mas que
su gran cultura universal, uniendo estas dos cumbres la bondad, que es la que unira al mundo cuando
sea aplicada a la criatura humana y ejercida en beneficio del hombre.

En las tierras que riegan el Ganges y el Brahmaputra se hallan los ancestros del asiatico: revueltas
simientes de hombres y divinidades, y sobre él, particula desprendida de las altas crestas del Himalaya,
pisaron dioses milenarios, dejandole marcada la huella de su planta. En su frente, y por haber vivido
tan en lo alto y tan en lo bajo: polvo de estrellas y cenagosa tierra, refulgen ideales divinos y humanos,
corriendo hacia su corazén las aguas que desbordaron de todos los manantiales del dolor, aumentado el
caudal con sus propias lagrimas, por lo cual hay en él ecos de todas las palabras de bondad y maldicion
que se pronunciaron durante milenios en la extension del Asia, desde el suspiro hecho plegaria que no
oyeron los labios, hasta el tifon que descuajé creencias dejando bajo el légamo del nuevo diluvio des-
tructor semillas de religién nueva. Por eso, s6lo él podia haber sido y fue el heredero de los dukoboros,!

"Tribu religiosa del Caucaso, emigrada en parte a América, y de la cual tomé Tolstoi la no resistencia al mal por medio de
la violencia.

58



lo mas puro asiatico que florecio en las tierras de Buda, batidas por todos los odios, cuando los helados
vientos esteparios del mas crudo desamor empujaron los hombres hacia la Atlantida.

Reclus es mediterraneo, y, contraste de contrastes, por ser mediterraneo es planetario, que el hombre
mediterraneo fue corazén del mundo: corazén y cerebro, sentimiento que recogio el dolor y pensamien-
to que lo clarifico, lagrima y centelleo, palabra y ala, verbo y luz.

Si el hombre mediterraneo no hubiera existido, la especie, todavia en periodo asiatico —periodo de
los dioses—, se compondria de brahmanes e intocables, de marajas y parias, de brujos y creyentes. La
humanidad fue porque la crearon los griegos que venian trabajando por ser luz. Un dia, el viejo cinico
agarro su linterna para buscar los hombres, que todavia no lo eran —jqué bello simbolo!—, y como no
los hallase, él y otros gigantes de la hombria crearon la forja. La luz de humanidad alumbré por primera
vez en Atenas y, a poco, no tan solo la luz sino la humanidad circuia el mar haciéndolo mas bello. Lo
demas fue germen de humanidad aun después de haber nacido Buda.

Reclus, el mediterraneo Reclis, como buen griego, recogié las simientes de estrellas que habian dejado
esparcidas sus abuelos y, al purificadas, y hacerse él también luz, la luz humana desbordé el Mediterra-
neo e inundo el planeta. No hubo nunca mejor sembrador de bellezas. El fue el ruisefior de méas puro
gorjeo humano que nacio, crecié y floreci6 en las riberas del Mar Claro.

Como sus abuelos de la antigua Atenas, Reclis ensefié al hombre a ser bello en el pensar, en el hablar
y en el vivir, porque este hombre magnifico no se contenté con alumbrar la Tierra con la luz de su
ingenio para que sonriera, sino que hizo sonreir al Mundo, habiéndolo logrado porque supo levantarse
por encima de todos los odios de su época. Cuando los futuros quieran conocer los tiempos reclusianos,
se imaginaran que fueron de luz porque sdlo veran el manto de estrellas con que él cubrié los dias grises
y arrop6 a los hombres decadentes.

Reclus rie: es la risa griega; Tolstoi gime: es el dolor del Asia. En Reclus se halla el Hombre, del cual
tiene conciencia; en Tolstoi se encuentra muchas veces el martirizado que besa con uncion las piedras
del templo. Es que Recltis, como buen hijo de los griegos, recogié de sus padres las ideas de humanidad,
que aquéllos crearon, y las embellecié y engrandecio haciéndolas césmicas: por eso lleva al mundo en
su corazon; mientras que Tolstoi se halla envuelto en la nebulosa de dioses milenarios, aunque sintiendo
en sus carnes el dolor, también milenario, de los hombres sometidos al yugo. Asi, la vida de Reclis es
un eterno cantar de gracia que hace sonreir a los mundos, y la de Tolstoi es un lamento. Por eso puede
escribir: Pienso cada vez mas en la muerte y siempre con nuevo placer: todo lo calma, y Reclus se produce
todos los dias como un nuevo florecer, como si quisiera llenar de aromas y de alegrias el planeta. De ahi
que mientras el uno vive preparandose para el bien morir, el otro, hasta el dia de su muerte, hace una
constante gimnasia para el bien vivir, sabiendo, como sabe, que el aprendizaje de la muerte se paga con
la vida.?

Muchas veces piensa Tolstoi en la posibilidad de un Bien Eterno, y entonces pasea durante intermi-
nables noches sin poder dormir, interrogandose. En esas horas de dolorosa inquietud, de angustioso
interrogante, Tolstoi se abruma, y su conciencia, olvidada de la humanidad, se entrega a la oraciéon. Son
esas sus desesperantes horas de infecundidad y también de infelicidad. Durante esas horas, en las que
quiere y no puede darse cabal cuenta de lo que considera Conciencia Universal, interroga a Dios, y al
no responderle ni poder responderse, nota que no es feliz, apareciéndosele su vida como algo que, sin

2Si nos fijasemos un poco, encontrariamos en lo asiatico y en lo griego las dos corrientes claras del anarquismo: en la
que nos legd Rusia (Asia), el anarquismo es un suicidio (esta idea entronca con la de sacrificio, tan cara al asiatico Kropotkin),
porque el que se atreve a llamarse anarquista hace un pacto con la muerte —los nihilistas rusos-; en la que brota de los
manantiales del Mediterraneo, el anarquismo es luz: continuacién de la maravillosa floracién humana que tuvo lugar en la
bella Grecia. Ni el nazismo, ni el marxismo ni el comunismo pudieron nacer en las riberas del Mar Claro, sino donde se
desprecia y desconoce al hombre; pero, en cambio, las ideas de humanidad y de libertad se forjaron en las forjas de la Hélade,
de donde recibid bella herencia Han Ryner, poeta de la armonia humana.

59



asidero, flotara, vacia, en los espacios, no hallando, por consiguiente, solucion que le plazca al problema
de su vivir. Es entonces cuando se entabla en su cerebro la gran lucha entre la claridad humana, que él
intuye, conoce y practica, y la tenebrosidad de dioses ancestrales que le subyugan y paralizan. jAy si
esta mente hubiera recibido el beso de las brisas mediterraneas!® Reclis es el patriarca de su propia vida.
Por eso puede trasponer, a voluntad, las fronteras del mal, instalandose en el Gnico clima donde puede
crearse la belleza: en el clima del bien. Y si Tolstoi puede ser comparado al Himalaya, Reclds se sale
del planeta porque su conciencia es conciencia césmica que conoce las causas. ;Sucederia ello porque
Reclus se lanzo a los espacios desde las cumbres griegas? Posiblemente. Pero lo reclusiano no es ya sélo
lo griego, ni lo mediterraneo, sino la suma de lo anterior y de lo suyo, porque al humanisferio conocido
antes de su llegada, este hombre sabio y magnifico agregd nuevas rutas por él descubiertas.

Y estas rutas reclusianas son las que, a mi entender, deberiamos seguir, agrandandolas y embellecién-
dolas, si es que queremos escalar las cumbres de la hombria, que es donde se hallan la serenidad y la
dulzura, tan necesarias hoy.

*Debo de hacer una aclaracién porque no quiero ser mal interpretado. Yo no planteé ni quiero plantear una superioridad
ni una inferioridad de razas, aunque sea verdad que las razas existen y que cada una de ellas nos da un tipo humano. Yo
compruebo un hecho histérico, lamentando que Tolstoi, hombre tan magnifico como atormentado, no hubiera sido hijo de los
griegos. Porque, claramente, Tolstoi es asitico, en su forma y en sus conceptos. En su forma (en su cuerpo) existe la herencia
transmitida de unos a otros seres durante milenios de milenios, y en su conciencia se halla la huella, también transmitida y
marcada, de millones y millones de anteriores conciencias. Fue creador y alcanz6 la cumbre humana por lo que él supo y pudo
acumular de humano; pero su yo creador sostuvo terrible batalla con su yo creyente. Y fue en sus ratos de creacién humana
cuando se sinti6 y fue anarquista.

60



La personalidad

En estos tiempos de regresion es muy saludable hacer un esfuerzo para no permitir que nos arrastre
la corriente de la barbarie, y si no pudiéramos avanzar, porque la riada es cada dia mas impetuosa
amenazando con destruirlo todo, nos mantendremos en nuestra posicion de dignidad, no permitiendo
que nos enloden las revueltas aguas del odio, que, al arrastrar tierra de las orillas, hacen mas cenegosa
la corriente, y al depositar cieno en sus riberas, hacen el aire irrespirable.

Ya llegaran, ya llegaran los dias en que podremos reemprender nuestro camino, pues tras la tem-
pestad viene siempre la calma; pero mientras llegan, nos dedicaremos, como el labriego que no puede
fecundar los campos en temporal de invierno, a fortalecer nuestra persona, a remozar nuestras ideas y a
echar alas para emprender, cuando llegue el momento, nuevo vuelo. Lo fundamental es que no nos lleve
la corriente que, impetuosa, pasa al pie de nuestra vivienda y ruge vega abajo; lo esencial es mantener-
nos, por ahora, al abrigo del barbaro ciclon de despotismo que sacude el planeta, no permitiendo que
el desbordado rio arranque las plantas de nuestro jardin —claros pensamientos de ensuefio—, porque
levantemos dique de contencidn para que sus cenagosas aguas no invadan nuestras limpias praderas,
ya que entre su cieno quedarian simientes de abrojos, prontas a fecundar.

Tarea ardua sera la de mantenernos serenos cuando todo cruje y se descuaja; pero solo tienen valor
las acciones que necesitan del bien templado acero de la personalidad para ser realizadas, no las de
los que obran como gota de agua o grano de polvo que el ciclon coge en sus herctleos brazos para
estrellarlos contra lo que le estorba; no las de los que olvidan que son humanidad para que, arrastrados
por la barbarie, sean obligados a obrar como fuerzas ciegas de destruccion, que el odio dispara.

En casa de nuestros abuelos, cuyos forzados herederos somos, dije en mi libro Mas alla del dolor, se
cultivaron plantas de humanidad, el aroma de cuyas flores hemos respirado, y se forjo el idioma, gracias
al cual nos ha sido posible razonar, estando obligados a aumentar los bienes heredados para que el legado
que hagamos a los hijos sea superior al recibido.

Tras previa seleccion, tan sabia como meticulosa, fueron uniendo imagenes e ideas, soldandolas mas
bien, resultando de tal unién palabras nuevas, gracias a las cuales podemos nosotros dar a conocer hoy
nuestros pensamientos. Entre otras muchas, y como necesitasen expresar al hombre como ser diferente
a los demas seres, salié de los crisoles de su ingenio la palabra persona, formada por per, que significo
excelencia, y el substantivo sonus, que equivale a sonido. Es decir, la idea que presidi6é la formacion
de la palabra persona —jqué audacia representa la sola concepcién de tan bello vocablo y qué sencilla
sabiduria demuestra la noble soldadura!—, fue la de sonido excelente, porque excelente representa moral,
por lo cual persona viene a ser el sonido humano que el hombre le da a su palabra, la que ha de responder
no so6lo a una actitud mental, sino a una conducta limpia que concuerde con lo excelente del son del
individuo hombre, ya que persona no es sdlo palabra para nombrar a un ser, sino que ademas es virtud,
porque significa pensamiento y voluntad y razén y conciencia limpia. Ahora bien, como sin persona no
puede haber personalidad, y sélo tienen persona los de sonido claro y excelente, se dice que una persona
tiene personalidad cuando sus bellas prendas la hacen distinguirse entre todas, cuando sus cualidades
realzan su hombria, cuando, en fin, sus sones son puros y limpios por ser sones de hombre.

Demas esta que digamos que no tienen persona los que carecen de sonido humano por no poseer las
cualidades y virtudes que dan brillo a la hombria; deméas esta decir que carecen de personalidad los que
se rien de la palabra hombre, despreciandola por no haberla gustado, al carecer, jpobrecillos!, de esas

61



prendas excelentes que permiten que el individuo de la especie homo borre la distancia que separa al
animal del hombre.

Cuando se dice que el odio ciega, se dice una verdad, parque el odio, que siempre va acompanado de
la ira, produce una sacudida, una exaltacion, un trastorno en el sistema nervioso, un empuje hacia la
accion animal, que es la accion violenta, obligandonos a desconocer hasta lo evidente, ya que el odio no
permite el razonamiento y para que la razén funcione es necesario gozar de augusta calma. Podemos
asegurar, pues, que el odio rebaja y aun anula la personalidad, el sonido excelente, el son humano, y
que el que actda bajo la pasion del odio, falsifica los sentimientos del que declara enemigo, porque el
que odia vive en estado de falsedad humana, ya que, por ceguera mental, se halla incapacitado para la
percepcién de sentimientos nobles, imaginandose que todo es feo y oscuro, porque él vive en fealdad
y en tinieblas. Y es que bajo la presion del odio, no puede actuar la conciencia con libertad, no puede
razonar serenamente el hombre por prohibirselo la irascibilidad, por lo cual todas cuantas acciones
realice el individuo mientras se halla bajo los efectos de ese nocivo alcohol, han de ser acciones nefandas,
carentes en absoluto de sonido humano, porque el que las realizo, perdio, si es que lo tuvo, el caracter
de hombre, caricter o temple que debe estar en la hondura, en la superficie y en toda la trama psiquica
de la criatura para obrar como humano en todos los momentos, dominando pasiones y prohibiéndose
atentar contra el hombre, pues cuando realiza el atentado es porque no puede dar sonido claro, porque
no es persona, porque: ese odio, que no puede extirpar de si, lo ha convertido en un producto adulterado,
en un ser que no es hombre.

Por eso, esta criatura de personalidad adulterada, que vive en estado de falsedad humana, no posee
sentimientos, por lo cual se halla incapacitada para reaccionar noblemente ante las congojas de los
demas hombres. Este producto adulterado, fanatico y verdugo en todas las iglesias, es un ser insensible
por carencia de afectos, y cuando adquiere el habito de moverse, no a intervalos, por fogonazos de
odio, sino por una accioén permanente del odio, en la que no son posibles ya saludables intermisiones,
cae en la crueldad, porque desciende hasta lo &tono humano, donde se encuentra lo apersonal.! De ahi
que sea posible ver y analizar el gran dafio que causan los que odian, y mas todavia los que predican
odios, pues si un caso de odio individual puede ser casi siempre un caso de locura curable, un caso en
que lo personal adulterado adquiera, por feliz tratamiento de dulzura, el tono humano, la carencia de
sentimientos colectivos, por exaltacion de la crueldad en la masa (falsos hombres), puede conducir a la
humanidad a una horrible regresion por olvido de todo lo noble, de todo sonido excelente, de todo lo
bueno personal.

Y he aqui donde debe entrar en funciones la gran labor anarquica. Si, compafieros que os atrevéis
a leerme: henos aqui en el preciso momento en que debemos emprender la gran labor anarquica, esti-
mulando a los hombres a que adquieran la hombria, a que den sonido excelente, a que tengan persona,
procurando por todos los medios a nuestro alcance que la masa (estado de falsedad humana) se desin-
tegre para formar unidades valederas que sean capaces de vivir en nobleza y en libertad, porque un
conjunto de seres carentes de sonidos humanos, un conjunto de falsos seres humanos, de adulterados
seres humanos, puede conducimos a sufrir la mas grande crueldad de todos los siglos, mientras que un
conjunto de verdaderos seres humanos, de seres que se ingenien y estimulen para adquirir con redobla-
do emperio el sonido excelente que da la hombria, puede conducimos al vivir armonioso, que es el vivir
anarquico.

Por eso hace falta que revisemos todo lo anterior a nosotros, jtodo!, Y por eso es necesario que cree-
mos y recreemos todos los dias conceptos anarquicos, porque por esa creacién y re-creacién permanente

1 .. . . . . .z 1 . . .

Todas las religiones trabajaron por reducir la personalidad a su minima expresion, prohibiendo toda libre manifestacién
de la persona; pero ninguna lleg a declarar la guerra al hombre en forma tan despiadada y cruel como el marxismo, del cual
el comunismo ruso es el mas acentuado caso de locura antihumana.

62



sera posible que la anarquia nazca en nosotros también todos los dias, manteniéndola asi en todo su
frescor, ya que anarquia es hija y no madre nuestra, producto de nuestro cerebro y de nuestro corazon,
suma de nuestras virtudes, compendio claro y preciso de lo que dan nuestras personas, siendo mejor y
mas limpia cuanto mejores y mas dignos seamos nosotros. Si no hiciéramos asi, si no diéramos vida a
acciones anarquicas diariamente, a la vez que nos vamos creando y recreando (irnos creando vale tanto
como hacernos mejores a voluntad, teniendo cada dia sonido mas excelente), ni el concepto ni nosotros
tendrian otro valor que el de una cosa fria y muerta, ya que el concepto no puede valer si nosotros
no valemos, es decir, que no podemos crear ideas limpias mientras nosotros no vivamos limpiamente,
pues el valor de la idea esta siempre en relaciéon con el valor del hombre. Porque no puede negarse, so
pena de caer en el sofisma religioso, que somos nosotros los reguladores de nuestra actividad moral,
siendo los administradores de nuestros conceptos, ya que hemos afirmado que somos sus creadores.
Por eso es exacto que en la personalidad méas pujante existe mas riqueza de ideal, y por eso es también
axiomatico que los que no se esfuerzan en tener personalidad, los que no se preocupan por acumular
riquezas morales para poder dar, en su momento, excelente sonido, no pueden ser y no son hombres
anarquicos, porque no han salido todavia del estado de falsedad humana.? ;Pobres los que no obren con
plena conciencia de si, poniendo su voluntad en querer ser buenos, en querer tener sus propios son es
de dulzura, dominando hasta esa misma voluntad, que debe obrar como y cuando el anarquista quiere,
ya que la voluntad no es un ser autébnomo que vive dentro de otro ser autonomo, que es el hombre, sino
una facultad o potencia que el anarquista hace actuar como bien le place!

Pero pocos, ay, son duefios de si mismos; pocos dan el sonido excelente que quieren dar; pocos se
atreven a ser creadores de sus acciones poniendo su voluntad a su propio servicio. Por haber tan pocos,
el mundo vive en estado de falsedad humana, en estado de locura ahumana, en estado de permanente
beodez en el que el alcohol que se apetece o bebe es sangre de hombres. Pero aunque todos vivan
en estados ahumanos, sin ser duefios de si, el anarquista debera ser siempre su propio duefio —inica
manera de que su persona pueda dar excelente sonido—, si es que quiere obrar con reflexiéon y calma.

El anarquista no bebe alcohol porque trastorna sus facultades y él quiere mantenerlas constantemente
alerta, conservando claras y limpias ideas y conducta; pues por las mismas causas no debe beber odio,
porque si no puede considerarse hombre libre y digno el que actiia bajo los efectos del alcohol, tampoco
puede ser considerado como tal el que actia bajo los efectos de pasion tan corrosiva y mala como el
odio, ya que las dos perturbaciones atentan contra la brillantez de la persona, prohibiéndole el sonido
excelente, que es el sonido humano. Y debe hacer eso queriendo hacerlo por si y ante si, ya que no
puede ignorar que la libertad es una constante conquista de si mismo, una continuada labor de dominio
de si, venciendo a lo circundante pero también a lo interior para no ser juguete ni de lo que esta en el
ambiente ni de sus vicios corporales. Claramente: para no ser determinado, arrastrado o empujado por
fuerzas extrafias, para no ser movido como un pobre mufeco de guignol.

Conocido esto por el anarquista, o sea por el digno, por el noble, por el bueno, por el de personalidad
destacada y sonido claro y excelente, recibe las injurias de los adulterados con un estoicismo y una

’La misi6n educadora (transformadora) del anarquista, del hombre de rica personalidad, est4 en hacer lo posible para
que el de personalidad pobre, que vive en lo que llamo estado de falsedad humana, se transforme, se amplie, se enriquezca
hasta adquirir el estado de hombria. Este estado de hombria es ya el estado de personalidad anarquica, por lo cual la labor
del anarquista, tal y como yo la interpreto, la propago y vivo, no es de accién violenta (revolucionaria), que es tanto como de
imposicidn, sino de cordialidad, de dulzura, de ayuda fraterna, ya que la ensefianza no puede impartirse a garrotazos. Yo creo
que si los anarquistas que tienen confianza en la labor educadora y cordial, se dedicaran a propagar bellas y afectivas ideas
anarquicas, viviéndolas, harian mucho més bien a la humanidad, contrarrestando asi la labor de los violentos, que s6lo han
hecho mucho mal porque sélo han cooperado con el malestar humano. Asi, en este caso producido por los dos o tres bandos
violentos que se disputan el mundo, en cuyos bandos sélo figuran hombres adulterados que viven en estado de falsedad
humana, a los anarquistas nos corresponde mantener el sonido humano vy, si nos es posible, acrecentar la hombria, creando
en nosotros las mas ricas y bellas personalidades que nunca existieron.

63



serenidad inalterables, ya que no ignora que los adulterados no pueden dar productos nobles, siendo
como son, en si, una corrupcidén, una desvirtuacioén, una falsificacion del hombre. Los corrompidos
mueven a compasion al anarquista, y cuando recibe de ellos una injuria, piensa que hace falta trabajar
mucho en la tierra hasta conseguir que todos tengan sonido claro, por lo que se entrega cada vez con
mas redoblado celo a la ensefianza. Si él contestara al insulto con la groseria, o a la fiereza con el crimen,
no seria anarquista, es decir, hombre de sonido excelente, sino que estaria entre los adulterados, entre los
que viven, para su desgracia y desgracia ajena, sin haber podido adquirir la luz de la hombria.

Por algo nos atrevimos a decir un dia que el anarquista es un ser de excepcion: no se conforma con
dominar su voluntad y sus pasiones, sino que domina hasta sus tejidos, pues si por casualidad, al recibir
una descarga de odio sus manos se crispasen, él, por un esfuerzo consciente en el que toman parte
todas las potencias de su ser, hace que la crispaciéon nerviosa cese cuando €l lo decide, y que la palabra
dura, pronta a brotar de los labios, se trueque en sonrisa, o por lo menos en hermosa calma, porque no
puede consentir, sin negarse como hombre de sonido excelente, que su filosofia del amor sea anulada
por la irascibilidad animal, oscureciendo su razon y eclipsando sus ideas de fraternidad humana. Es
decir, que producido un trastorno organico por la ira, el anarquista recobra la calma, dominando su
propio organismo, que a tanto alcanza la voluntad de dominio de si, queriendo como quiere conservar
siempre su personalidad sin mancha, sin adulteracién, con sonido excelente, pues su razon le dice que
si no acepta la dictadura de los hombres sobre si, menos todavia ha de aceptar la dictadura de sus mas
bajas pasiones empobreciendo su organismo.

No tiene necesidad alguna el anarquista de conquistar a nadie; pero si tiene necesidad de conquistarse
a si, y de conquistarse todos los dias, porque el ambiente conspira constantemente contra él, contra su
libertad, contra la belleza de su personalidad y de su vida. Por eso su esfuerzo debe ser continuado para
poder hacer cada vez mas rica, bella y libre su personalidad, manteniéndose siempre en la hombria, que
es jardin en el que se cultiva la bondad, y no bajando nunca a la animalidad, que es matorral en donde se
crian todos los vicios. Para mantenerse en firme posicion humana debera unir estrechamente sus ideas
humanas con su conducta humana, vinculdndolas tan fuertemente que cuando piense en bondad obre
bondadosamente, pues el acto fraternal brotara espontineamente de su corazon, traducido en palabras
suaves y en actos que sean caricias.

Es necesario, por lo tanto, educarse a si mismo hasta adquirir habitos de dominio sobre el propio
organismo, relacionando los pensamientos del bien con la accion del bien, las ideas de libertad con las
acciones de libertad, los conceptos de fraternidad con el carifio, o, por lo menos, con el respeto a las
personas, uniendo, y mas que uniendo, soldando las ideas de la mente con las acciones de nuestros
organos. Asi, la conciencia se sentira en calma, y, libre de hipocresias, podra elaborar juicios serenos.

Y, quiza candorosamente, es como considero que ira formandose poco a poco, es verdad, una humani-
dad nueva, formada a su vez por ricas personalidades anarquicas. Por eso estimulo a que todos desarro-
llen los fundamentos de su personalidad, a que tengan sonido claro y excelente, a que los anarquistas
sean los mas dignos, los méas nobles y los mas buenos de los hombres, porque ya vemos adonde nos
ha conducido esta subhumanidad compuesta por hombres adulterados que viven en estado de falsedad
humana.

64



Afirmacion

En cada hombre hay algo que ningtin otro ve ni vera nunca: ni los que vivieron con él en comunién
de pan, ni los que desde afuera trataron de zahondar en su vida, ni los que pudieron amarlo y no le
amaron, ni los que por no poder quererle lo aborrecieron. Sin embargo, con ese algo virginal y mio voy
dibujando este libro en el que va quedando, aunque escondida en su entrafia, bien impresa mi vida, la
vean o no la vean los que conmigo vivieron, los que no pudieron o no quisieron quererme y los que
me quisieron, que no siempre el querer anda por la vida con los ojos abiertos. Lo que si digo a todos es
que al escribir el libro y al imprimir en él mi vida, no lo hice para resaltar mis virtudes y menos todavia
para deslustrar las de quienes no compartieron conmigo ni mi sal ni mi idea, pues cuando critico al
violento lo hago solamente para pedirle que no dispare su arma, ya que al alcance de sus dardos pasa
una criatura inocente que podria ser muerta o herida. De ahi que mi critica no sea nunca censura, sino
siempre ruego.

Por eso, pasito a paso, si bien contento y satisfecho, he llegado hasta aqui, pues buscaba una explanada
en la que, sin obstaculos de visibilidad y a cielo abierto, pudiera tender o extender las experiencias que
durante mi largo caminar fui extrayendo de las cosas de los hombres, de los hombres y de la vida que
fui viviendo a su lado o que fui sufriendo cuando no fueron lo buenos ni lo libres que yo deseaba y
esperaba. Asi, bien extendidas, podré estudiarlas con mas detenimiento, formandome de ellas un mas
acabado juicio del que me habia formado.

Confieso que los paisajes a que presté mas atencion fueron todos morales, vale decir que se referian
a modos de proceder, a estilos de vivir, a maneras de ser y de actuar de aquellos hombres que traian en
sus manos mandamientos que ofrecian a las gentes sencillas como si fueran panacea que habia de curar
sus llagas, sus dolores y sus miserias. Y porque en esos mandamientos se habla de proceder —y eso es
la moral—, quiero hurgar en los diferentes procederes a que obligan los diferentes mandamientos que,
como observé y diré, no son de libertad, que tanto necesita nuestro hermano hombre.

Y como analizar es descomponer metédicamente un todo en sus partes, estudiando cada una de ellas
en particular para conocerlo mejor —y el analisis es el mismo cuando se trata de un cuerpo fisico que de
una idea o un conjunto de ellas—, sera tan bueno como 1til comparar algunas palabras que no teniendo
parentesco alguno entre si, se esfuerzan no pocos en presentarnoslas como hermanas gemelas, quiero
decir, como sindnimas, lo que da lugar a que sea oscuro lo que se pretendi6é que fuera tan claro como
luz meridiana. Esa confusidén ocurre, por ejemplo, con socialista y anarquista, libertario y anarquista,
comunismo libertario y anarquismo, anarco-sindicalismo y anarquismo, aunque existen otras varias
que carecen en absoluto no sélo de igualdad en su significado —no hay en nuestra lengua dos palabras
que expresen justamente la misma idea—, pero ni aun de parentesco o sinonimia.

Tal sucede con anarquismo y socialismo, siendo, no extrafio, si 16gico, que el socialista no quiera ser
llamado nunca anarquista —tiene de él la idea que aprendié en los diccionarios—, en tanto que algunos
anarquistas se llaman indistintamente socialistas o anarquistas, sucediéndoles con ello como a aquel
campesino que nombrandose Juan se hacia llamar Pedro, por lo que no contestaba cuando alguno lo
llamaba por su nombre, pero se hacia presente cuando lo nombraban con el postizo, lo que daba lugar
a que lo rechazasen los Juanes por no querer ser llamado como ellos, y los Pedros porque en realidad
no pertenecia a su circulo, no sabiendo ya sus paisanos a ciencia cierta si su vecino era Juan o era

65



Pedro, pareciéndoles que, por falta de nombre seguro y claro no era ni uno ni otro, ya que se le veia
frecuentemente en compaiiia de los Jacintos.

Que el socialista no quiera llamarse anarquista es tan deseable como natural, pues apeteciendo el
gobierno de sus congéneres, no puede decir que no lo quiere porque se quedaria sin él, dando lugar a
que el engafio en que habia querido envolver a sus amigos y camaradas lo envolviera a él, quedandose
sin gobierno, sin camaradas y sin nombre, que era lo peor que le podia pasar; pero lo no natural, lo
extrafio es que el anarquista, que dice no querer gobernar, se llame socialista, ya que el socialismo es
exacerbado apetito de gobierno. Y él lo sabe y conoce. Siempre que empiezo a escribir sobre anarquismo,
salta una pregunta de mis labios, pregunta que yo mismo he de contestarme, porque quien escribe es
como si estuviera tejiendo un soliloquio. Y la pregunta es ésta: para hablar de anarquia ;es preciso
sentirse anarquista, es decir, tener y mantener un profundo y emocional sentimiento anarquico? Y
siempre también, después de hacerme la pregunta y recapacitar sobre ella, me contesto que si: para
hablar de anarquismo es necesario saberse anarquista, sentirse anarquista. Porque si un mahometano
activo, valga el ejemplo, no puede hablar de catolicismo sin que la religion catélica sea desvirtuada,
cuando uno de esos anarquistas que hoy se llama Juan y mafiana Pedro, habla de anarquismo, preciso
es pesar y medir bien sus palabras, porque de suponer es que en el camino que va hacia la libertad el
anarquista verdadero ha andado mucho mas, y de ese trecho que el anarquista-socialista no anduvo; no
puede hablar con conocimiento de causa, o sea que no puede dar a conocer experiencias que no obtuvo
ni sentimientos que no vivié ni gozoé. Porque la anarquia se siente y se goza, y ese sentir y ese gozar son
como el resumen de su valoracion. Y por esa valoracion que a si mismo se concede, el anarquista que
tiene por nombre Juan, se llama siempre Juan, por lo que, con razén, dudan los hombres del que hoy se
llama Juan y mafiana Pedro, o sea, hoy anarquista y mafiana socialista y viceversa.

Con estos actos de negacién de nombre, que presencio todos los dias, y en virtud de los ultimos
aconteceres que han tenido lugar en mi conciencia, he necesitado preguntarme: ;existe en el hombre
cabal, en todo hombre cabal, un noble y justo y necesario sentimiento de libertad? Si existe, la libertad no
es una mera expresion ni aun sélo un pensamiento, sino algo esencial, substancial, propio, sentimental,
carnal e intelectual del sujeto. y siendo asi, como realmente es, puedo afirmar que ese sentimiento
gemelo, éste si, del sentimiento moral, el hombre cabal los hermana en su mente para regular u ordenar
su conducta, dando como resultado que segun sea la exuberancia y fertilidad de esos sentimientos, el
individuo acuse una personalidad anarquica mas o menos rica, mas o menos oscilante, mas o menos
floja.

Y contintio preguntandome: de esos sentimientos que, apenas nacidos, se transforman en juicios,
;toma la conciencia parte directa en ellos, no ya tinicamente para darles forma y poder expresarlos,
sino también para vivirlos, entendiendo que un sentimiento Se vive cuando, por imprimirle movilidad,
el hombre lo convierte en acto? (Y téngase en cuenta que esos sentimientos no los toma el hombre de
la naturaleza, que es a-sentimental, sino que los crea el individuo por tener facultad para ello).

Estas preguntas que me hago en soledad, bueno ha de ser que las repita aqui en voz alta, pues si debo
contestarmelas, espero, y esto es muy importante, que los lectores sean tan amables que me ayuden a
encontrar para ellas la contestacién adecuada y justa, pues todos hablamos mucho de libertad, notan-
do con alegria que nacen en las mentes muchos deseos de ensanchamiento de los valores personales,
aunque también con tristeza de ver que se usan disfraces bajo los cuales se ocultan ansias dictatoriales
contra las personas, prohibiéndoles hablar libremente y hasta que vivan en libertad. Y sabido es que el
sentimiento de libertad que el hombre crea y alberga, lleva implicita la necesidad de que se actue, de
que se transforme en acto, de que se viva, cometiendo delito de humanidad los que se oponen a ello de
algin modo o manera. Yo no digo ni quiero decir que ciertos anarquistas, que hoy se llaman Juanes y
mariana Pedros, entiendan o no entiendan lo que anarquismo sea, que eso del entender es cosa de cada
quien; lo que si afirmo es que su interpretaciéon aunque sea anarquica por aquello de que cada uno es

66



libre, si su voluntad y su mente se lo permiten, de interpretar las cosas como le dé la gana; lo que si
digo es que su anarquismo no es anarquismo. Y esto de que lo que es no es, merece explicacion que sea
satisfactoria y clara.

Si el anarquista no puede, sin borrarse el nombre, ejercer dominio (gobierno) sobre su semejante,
bien queriendo obligarlo a pensar de diferente manera a como piensa o a obrar de modo diferente a
como obra, el que ejerce dominio (gobierno) sobre otro, no es anarquista, aunque se lo llame, o deja
de serlo aunque hasta entonces lo hubiera sido, porque cuando acepta que an-arquia es no-gobierno,
no ha de referirse solamente a la desaparicién o no existencia del gobierno de un pueblo, cosa no muy
facil de lograr en tanto vivan en él hombres que apetezcan gobernar y hombres que permitan ser go-
bernados; se refiere primordialmente al hecho de prometerse a si mismo que no ejercera dominio sobre
otro, tordendo su voluntad para que piense o ejecute actos que no le agraden. Ese acto de respeto hacia
el hombre es siempre individual, de individuo a individuo, de hombre a hombre, de criatura humana a
criatura humana, considerando el que asi piensa y obra, que por extensién y aumento de las persona-
lidades morales que respeten a sus semejantes, puede llegarse a un entendimiento cordial y libre entre
los hombres, tnica forma de establecer voluntaria y firmemente una convivencia armoniosa entre las
criaturas de nuestro linaje. Y eso, s6lo eso tan sencillo y dificil es anarquismo. No es sistema de vida,
creado por los idedlogos para que a él se sometan los hombres, lo que seria tirania; es trato afable y
respetuoso, libertad de pensar, obrar y tener, evitando pregonar a toque de tambores el sofisma de que
la propiedad es un robo, pues si no es propietario el hombre, ha de serlo el gobierno, y eso es socialismo,
antes bien gritando a pulmén lleno que comete crimen contra si mismo el que no se hace propietario de
lo que necesita, pues si lo del robo es en si coaccién moral contra los que apetecen mantenerse honra-
dos, lo segundo es estimulo para que el individuo trabaje para él, proporcionandose pan para sus hijos
sin tenerlo que pedir a nadie. El hincapié que sin cansancio debe hacer el anarquista es el de que nadie
debe explotar a nadie, ningin hombre a ningiin hombre, porque esa no-explotacion llevaria consigo la
limitacion de la propiedad a las necesidades individuales. Ahora bien, a la vez que se lanzaba al aire la
idea de que nadie explote a nadie, se gritaria en calles, plazas y campos su complementaria: la de que
ningin hombre trabaje para otro, la de que ninguna criatura humana permita ser explotada por otra;
de modo que si unos hombres iban desarrollando en si la idea moral —sentimiento méas bien— de no ser
explotadores, paralela a ella iba creciendo otra idea de dignidad humana por la que el hombre se sentia
tan elevado, que no aceptaba ser tratado por nadie como animal de trabajo y de carga. Alla los que se
asocien con otros, ya que hay trabajos que no pueden ser llevados a feliz término por un hombre solo;
all4 también los que, solos, completamente solos, arreglen su vida para vivir, como Didgenes, en total
libertad. Lo principal, lo esencial y fundamental para el anarquista, hombre extraordinariamente moral,
es que la propiedad no les sirva a unos para esclavizar a otros. (Y de la propiedad en colectividad y en
comunismo libertario hablaré mas adelante).

La tarea del anarquista es, pues, la de respetar a su prdjimo en su manera de pensar y, por consiguiente,
de ser y de vivir. Y viene a pelo citar aquella frase —qué frase, pensamiento, y mayusculo, ya que es tan
amplio como una enciclopedia-: No deseo llevar la conviccidn, sino despertar la duda. Me complace que
vuestro intelecto siga funcionando después del mio, aunque sea contra el mio, fruto, y bien maduro, del
cerebro de Rafael Barrett, el hombre que huyendo de la civilizacion europea, se refugioé entre las tribus
guaranies que pueblan el Paraguay para bariarse en las aguas virgenes de la cultura. Porque civilizacion
y cultura no son hermanas gemelas, ni aun sinénimas las palabras con que se nombran.

Y escribo, més para los que mantienen viva la idea de que anarquia es caos, como les dicen los diccio-
narios, que para los que saben que anarquia es orden, el tinico orden hasta ahora posible en el mundo,
porque el desorden, el caos, los producen o desatan los que dicen sentir horror a la anarquia, aunque,
bien mirado, desde que el mundo es mundo y el gobierno existe, no hubo jamas orden en la Tierra, y no

67



precisamente porque fueran culpables de ello los anarquistas, sino porque lo fueron los que impusieron

su orden.
(Si hoy, primeros dias de junio de 1968, tendemos nuestra mirada al mundo, veremos quiénes son los

que en nuestra casa promueven desordenes, ya que parece que el planeta va a estallar en pedazos. Y
frente a tal desenfreno y barbarie, los anarquistas, que no intervienen en esas locuras, sienten y sufren).

68



Comunismos

Entre Marx, soflando que un dia desaparecera el gobierno de unos hombres sobre otros, y Kropotkin,
preconizando que han de vivir fraternalmente en libertad, no existe una gran diferencia conceptual, ya
que ambos entrevieron la posibilidad de un mundo anarquico en el que los individuos vivirian como
hermanos, sin gobiernos que los explotaran y oprimieran. Pero si coincidieron en ese suefio de mas
o menos lejana y feliz libertad —;qué hombre no suefia con esos paraisos humanos de concordia y de
belleza!—, se trazaron diferentes caminos para poder llegar a alcanzar el bien imaginado, sin apartarse,
por supuesto, del que ambos consideraron como inconmovible cimiento de la vida de relacién con las
personas: el comunismo, idea substantiva y germinal de ambos.

Llegaron a concebir esa idea en virtud de meditaciones y sondeos en la vida de los hombres, y si
Marx se dedic6 al estudio de las relaciones no humanas de unos hombres con otros a través de las eda-
des, viendo cémo los poderosos explotaban indignamente a los desventurados, los amos a los esclavos,
Kropotkin, observador de la naturaleza, creyé comprobar las relaciones de afecto existentes entre los
animales. Asi, el uno parti6 del mal comprobado entre los hombres para ir al bien sonado para ellos, en
tanto que el otro lleg6 de la idea de afecto vista por él (quizé sentida) en las especies animales, a la idea
de respeto cordial entre los hombres. Esa idea le llevo a elaborar su teoria del apoyo mutuo como factor
de evolucidén. Porque Kropotkin era, a su modo, un evolucionista.

Para que los hombres pudieran alcanzar la feliz etapa del anarquismo que sofi6, Marx no hall6 otra
solucién que la dictadura, considerando que por medio del Estado director, y una vez establecido éste por
el triunfo de una revolucion en la que los proletarios dominasen y destruyesen a los burgueses, se crearia
el clima adecuado para que los triunfadores llegasen, con el correr del tiempo, a sentir la satisfaccion
de vivir en comunidad, puesto que la obligada educacion y la forzada convivencia irian haciendo que
apareciesen poco a poco las capacidades y desarrollando los gustos que necesita el hombre para vivir
armoénicamente con el hombre, y como el origen de todos los males, segin creia Marx, radicaba en la
propiedad, causa y fuente de todos los egoismos y explotaciones, se imagind que aboliendo la propiedad
individual, el ansia de poseer desapareceria de la mente humana, partiendo voluntariamente unos con
otros el pan y la sal que el Estado tutelar les suministraria generosa y desinteresadamente.

Como los actuales hemos visto y comprobado con el establecimiento del comunismo marxista en
varios pueblos, el suefio de Marx fue s6lo una utopia, la mas grande y desgraciada utopia que invento la
mente humana, y, como tal, no sélo no pudo cumplirse, sino que al practicarla se causé grandes males
a los hombres por los que se decia trabajar para hacerles el obsequio de la felicidad.

Kropotkin es, como Marx, comunista; como él, proletarista u obrerista; como él, divide a la humani-
dad en dos partes: los que explotan y los que son explotados; como él también, revolucionario, creyendo
buenamente que para establecer el ambiente humano en el que se pueda vivir en comunismo fraternal
por haber desaparecido las clases burguesa y proletaria, es necesaria, urgente, imprescindible, una revo-
lucién niveladora. Como Marx, declara que, para que eso pueda suceder, la propiedad individual es un
estorbo. El individuo no debe ser propietario, porque, segiin Proudhon, cuya definicién aceptan ambos,
aunque no lo proclaman, la propiedad es un robo.

Ahora bien, como la riqueza existe, porque esté en la naturaleza y la crea y apetece el hombre, si el
individuo humano ha de vivir sin ser propietario ni de su cuerpo ni de la riqueza que produce, preciso
es que haya algo o alguien que disponga de esa propiedad de las cosas para distribuirlas entre los

69



necesitados de ellas —pan, vestido, casa—. En Marx, ese algo o alguien es el Estado, qué no sélo es el
poseedor de la riqueza, su administrador y distribuidor, sino el que como cabeza visible (la sociedad
es acéfala), ordena lo que se le ha de dar a cada uno y vigila que sus 6rdenes sean cumplidas, para lo
que dicta leyes y nombra a individuos que obliguen a cumplirlas. A poco esforzarse, el hombre normal
ve claro que lo han convertido en pobre de solemnidad, quedando envuelto en las mallas del Estado,
siendo su prisionero, su esclavo. En Kropotkin... lo veremos mas adelante, ya que no es muy clara la
solucion que da a la tenencia y disfrute de la propiedad.

En cuanto a coincidencias, Marx y Kropotkin, los dos grandes tedricos del comunismo, dictatorial
uno, libertario otro, mantienen: 1) el comunismo, del que parten ambos como de firme, sélido y nico
cimiento sobre el que levantar con seguridad el edificio social; 2) la sociedad, conjunto de criaturas
humanas, ligadas entre si por indisoluble lazo, sin el cual no podrian existir; 3) la revolucién, necesaria
e ineludible para cambiar la estructura social; 4) la abolicién de la propiedad privada, pasando toda la
riqueza a ser, no individual, sino social; 5) abolicion de las clases sociales, por lo que en beneficio del
bien social todos los hombres han de ser trabajadores, obreros, proletarios.

Las discrepancias, menos fundamentales de lo que a simple vista parecen, son: Marx, dictadura del
proletariado para ir convirtiendo al proletario en hombre libre, inica manera posible de llegar un dia,
aunque lejano, al anarquismo, en tanto que Kropotkin afirma que por la revolucién social el proletario
al tomar la riqueza en sus manos se convierte de explotado en hombre libre, o sea, de proletario en
hombre comunista libertario, ya que la revolucién ha de preparar para él un clima de libertad, en el que
vivira contento y satisfecho.

Pero vayamos despacio, con calma y con tiento. Primero, para echar una ojeada a las coincidencias
de estos dos hombres; segundo, para ver y analizar sus discrepancias.

(Existi6 el comunismo en los pueblos antiguos? Si se considera como comunismo el de los incas, pon-
gase como ejemplo, sometidos, como estuvieron, a una casta de principes guerreros que los envilecieron
al someterlos a trabajos forzados e indignos, el comunismo existid, aunque no pueda ser tomado como
ideal de vida ni aceptarse que el que adquirié héabitos de sumision pudiera sentirse un dia hombre libre,
anarquico; si como modelo de comunismo ponemos el de los esenios, del cual se habla con frecuencia,
diremos que el comunismo de aquel pueblo, rama de los antiguos hebreos, era estrictamente monastico,
vale decir, religioso; que renunciaban al matrimonio, siendo de tal manera reservadas sus comunida-
des que no ha sido posible la investigacion. Podemos incluirlo, pues, entre el comunismo religioso de
nuestros monjes actuales, que también se someten a la comunidad de bienes dentro de su orden y vi-
ven en el mas completo celibato; pero también decir que no puede ser tomado como ideal del hombre
libre, porque vivian sometidos a una terrible disciplina conventual; quiero decir, que a Marx le sirvie-
ron de ejemplo y de guia los mas desgraciados acontecimientos de la vida del hombre, extrayendo las
mas caprichosas deducciones, al considerar que por medio de una violenta tirania pueden cambiarse la
mentalidad y la cultura de un pueblo, pues la dictadura obliga a obedecer y prohibe pensar, y la historia
nos ensefia que los pueblos mas impiadosamente sometidos fueron siempre los menos cultos y los mas
ineptos para una vida de respeto a sus projimos y de sosiego entre ellos; y si pudo servirle de modelo
Esparta, afirmamos que aquel pueblo fue creado y criado para la guerra, o sea, para la depredacion, para
el saqueo de otros pueblos, sirviendo sus conquistas y robos no para el bienestar de sus unidades com-
ponentes, sino para acrecentar la riqueza de sus dirigentes. No es posible saber, porque no lo consigné
en sus textos, sila idea de hombre-masa, de masa-humana, se le vino a las mentes a Marx al contemplar
imaginativamente al pueblo espartano en el que no se pudo distinguir nunca una unidad humana de
valor. Porque el comunismo de los espartanos les fue impuesto por medio de una brutal e inmisericorde
dictadura, como se les impuso al ruso, al chino y al cubano.

Kropotkin ve las cosas de diferente manera, pues aunque conocedor de la historia, no funda sus
ejemplos, no los toma de grupos humanos, sino de los rebafios o manadas de animales. Por ello dice: A

70



medida que adquirimos un conocimiento mds exacto del hombre primitivo, se fortalece nuestro convenci-
miento de que en los animales con los cuales vivia en estrecha, comunidad encontré el hombre las primeras
lecciones de espiritu de sacrificio para sus semejantes y el bien de su grupo, de infinita afeccion paternal
y de reconocimiento de la utilidad de la vida en comun, convencimiento suyo que no nos convence a
nosotros, porque no existe comprobacion alguna de que el hombre haya vivido alguna vez en estrecha
comunidad con los animales, ya que para vivir, para convivir asi, es necesario que exista en los que
forman o componen la comunidad un igual o aproximado grado de desarrollo mental, y en los animales
no existi6 jamas tal grado de desarrollo intelectual porque tanto ayer como hoy los animales carecieron
y carecen de mente, en tanto que en el hombre existia y se desarrollaba. Por ello fue imposible que los
hombres vivieran en estrecha comunidad con los animales, ni que éstos pudieran reconocer la utilidad
de la vida en comun, reconocimiento del que no gozaron ni los hombres primitivos que formaron las
primeras tribus, que se agruparon, como los animales, no por conocimiento del bien que les reportaba
la unién, sino por instinto de proteccion y defensa. El hombre primitivo tribal careci6 del conocimiento
de si, pues formaba un todo con su tribu de manera inconsciente. Asi, lo que pudo ver en los rebafios de
animales fue lo que vivia dentro de él. Cuando ascendio en la escala de los seres, cuando cre6 el lenguaje,
penso y sintié con conciencia, cuando qued6 formado el homo sapiens, que fue cuando estuvo en condi-
ciones de aprender, no tuvo como maestro al animal, porque lo domestic6, sometiéndolo, dominandolo.
Si los animales hubieran podido dar lecciones de la utilidad de la vida en comiin, hubiera sido porque se
hallaban en un grado superior de discernimiento, porque su mente estaba mas desarrollada que la de
sus discipulos, lo que hubiera dado como resultado que los animales maestros hubieran esclavizado a
los hombres, sus discipulos. Y pensarlo solamente seria, mas que un contrasentido, una aberracion de
la mente del fundador de la teoria.

Lo mismo podemos decir de la afirmacion de que las aves construyen sus nidos después de repartirse
entre ellas praderas y acantilados, porque ello presupone entendimiento y para que pudieran repartirse
la tierra, preciso les hubiera sido razonar, juzgar, realizar operaciones mentales, y nada de eso ha sido no
s6lo no probado, pero ni aun imaginado siquiera, porque hubiera equivalido a reconocerles inteligencia
que, por lo menos, hubiera corrido parejas con la humana. Y por mucho que los observadores han
observado y los investigadores investigado, no les ha sido posible comprobarlo.

Lo que sucede es que algunas aves, no todas, por instinto se separan de las otras para cuidar sus
huevos y atender sus crias cuando éstas nacen. Es decir, no se reparten la tierra, sino que se esconden
en ella para mejor proteger su célula sexual y después sus crias, siempre en peligro de ser devoradas por
otros animales. Y esto nos habla no de la utilidad de la vida en comin, si de la huida de la comunidad,
porque dentro de ella peligra la continuidad de la especie. Pero ni aun las que hacen sus nidos en las
mismas arboledas o en los mismos acantilados viven en comunidad, sino juntas, protegiéndose, por
instinto, de otros animales rapaces.

De modo, y es a lo que queria llegar, que el comunismo no existe en la naturaleza, porque ni las
hormigas, ni las abejas ni las grullas tienen conciencia de su vida, pues la comunidad es creacion del
hombre, y no, nunca, del hombre anarquista, porque comunismo es tirania, y en ese clima no puede
nacer la libertad.

71



Comunismos

Pero dejemos tranquilos a los animales en sus praderas y acantilados, en donde ni viven ni vivieron
nunca en comunidad, sino en rebafios, manadas o bandadas, y continuemos con el comunismo humano,
que Marx se imaginé haberlo descubierto en pueblos anteriores y que Kropotkin creyé haber hallado
entre los animales, y sean cuales fueren sus ensofiaciones, que no comprobaciones, podemos asegurar
que ni el uno lo encontré en los pueblos antiguos, que vivieron bajo el mas irrefrenable autoritarismo, ni
el otro en la naturaleza, pues si hubiera sido una manera de vivir natural, el hombre, también naturaleza,
lo hubiera heredado, y lo que heredé como funcién natural de todos los organismos vivos, fue la libertad,
sin la cual la vida languidece, cuando no desaparece.

Porque no existe en la naturaleza, ni es tampoco predisposicion humana, los dos mas conspicuos
sostenedores de la teoria comunista (sélo es una teoria, un sistema, una lucubracién humana), se vieron
forzados a hablar a los hombres de revolucién, o sea de imposicion, Gnica manera de obligarlos a ser
comunistas a la fuerza, abandonando el deseo de ser propietarios por haberles prometido la felicidad
a cambio de la libertad que dentro del sistema comunista perderian —el marxista Lenin les dijo quela
libertad es un prejuicio burgués, y los pobres lo creyeron—, y fue tal la propaganda que los comunistas
convencidos desarrollaron en el mundo, argumentando que lo que perdieran en libertad lo ganarian
en sosiego por no tener que preocuparse de sus necesidades que el gobierno cubriria, que la idea de
revolucion cundié en el mundo, especialmente entre los proletarios, cuyo dominio se disputaron los de
las dos tendencias, la marxista y la kropotkiana.

Bien esta que Marx hablase de la dictadura como de una etapa necesaria para que el hombre alcanzara
su bienestar, considerando esa tapa como de escuela para que aprendieran todos a vivir en comunismo,
que nadie sabe nunca lo que es, porque, segun lo estamos viendo, cambia de acuerdo con las ideas de
sus directores; pero mal est4 que los kropotkinianos, partidarios de un comunismo libertario, al cual no
pocas veces llaman anarquismo, aceptasen obligar a los hombres por medio de una violenta e inhumana
revolucidn, a que abandonasen sus posiciones de hombria, ya que todo anarquista sabe que lo que més
estima el hombre normal es su libertad: amar en libertad, trabajar en libertad, comer en libertad, para
lo cual necesita disponer libremente de su vida y de lo necesario para su subsistencia y la de su familia.

Porque la revolucion violenta no puede ser anarquica en ningun caso, los que la desencadenan no
pueden ser anarquistas, pues si anarquismo es no-gobierno, no-imposiciéon de un hombre contra otro o
sobre otro, el revolucionario que impone su criterio o por medio de las armas, no sélo no puede llamarse
anarquista, pero ni aun hombre moral, so pena de que en estos tiempos de tergiversacion de valores
morales humanos al crimen se le llame ética.

Redactar unos mandamientos para que los hombres se sujeten a ellos, es tarea facil —los cristianos lo
hicieron, y, siguiendo sus huellas, también lo hizo Marx-; pero obligar a que cumplan con lo ordenado,
vale como sujecion, y el encadenamiento mental, que eso es obligar a unos hombres a que compriman
su vida en el molde ideoldgico imaginado y servido por otros, es tirania, y ningun tirano puede ser
anarquista, aunque él se lo llame. Y molde imaginado, por no ser tendencia natural de la especie, es el
comunismo, llamese como quiera llamarsele.

Y conste, aunque no necesitaria decirlo, que yo no tomo parte en las diferencias de credo de los
hombres, pues yo sostengo, y asi obro, que el anarquista, que es hombre universal, no toma partido
ni por uno ni por otro, ni por el guerrero a favor de la guerra, ni por el pacifico a favor de la paz, ya

72



que unirse a A contra B o a B contra A, es tanto como declarar la guerra a uno o a otro. ;Que aquél
es socialista? Enhorabuena. ;Que éste es libertario? Enhorabuena. ;Que ése es catdlico? ;Y por qué
no también enhorabuena, si todos y cada uno de ellos me respeta? Yo no me uno a éste contra aquél
ni a ése contra el otro. Yo voy por mi camino, solo si nadie quiere acomparnarme, aunque mucho me
gusta la compafiia, pues considero comparfiero al que me acomparia, pero no al que quiere imponérseme
obligandome a que beba en la fuente ideoldgica en que él bebe sin tener en cuenta ni mi sed ni mis
predilecciones, pues a ése le llamo tirano. Y el tirano, sea él quien fuere, es nocivo para mi salud corporal,
mi salud mental, mi libertad y mi cultura.

Por eso repito que malo, muy malo y antianarquico es ejercer dominio (gobierno) sobre una perso-
na viva; pero jqué mas terrible dominio puede haber que el de matar al que se quiere dominar y no
permite ser dominado? De ahi que a los que, con el animo de imponerse, matan, no pueda llamarles
yo anarquistas, pero tampoco a los que pregonan la matanza, que eso son las revoluciones violentas:
jmatanzas de hombres!

Las recetas de todos los que, sintiéndose médicos sociales quisieron curar a la fuerza a la humanidad,
fueron todas equivocadas; por eso, cuando la humanidad, o parte de ella, tomé la pécima comunista, se
envenené agravando su mal. No obstante, aun viéndola enferma, los ide6logos sociales aconsejan que
siga tomando el brebaje, y los jovenes y los viejos se ven atacados por la misma violenta locura, sin que
nadie se preocupe de su curacion, antes al contrario invitandolos a que contintien destruyéndose unos
a otros sin tregua ni medida.

Porque no nos sirven las palabras si en ellas vemos solamente su significado; nos sirven cuando
nos figuramos las escenas que representan o pueden representar, o sea, si nos imaginamos verlas en
actividad, cumpliendo su funcién. Asi, no nos damos cuenta de lo que es comunismo si nos limitamos a
decir que es vida en comun, porque aun siendo verdad que eso es, conviene saber, para ver al comunismo
funcionando, que dentro de ese régimen el individuo es como cosa a la que se mueve sin tomarle parecer,
que se le ordena sin saber si puede o no cumplir la orden recibida, que se le castiga por faltas que sélo
ha cometido en la imaginacién de los guardianes. Y es que en comunismo lo que se aprecia y tiene en
cuenta es el régimen, no el hombre, no el individuo, y porque sdlo es el régimen lo que se considera
bueno, sélo los que lo encarnan o dirigen pueden conceder o restringir derechos, sefialar atribuciones,
trazar derroteros por los que obligatoriamente tiene que ir el individuo, al que, convertido en masa, se le
despoja de todas sus pertenencias incluida en el despojo su propia persona, de la que no puede disponer
nunca libremente, porque régimen equivale a regimiento, y quien puede regimentar forma escuadrones
de guerra. Por eso, los que se hallan dentro de esos regimenes se llaman militantes, y militante quiere
decir que milita, que es militar, cosa que puede ser movida y lanzada a la muerte cuando lo quiera el
jefe, el de mayor graduacion, el de mando superior.

El anarquista, que ni es ni quiere ser comunista, no puede, por propio y humano sentimiento, consi-
derar a los hombres como a cosas, como a ttiles, como a milites de los que puede valerse para acrecentar
el poder de un régimen, sea el que fuere, o para medro de su persona. Y como el sentimiento no puede
expresarse en segunda ni en tercera persona, diré en primera que mi dignidad de hombre anarquico, de
hombre moral, de hombre bueno, me prohibe obrar como obra el comunista. O mejor, me lo prohibo
yo, hombre libre, no comunista, no gobernante, y me lo prohibo yo porque no sujeto a nada ni a nadie,
puedo prohibirmelo, pues yo soy ademas de mi propia persona, mi propia dignidad, que no acttia jamas
fuera de mi. Y es que yo no trato a los hombres ni aun como les pido ser tratado por ellos, sino que
sin tener en cuenta su trato, les presto mi asistencia como mejor sé y puedo. ;Que por qué? Porque no
veo, como el comunista, en otro hombre una cosa de utilidad para mi régimen ni un milite que ha de
defenderlo, sino que veo y siento en él un yo. Es decir, me veo y me siento en otro hombre. Le doy el
trato que a mi yo, que, aun ampliado, es mi yo mismo.

73



(Quiero libertad para mi yo? Indudablemente. Pues si la quiero para mi yo personal, la quiero de la
misma manera para mi yo ampliado, prolongado, mayor, porque el yo con el cual me con-penetro, es
como mi mismo yo, porque al penetrarlo, lo convierto en mi yo, persona mia. Porque lo he penetrado, lo
comprendo, y porque lo comprendo, lo quiero. Es ya, para mi, mas que un hombre, mas que una unidad
humana, mi mismo yo. No masa, ni cosa, ni milite, ni atil. Yo. Por esa relacion de mi yo con los otros yo
que componemos la humanidad, y en los cuales me veo y me siento, porque vivo, compenetrandome
con ellos, ni puedo ser comunista ni desear para ellos el comunismo, ya que para mi deseo libertad tanto
como para ellos y el comunismo no puede darnos lo que no tiene porque es contrario a su esencia.

{Que es dificil concebir asi a la humanidad? No debe ser tan dificil cuando yo la concibo, y no como
un inmenso rebafio, si como un gran conjunto de seres, de yo, de sin plural, que penetran a otros yo
para mejor quererlos y ayudarlos, porque anarquismo es ayuda. Y esa concepcion figura entre las pocas
concepciones anarquicas que de la humanidad puede tener un yo anarquico, ya que cava todavia mas
hondo en la vida humana que la fraternidad.

Pero eso equivale, se me dira, a ser atletas del pensamiento. Y asi es. Pero no sdlo atletas del pensa-
miento, sino del sentimiento, y del bien obrar.

74



Comunismo libertario

Cuando pronuncio o escribo esas dos palabras juntas —comunismo libertario— para expresar con
ellas una actitud de los hombres frente a la vida, y cuando las aplico a una determinada manera de su
vivir, comunismo es el nombre, lo substantivo y principal, y libertario el adjetivo, lo circunstancial, lo
secundario. O sea: al acto de vivir los hombres en comun le llamo comunismo, y ese nombre es enton-
ces claro, rotundo, inconfundible, porque es el que nombra, marca y sefiala, en tanto que a la cualidad,
clase, condiciéon o manera de ser de ese comunismo le digo adjetivo, pues mientras el nombre es fijo,
monolitico, incambiable, el adjetivo es cambiante, porque puedo permutarlo, modificarlo, reemplazarlo.
Asi, al inamovible comunismo, yo puedo aplicarle, ademas del de libertario, otros adjetivos: inca, ese-
nio, espartano, marxista, religioso, ya que, vivido por los incas, los esenios y los espartanos, lo viven
actualmente millones de hombres en pueblos que se llaman a si mismos marxistas, o sea, seguidores de
Marx, y lo practican otros en no pocos conventos.

Ahora bien, inca, esenio, espartano, marxista y religioso son adjetivos bien aplicados porque expresan,
sin lugar a equivoco, lo que se proponen expresar con ellos quienes los emplean. Pero ;sucede igual
con libertario, aplicado o unido a comunismo? ;Expresa ese adjetivo realmente libertad, como desean,
se proponen y dicen los comunistas libertarios?

Comunismo es liga, y liga es union de fuerza, porque ligar es atar. Pero el que se liga queda mas
sujeto todavia que el que lo ata, porque un compromiso ideoldgico ata mas que una cuerda, por lo que
esos compromisos no permiten al hombre ser libre.

Ademas, si comunismo es, en si, administracion, ordenamiento, gobierno, en suma, de las cosas y de
los hombres, porque éstos, que carecen de cosas; quedan de por si atados a los que las tienen, ;pueden
unirse, con logica, las dos palabras comunismo y libertario, que significaria gobierno libertario?

He dicho antes que hace falta, para comprender bien, no fijarse solamente en el significado mondo
y escueto de las palabras, sino imaginarnoslas en funciones, en actividad, viviendo; de esa manera, si
miro al comunismo en actividad, funcionando, llamese inca, esenio, espartano, marxista o religioso, lo
veo desenvolviéndose siempre dentro de un marco inhumano de despotismo. De nada me sirve que
me diga el comunista libertario que triunfante la revolucion social el proletario tiene la riqueza en sus
manos, porque eso es solamente una afirmacion, y hasta quiza un buen deseo, pues para que exista el
comunismo, hasta el llamado libertario, y de él hablamos, preciso es que desaparezca la propiedad indi-
vidual, y tan ha de desaparecer que no se le permitir al individuo ninguna libertad de accién cuando
insista en mantenerse como propietario. De modo que en ese comunismo libertario, y por considerarse
inmoral poseer, al individuo le es prohibido tener, y quien se lo puede prohibir es porque tiene fuerza
para ello. A esa fuerza, que obra contra el hombre insumiso, llimesele comité, consejo, cabildo, y disfra-
cese como se disfrace, siquiera sea de libertaria, debe llamarsele gobierno, pues las palabras hermosas
sirven muchas veces para encubrir hechos desdorosos.

Hay recomendaciones comunes tanto al comunismo marxista como al libertario que méas que reco-
mendaciones son disposiciones, pues alguien o algunos las pusieron en circulacion verbal y han de ser
puestas en practica apenas el comunismo libertario se halle actuando, quiero decir, apenas esas dos
palabras juntas entren en funciones de vida. Esas disposiciones, que al aplicarlas se han de transformar
en Ordenes, son: de cada uno segun sus fuerzas y a cada uno segun sus necesidades, que son herencia
de aquellas otras viejas ordenanzas tribales a cada uno segun sus merecimientos o a cada uno segun su

75



comportamiento, con las que se premiaba la sumision y acatamiento al jefe. Saint Simén, creyendo ser
mas justo, habla de que debe exigirse de cada uno segiin su capacidad, férmula que sirve también para
premiar su trabajo, y quien tiene atribuciones para exigir no es nunca compariero de aquel a quien exige,
como el que premia no lo es del premiado. Aun disfrazado por el palabrerio social, en el que exige y
en el que premia, por mucho que las tapen, se ven asomar las orejas del gobernante, porque gobierno,
quiérase o no, es el que ha de poner en marcha el comunismo libertario que, como régimen de vida, ha
de aplicarse a un pueblo.

Porque digase lo que se diga, tras la implantaciéon de esos comunismos, o antes, han de llegar las
ordenanzas, las leyes, y con las leyes, los jueces que han de interpretarlas y los policias encargados
de obligar a que sean cumplidas, y como el hombre es rebelde por naturaleza —la rebeldia si que es
natural—, las carceles en donde han de encerrarse a los que no las cumplan y los carceleros que no han
de permitir que los presos huyan, por lo que se tendra el cuadro completo de lo que se quiso o tratd
de abolir: el gobierno con todo su aparato represor, aunque se continie llamando a ese estado de cosas
comunismo libertario.

Sin embargo, yo no tengo nada que oponer a los que quieran vivir en comunismo libertario; lo que
si pido es que, para evitar confusiones, no llamen comunismo anarquista a ese comunismo porque
anarquista y libertario no son sinénimos, pues si anarquismo es no-gobierno, o sea no-dominio de una
persona sobre otra, el comunismo, aun el mas benigno, tiene siempre un bien marcado tinte guberna-
mental, pues gobierno es, aunque quiera taparse, el dar a cada uno segiin sus necesidades y exigir de cada
uno segtin sus capacidades, porque eso habla de que unos disponen de todo —son como los duefios—,
en tanto que otros no disponen de nada- son como los esclavos-, pues ;quién podra medir la necesidad
de cada criatura humana? ;Y quién aquilatar su capacidad? Si los comunistas libertarios, para obrar
con justicia —la Justicia es uno de sus principales postulados—, se esforzasen en querer exigir equita-
tivamente de cada uno segin su capacidad para dar también a cada uno segin su necesidad, se verian
obligados a crear un enorme cuerpo de jurisperitos, que aumentaria terriblemente la burocracia. Porque,
jahi es nada, justipreciar lo que cada organismo con su complejo de mente e inteligencia, necesita!, jy
valorar estrictamente lo que cada uno puede dar de trabajo productivo a la comuna, por lo que habria
que tener muy en cuenta su lozania, su desgaste y su decrepitud, a mas de su voluntad, que nadie sabria
como la habria de medir! Ademaés, habria que contar de antemano con que los jueces fuesen justos, es-
trictamente justos, para no tolerar que algunos trabajasen menos de lo que debian trabajar o recibiesen
mas de lo que debian recibir. Y pensandolo detenidamente se comprende que eso es imposible, por lo
que los individuos tendran que ser reducidos a masa, es decir, que es preciso, para bien del régimen,
que los individuos pierdan su individualidad, los hombres su personalidad.

En fin, ni objeto ni quiero objetar nada a los comunistas libertarios, siempre que para implantarlo no
desencadenen una revolucién violenta que habria de costar infinidad de vidas, pues los que no quisie-
ran ser comunizados opondrian resistencia armada al ataque armado, quiero decir que la guerra que se
desataria entre unos y otros seria brutal, sanguinaria. Y esa guerra y la imposicién que, caso de triun-
far los revolucionarios, se instauraria, ni tiene ni tendria nada que ver con el anarquismo, pues toda
codificacién de los actos del hombre es gobierno y del peor caracter, aunque afirmase Proudhon que
el hombre tiene como principal finalidad no el amor (no la ayuda), sino la ley, que es mas elevada que el
amor. ;Y esa definicion es muy gubernamental, pero muy poco anarquica!

No puede negarse una gran verdad, que esta en la superficie de ese comunismo y debe estar en la
conciencia de cada individuo: quien pueda dar a cada uno lo que necesite sera porque de antemano se
haya apoderado de toda la riqueza, dejando sin ella al hombre, y quien pueda exigir a cada uno que
trabaje segun sus fuerzas, sera también por haber concentrado en él toda la autoridad.

(Comunismo libertario? Enhorabuena, que yo puedo vivir con los hombres en las condiciones mas
inverosimiles que se les e antoje implantar -;no estuve viviendo en los campos de concentracion, y no

76



vivo en esta sociedad en la que la barbarie anda suelta cometiendo desmanes?-; pero no se me diga
que ese comunismo es anarquismo, porque con ello se desprestigia a los anarquistas, que son personas
morales, presentandolos ante las gentes como seres anormales que no persiguen otro objetivo que el de
la violencia, que engendra el caos.

Con razon, cierto comunista libertario gritaba desde la prensa que debian borrarse el nombre de
anarquistas para poder hacer una propaganda que llegase al alma de los trabajadores, ya que el nombre
de anarquista les prohibia acercarse a ellos.

77



Confusion

Dicen los diccionarios que anarquia es desorden, confusion, desconcierto, incoherencia, barullo, caos.
Pero como ése es el espectaculo que hoy ofrece el mundo y los promotores y actores no son anarquis-
tas, sino presidentes de naciones, reyes, jefes de religiones, generales, ministros, filosofos, idedlogos, y
muchos otros etcétera, a ese desorden, a ese desconcierto y a esa confusion no puede llamarsele con
propiedad anarquismo, sino gobiernismo, porque los que han llevado el mundo a esta ruina moral, colo-
cando a los hombres al borde de la locura, son gentes de gobierno, o sea que fueron ellos los que guiaron
alos pueblos dandoles normas y leyes por los que debian regirse y se eligieron, y siendo asi, como asi es,
podria definirse a ese gobiernismo, que es el nombre que mejor le cuadra, ya que gubernamentalismo
es palabra elegante y sabia, como promotor de desérdenes, desconciertos, desmanes, incoherencias y
confusiones que mantienen a los hombres en una terrible situacion de nerviosidad y crimen. Y si go-
biernismo es todo eso, y los gobernantes fueron los definidores de anarquia, se puede asegurar con la
légica en la mano, que lo hicieron para tapar sus fallas, desviando la atencién de las gentes al achacar
a los anarquistas lo que ellos hacen. Asi podemos decir nosotros ahora, descubierto su juego, que go-
bierno es desorden, desequilibrio, inmoralidad y caos, en tanto que anarquia es todo lo contrario: orden,
equilibrio, moral, claridad, porque el anarquista es el creador de la moral del respeto y de la tolerancia,
sin los cuales no es posible la convivencia armoniosa entre las criaturas de nuestro linaje.

Porque todo esto lo sabian los griegos que vivieron antes de Cristo, crearon la palabra anarquia,
porque se hallaban, como nosotros hoy, necesitados de ella, pues si han cambiado los tiempos, no los
procederes de los gobernantes, ya que los modos y maneras que emplean, no dejando a nadie ni en paz
ni en sosiego, se parecen como una gota a otra gota a los que empleaban sus antecesores.

Claro que la invencidn de la palabra significaba mas que protesta contra aquellos males, determina-
cion formal de no ser como aquellos perniciosos coaccionadores eran, de no actuar como ellos actuaban
y vivian, lo que dio como resultado no sélo un atisbo de moral nueva, sino vision clara de hombre nuevo.
Y el hombre nuevo fue ayer, como lo es hoy, un estorbo para los que gobiernan, porque su incorruptible
moral fue y es una muda pero permanente acusacién contra los inmorales. ;Coémo no utilizar contra
aquellos primeros anarquistas el desprestigio? ;Y como no valerse hoy de las mismas armas, echando
mano de la calumnia y culpando a los anarquistas de los males que ellos cometen?

La situacion actual del mundo, hija de otras anteriores que se perpetuaron, por herencia, a través de
los milenios, no tiene enmienda, o, mejor, correccién ni remedio, pues todos los remiendos que se le
pusieron a otras anteriores parecidas a ésta, no les sirvieron, habiendo sido mas bien contraproducentes,
ya que si no agravaron el mal, lo estabilizaron, lo hicieron crénico, pues si en los tiempos antiguos
existia la esclavitud, viviendo los filosofos, los poetas y los sabios como asalariados, cuando no como
esclavos, los sabios y los filosofos y los poetas de hoy viven, igual que los de ayer, a sueldo de los
actuales poderosos y como esclavos de los que por tener el poder en sus manos, disponen también de la
riqueza, que poder y riqueza anduvieron siempre de la mano, sucediendo no pocas veces que para que
no hablen en favor de las clases jornaleras, que éstas si que no tienen ni pan, ni casa, ni libertad, viviendo
en verdadero estado de esclavitud, los poderosos pagan, como a empleados suyos, a los filésofos y a los
sabios para que se callen.

Si buceamos en la historia, veremos que el mal fue siempre continuado, de modo que los que pare-
cieron cambios, fueron sélo remiendos, parches para que el gobierno continuara; asi el parche tltimo,

78



que fue el del comunismo, trajo las tltimas catastrofes, de las que todavia no hemos salido, porque esto
presente es producto de todo lo anterior.

Y no sirve de nada quejarse, sino poner manos a la obra para cambiar, no la vida, cosa imposible, si las
maneras de convivir los hombres, cosa mas facil a poco que ellos quieran. O sea, que si el gobiernismo
fall6 después de miles y miles de afios de prueba, esforzarse para que el gobiernismo desaparezca, dando
paso a algo mas noble y moral que no sea imposicién de un hombre a otro, porque esas imposiciones,
todas dolorosas para quienes las sufren, dejan en las mentes rencores que un dia estallan en venganzas
sangrientas.

Para evitarlas es necesario pensar en un cambio radical y profundo ante el rotundo fracaso del régi-
men gubernamental, y pensar, no a la ligera, sino con conciencia, porque va en él la tranquilidad y el
bienestar de los habitantes del planeta.

De los cuatro puntos cardinales nos llegan voces gritando que el capitalismo y el comunismo han
fracasado —el capitalismo es sélo el efecto del gobierno; desaparecido el gobierno, el capitalismo cae de
su pedestal vertiginosamente-!; pero no se escucha un juicio sereno acerca de lo que es necesario que
los hombres preparen. Y no se escucha porque no esta en las mentes, y si acaso estuviera, no asoma a los
labios. Los mas atrevidos hablan de una nueva concepcion de la sociedad, de una nueva estructuracion
de ella, sin pensar que una nueva sociedad llevaria consigo, como obligatoria, la creacion de un nuevo
derecho y que han sido precisamente los llamados hombres de derecho, que fueron y son a la vez
hombres de gobierno, los que han llevado el mundo humano a la situacién presente de desequilibrio
moral en que se halla, habiendo perdido el hombre el respeto a su hermano hombre.?

La democracia, bello suefio de gobierno del pueblo por el pueblo y para el pueblo, fue un rotundo
fracaso, porque aduefniados unos cuantos democratas profesionales de la direccién de la cosa piblica,
las gentes del pueblo bajo no intervinieron jamas en su funcionamiento, y si no intervinieron, no la
dirigieron, y si no la dirigieron, no la gozaron. El goce y el gozo fueron para los que salieron de las
universidades preparados para dirigir, pues los que viven de su trabajo tuvieron que conformase con
hacer frente a las onerosas cargas de la administracién demodcrata con paciencia aunque a regafiadientes.
De modo que si la democracia fracaso, no se debi6 a las gentes sumisas que trabajaron, votaron y
pagaron, sino a los gobernantes profesionales que oficiaron siempre de esquilmadores.

Igualmente ha fracasado el comunismo, sufrido por el mundo laborioso con las funestas encarnacio-
nes de Lenin, Trotsky, Stalin y Mao, y hasta el socialismo, del que fueron intérpretes a su modo Hitler
y Mussolini, que llenaron el planeta de horror, siendo posible todo ello porque el socialismo es un teo-
cratismo que considera el Estado como inmisericorde dios terrestre al que debe someterse la voluntad
del hombre. Fracasaron, pues, todos los regimenes de sometimiento y violencia, porque se desconoci6
siempre al hombre como ser determinante de su vida, concediéndose valor, en cambio, a la institucion,
al molde en el que se le obligd a vivir.

Como un gran hallazgo, o un buen remiendo, trajo el socialismo a la palestra la idea de planeaciéon
o planificaciéon de la vida, sosteniendo que no hay edificacion posible sin un plan previo al que hayan
de someterse las obras a ejecutar, y todos esos planeamientos, trazados en el papel por comunistas
o comunizantes, por socialistas o socializantes, unos fracasaron y otros se hallan en vias de fracaso,
porque esos planes, trazados por hombres de gobierno totalmente deshumanizados, se engendraron
friamente por economistas sin tener en cuenta a los hombres que habian de llevarlos a la practica, y

Lo que llamamos capitalismo no es otra cosa que el producto del Estado, dentro del cual lo tinico que se cultiva es la
ganancia, bien o mal habida. Luchar, pues, contra el capitalismo es tarea intil, porque sea Capitalismo de Estado o Capitalismo
de Empresa, mientras el Gobierno exista, existira el capital que explota. La lucha, pero de conciencias, es contra el Estado.

*Mala es la situacion presente, no cabe duda, pero quien sepa escudrifiar y ver y gustar encontrara, en ciencia y en arte
y en moral, cosas que merecen ser mantenidas y admiradas en este nuestro mundo. Porque cuando hablamos de corrupcion
de las costumbres, nos referimos a las que ensucia la politica.

79



como esos comunistas-socialistas tienen mas en cuenta a la institucién que a quienes producen riqueza,
su in-humanismo dio como resultado que no salvaron a las instituciones, pero si esclavizaron al hombre,
por lo que éste, como mejor pudo y supo, conspir6 contra el plan que le mortificaba, y lo hizo abortar.
De modo que esas nacionalizaciones de grandes empresas industriales, que en si son socializaciones,
ninguna marcha bien por lo que los gobiernos que las planearon deben estar cubriendo sus déficit,
aunque, bien mirado, quienes los pagan son los que trabajan, pues los gobernantes crean leyes, pero no
riqueza.

El carro del Estado esta, pues, en un atolladero, y no hay carretero ni tiro de mulas que lo desatasque.

80



;Transformacion?

Contemplando el mundo de los hombres... No, no, que el mundo s6lo podemos contemplarlo con
los ojos de la imaginacion, y como anda tan hundido en el caos, todo se ve oscuro, no pudiendo hacer
acerca de ¢l ni deducciones precisas ni predicciones claras.

Pero algo nos hacen ver los corresponsales de periédicos que nos envian noticias y comentarios desde
todos los puntos del planeta, si bien todos confusos, contradictorios, pues juzgando los acontecimientos
del mundo, lo mismo hablan de anarquismo que de socialismo, de democracia que de comunismo, de
cristianismo que de nacionalismo, todo mezclado, revuelto, confuso, embarullado, lo que demuestra
que confusion y embarullamiento hay en las mentes de los que promueven tumultos y motines, pero
también en los que de esos motines hablan.

Peligroso es que los que parecen ser autorizados pregoneros porque por sus altas posiciones en los
gobiernos son escuchados por muchas criaturas, hablan de la muerte de las ideologias, y es peligroso
porque estos hombres son los mismos que suministraron a los proletarios la idea de abandonar sus
anhelos de libertad para cambiarlos por una mejor y méas segura pitanza, y la pitanza que recibieron
no cubrié sus necesidades y la libertad la perdieron, convirtiéndose en esclavos, no de las instituciones
socialistas, si de los pregoneros. Y aquellas falsas e incumplidas promesas fueron ideologias, ya que
idedblogos fueron los que les hicieron tales ofrecimientos.

Esos ide6logos, que enmudecieron durante un tiempo, porque los esclavos habian perdido la facultad
de hablar, dicen ahora que se hallan envueltos en las negruras que ellos mismos crearon porque hablan
los esclavos pidiendo méas pan, que hay que purificar el socialismo lo que equivale a confesar que es
impuro, infecto, aunque bien mirado y mejor comprendido, la impureza estuvo y estd mas que en el
sistema, en quienes lo crearon, pues los hombres crean solamente lo que en si mismos llevan: los puros,
purezas; impurezas, los impuros; los buenos, caminos lisos por donde pueda irse a la armonia, los que
no son cordiales, desarmonias.

Confirmando la tesis de la impureza del socialismo, Marcuse, el nuevo idedlogo marxista-cristiano,
nos habla de un socialismo humanizado, lo que en verdad ya no seria socialismo, pues sblo puede
humanizarse el hombre, del que ni Marcuse ni los otros idedlogos se acuerdan, pues todos hablan de
sociedad, y la idea de sociedad es siempre tiranica, porque exige que el hombre se le entregue, se le
rinda.

Si nos sirviera para medir la calidad del marxismo existente en Francia —el de Rusia no puede ser
medido por ser dolor oculto— el hecho de que a la sombra de los estudiantes se declararon en huelga
diez millones de obreros socialistas, veriamos que volvieron sumisos al trabajo en cuanto el gobierno
les prometié aumentar su raciéon de comida, comprendiendo ahora, ante tal espectaculo, no la muerte
de las ideologias, de que han hablado los comunistas checos, sino la domesticacion de los hombres
que los socialistas convirtieron en masa, porque por haber desterrado de sus mentes los pensamientos,
se acostumbraron a no pensar, a obedecer. jPara qué pensar —se dijeron— si nuestros jefes piensan por
nosotros!

Asoméandonos, ahora si, a ese mundo que parecia ayer convulsionado y es hoy un lago de agua lisa que
los gobernantes llevan a donde les parece por los canales politicos que cavan en las carnes humanas que,
descerebradas, el socialismo convirtié en bolsas estomacales, podremos preguntar a los que hablan de
transformacion o cambio: ;Se ha producido un cambio en las conciencias y en las ideas con respecto al

81



presente gubernamental del mundo humano o, por el contrario, las mentes contintian habitadas por los
mismos pensamientos de liderazgo y de gobierno, pensando por delegacion y permitiendo que, también
por delegacion, les lleven los comestibles a sus alacenas? Si es asi, y asi es, ;qué cambios beneficiosos
pueden esperarse de los que no piensan y de los que por pensar piensan como jefes?, ;y qué cambios
pueden ofrecer al mundo los estudiantes, en los que algunos depositaron sus esperanzas, si esos jovenes
explosivos, llenos de rebeldias, andan totalmente desorbitados en cuanto a rumbos que han de seguir
ellos y los hombres, sus hermanos en humanidad, en desorientacion y en desesperanzas?

Bueno, muy bueno que, al parecer, los jévenes no se hayan adherido a un determinado partido politico,
porque con tal adhesion hubieran demostrado que eran rebafio, que no tenian nada nuevo en sus mentes,
que eran masa. No obstante, algunos se llaman socialistas, otros comunistas, en un grupito de jovenes
iracundos y fanaticos se habla de linea dura, es decir, violenta, sin respeto ni compasion para nada que
signifique bondad ni humanidad, y varios son democristianos, como si la democracia pudiera aliarse en
algiin momento con la religioén, que lleva en su entrafia la hierocracia; pero la mayoria son descontentos,
nada més que descontentos que no aceptan de buen grado la herencia de sus mayores.! ; Anarquistas?,
se preguntan algunos esperanzados, en tanto que otros se hacen esa misma pregunta con horror. Y
bien podria ser, aunque no pueda asegurarse. Significativo es que en la Sorbona sonara, sin asombro,
la palabra anarquia, y mas significativo que bajo los pliegues de la bandera negra se sentaran varios
estudiantes, considerando ese negrismo como simbolo anarquico. Pero el anarquismo no tiene bandera
—v si la tuviera, seria de luz—, porque no es un movimiento social colectivo en el que los hombres se
arrebafian, sino un particularisimo estado individual de conciencia que lleva al hombre, que en si lo
crea y mantiene y cultiva, a no querer ejercer dominio sobre ninguna otra criatura humana. Por esa
actitud, permanente en él, puede decirse que el anarquista es el hombre por excelencia. Alguna vez
dije que anarquismo es una orquestacion del ser, porque el anarquista no quiere desafinar nunca con
sus semejantes, pero menos todavia consigo mismo, preocupandose por ello de que su vida sea una
sinfonia.

(Conocian esto los jovenes que en la Sorbona lanzaron al viento la palabra anarquia y se sentaron,
como buscando amparo, bajo los pliegues de la bandera negra? No lo sé, ni creo que asi fuera, imaginan-
dome mas bien que, a lo sumo, tenian de anarquia el concepto de que es subversién constante y eterno
estado de insurreccion, idea que obliga a que los anarquistas sean temidos y no queridos. Y anarquismo
no es eso, sino trabajo, orden, respeto, bondad, amor, sin cuyas prendas morales llevadas a la practica,
no es posible que los hombres vivan en paz y en armonia.

;Transformacion? Si, si, todos la apetecemos. Pero para transformar es preciso que llevemos en nues-
tras mentes ideas nuevas y sentimientos de respeto a nuestro hermano hombre, porque no se puede
llegar a una convivencia armoniosa si en nosotros no viven y proliferan ideas y sentimientos de con-
cordia, que solamente los anarquistas llevan hoy en sus mentes y en sus corazones.

(Nada apreciable dejaron los mayores como herencia a sus hijos? ;Nada hermoso en ciencia, nada bello en arte, nada
atrevido como concepto y conquista de libertad, nada audaz como realidad de los mas nobles suefios? Piensen los hijos que
sus mas lejanos abuelos vivieron en la animalidad, y vean el camino que sus padres recorrieron.

82



Violencia

(Podriamos afirmar con tanta gallardia como honradez, que respetindonos los hombres hasta el pun-
to de no ejercer unos dominio sobre otros, podria encauzarse la humanidad, saliendo de este caos en que
los gobernantes la han hundido? Si, honradamente podemos afirmarlo, pues la practica de imponerse
unos a otros, pretendiendo que vivamos todos de manera antinatural por inhumana, produce constantes
desequilibrios, ya que la humanidad (las criaturas que la componen) necesita salir de este marasmo en
que se la obliga a vivir, para respirar a gusto en libertad. A los esfuerzos de los hombres para restablecer
el equilibrio perdido llaman algunos fendémenos sociales, aunque la humanidad, que es una realidad, no
tiene que ver nada con lo social, que es un concepto.

Yo no digo, ni quiero ni puedo decir que los hombres de gobierno, todos los hombres de gobierno,
sean personas deshonestas y malvadas, porque ni debo ni quiero dividir a la humanidad en dos partes
antagoénicas: malos y buenos, gobernantes y gobernados. Por amor a mi mismo y a mi libertad, senti-
miento mio, consubstancial con mi persona, declaro que no soy ni puedo ni quiero ser comunista, ni
soy ni puedo ni quiero ser religioso, porque el comunismo exige, como la religion, que se crea en él y se
viva y se obre de acuerdo con lo que ordenan sus cédigos morales, y yo ni puedo ni quiero convertirme
en voluntario esclavo; pero afirmo —lealtad obliga—, por haber convivido con algunos de ellos, que hay
comunistas muy dignos y religiosos honorabilisimos. De modo que lo que digo es que el ejercicio del
gobierno, del mando, seca el corazén, y que la costumbre de someter a otros contra su voluntad mella
los mejores sentimientos humanos cuando no los descuaja. Por eso repito con frecuencia, haciendo siné-
nimas las palabras gobiernoy dominio, que régimen de gobierno es igual a régimen de dominio, y que el
ejercicio de dominar hombres, de imponerse a ellos, es perturbador tanto para los que dominan, que se
convierten en entes pasivos de los regimenes que sirven, como para los dominados, a los que los domi-
nadores transforman en cosas. Y si los convertidos en entes y los transformados en cosas perdieron sus
atributos de hombria, no se hallan en condiciones de concertar con los demas hombres una convivencia
armoniosa. El orgullo de los que se consideran superiores a los sometidos, su arrogancia, su altaneria,
su soberbia, les obliga a ser despéticos, atrabiliarios, irrespetuosos con sus projimos, y siempre y en
todas sus manifestaciones, violentos. Y la violencia separa, no une; enemista, no suelda voluntades.

Viendo actuar a los violentos, aunque no sea mas que a la ligera, se comprendera que la violencia
no se manifiesta en la criatura humana mas que cuando uno trata de imponer a otro su conducta o su
creencia. De ese querer imponerse nace, por logica, la reaccién natural a sacudir el yugo, y cuando uno
insiste en oprimir y el otro en no querer ser oprimido, se produce un choque: explota la violencia que
podriamos llamar libertadora, para sacudir la que llamaremos opresora. Y eso sucede en los hogares
chocando unos hermanos con otros, en la calle al rechazar la preponderancia que un amigo pretende
tener sobre su amigo, y entre los pueblos cuando, como aves de rapifia, unos gobernantes tratan de
apoderarse del territorio de otros o imponerles creencia o tributo. La insurreccién de diez o de cien
hombres se fundamenta éticamente en las mismas causas que la insurgencia de un oprimido contra su
opresor.

Cuando esa insurreccion cunde y los insurreccionados ganan las calles con sus protestas y vocerios,
los gobernantes llaman a los insurrectos gentualla, plebe, turba, sin tener en cuenta que esos indignos
apelativos deberian ser ellos los que se los aplicasen, porque ellos fueron los que obligaron a los some-
tidos a ganar las calles, cansados ya de sumisiones y despojos. Y a eso es a lo que los socialistas llaman

83



fendmenos sociales cuando ellos no ocupan el poder, e insurreccion ilegal cuando son los gobernantes,
que asi son apreciadas las acciones segtin sean instigadores o sufridores de ajenas instigaciones, ya que
en los vaivenes politicos unos sufren hoy las presiones e injusticias de otros, y éstos promueven maria-
na tumultos contra los que ayer los promovieron. En medio de esos vaivenes, sin apoyo, sufriéndolos a
todos, se encuentran los llamados por unos y por otros gentualla cuando los amotinados no responden
a sus fines politicos. Es decir, en medio de esos vendavales de odio, que desatan los hombres del poder
o los que lo apetecen, sufriendo encontronazos, desprecios y ultrajes se hallan los hombres del trabajo,
a los que todos hacen promesas y nadie cumple.

Hay quien asegura —un filésofo marxista, Marcuse— que el aumento de violencia en el mundo se
debe a la tecnificacion; pero eso sucederia cuando los técnicos gobernasen, cuando la tecnocracia se
hubiera impuesto en el planeta, porque el hombre hubiera quedado sometido a los gobiernos formados
por técnicos, y aun en tal caso no se deberia culpar a la técnica que, por si, no dice ni hace, sino a los
técnicos, que no es cosa igual. El técnico, aliado del hombre de ciencia, cuando no su intérprete, no es
violento ni como tal técnico necesita serlo; lo es cuando quiere imponer su criterio a otro, cuando quiere
obligarlo a su manera de interpretar y hacer, en cuyo caso desaparece el técnico para dar paso al hombre
atrabiliario y despotico. La técnica, como instrumento del hombre, puede ser y es un eficacisimo auxiliar
suyo, pero solo personalizando a la técnica, considerandola como un diablillo discolo y maligno, puede
decirse que la técnica hace al hombre violento. Han pasado los tiempos de los dioses y de los diablos y
s6lo en el hombre debemos buscar cuanto al hombre ataiie, lo beneficie o lo perjudique.

(Que la violencia aumenta? Es muy natural. ;Que los jovenes, descontentos, promueven disturbios y
algaradas? Es de perfecta logica. La violencia aumenta por haber aumentado antes la dominadora pre-
sién de los gobiernos, por haber cometido los gobernantes contra sus gobernados —leamos oprimidos—
desmanes tras desmanes, por haber llevado a cabo contra las unidades humanas crimenes y mas cri-
menes. Porque seamos francos y tengamos el valor de decirlo: ;qué fueron esas dos dltimas guerras
universales, declaradas por unos gobernantes paranoicos, sino un monstruoso atentado contra la hu-
manidad, puesto que el crimen alcanzé cifras que ensombrecen las mentes, ya que murieron mas de
cincuenta millones de jévenes que se hallaban en la flor de la edad? Y el marxismo ;qué es sino la opre-
sion elevada a la maxima potencia? Desde que el marxismo se hizo sistema de gobierno, los gobernantes
marxistas han cometido mas atentados contra el género humano que cometieron antes de ellos todos
los déspotas de la tierra. Asi, resulta un pobre infeliz Ivan el Terrible al comparado con Stalin, y el ario
Atila un loco inofensivo cuando lo medimos con el ario Hitler. Y no sirve de disculpa afirmar que Hitler
era un loco, pues si Stalin estaba en su sano juicio, la monstruosidad del ruso no la alcanza a conce-
bir la mente humana, porque, segun se asegura, durante su reinado hizo asesinar a treinta millones de
infelices criaturas.

De modo que el socialismo, que es una exacerbacion del poder, no sélo no pudo resolver el proble-
ma de la armoniosa convivencia humana, sino que no podra resolverlo jamas. Sin embargo, son estos
hombres friamente violentos los que hablan de paz, cuando no es posible hablar honradamente de ella
si ese sentimiento de respeto que la engendra no tiene nido en las mentes de los hombres.

Y ahi, en ese esbozo ligerisimo, puede encontrar quien sepa buscar y quiera analizar, los fundamentos
de la violencia actual. ;No se escuchan hoy entre las rafagas de las ametralladoras los quejidos de las
criaturas que en Vietnam la guerra destroza y mata? ;Y no llegan hasta nosotros los ronquidos que
salen del fondo de la China milenaria, cuyos ochocientos millones de habitantes estan sufriendo bajo
la bota del endiosado Mao?

Dejemos de echar la culpa de nuestros males a imponderables, como lo es en este caso la técnica, y
cantemos el mea culpa para que asi estemos en condiciones de hacer también propdsito de enmienda de
arrancar de nuestras mentes toda idea de gobernar a otros y todo mal deseo de imponemos a hombres
que son nuestros hermanos.

84



Porque ahi esta el mal, todo el mal. Aunque mi hermano el Papa diga lo contrario.

85



Anarquismo

Respeto a todos los hombres, a todos, hasta a los méas protervos, ya que no me siento capaz de con-
denar y menos destruir a ningin ser humano. Pero si los respeto en su integridad personal, no asi en
sus ideas, porque esas ideas, aunque algunas floridas, son no pocas veces como anofeles que transmiten
fiebres paludicas. Sin embargo, hasta cuando tropiezo con hombres de ideas febricientes, mi palabra
no es nunca pedrada, aunque tampoco pueda ser caricia. ;Sé yo, acaso, los motivos por los cuales el
llamado malvado hace mal a su prdjimo? Lo que veo, lo que paladeo y gusto y siento es el mal, como
cuando el ladrén me roba mi hacienda o mi libertad, que tanto valor tiene para mi una que otra. Porque
me robaron mi hacienda no pocas veces, conozco el dolor que el robado siente, y porque sufri en mis
carnes al arrancarme mi libertad, no me es extrafia la angustia de los que la pierden. ;Cémo conver-
tirme yo también en ladrén porque otros me robaron, si con mi robo produciria dolor a una criatura,
aumentando el dolor que en el mundo existe?, ;ni como poder ser juez, policia o verdugo arrancando a
otro hombre su libertad o su vida, si a la gran angustia que hay en el mundo de los humanos, agregaria
yo mas angustia hasta llenar de oscuridad y desesperanza la vida de los otros? Porque no quiero robar
a mi hermano hombre, soy honrado; porque no quiero arrancar a ninguna criatura humana su libertad,
soy anarquista. Se hermanan, pues, en mi, porque yo asi lo quiero, dos sentimientos, honradez y anar-
quismo. O mejor: los hermano yo porque son mios, nacidos de mi entrafia, mis hijos. Con lo que quiero
decir que anarquia es un sentimiento del hombre honrado que se niega en su corazon a hacer mal a su
préjimo. ;Sencillo? Sencillisimo, como todo lo hermoso que hace el hombre moral; como todo lo bello
que el cerebro del hombre crea cuando piensa en él y en su hermano.

Sabida esta sencillisima verdad, ya no te asustaras, lector, como ayer te asustabas cuando oias hablar
de anarquismo, porque ahora conoces que anarquismo vale como bondad, porque es bueno respetar al
préjimo. E intuyes mas: que cuando todos podamos, por honrados y dignos, ser bondadosos, viviremos
también todos en anarquia, porque, ya lo sabemos, anarquismo es conducta honrada. Ni mas, ni menos.
Y es bastante, ya que tanto escasea la honradez.

Pero para que anarquismo sea exponente de buena conducta, que es conducta recta, noble y honrada,
el anarquista, que es el que lo crea, tiene que ser un hombre florido, cabal, completo; un hombre en quien
por su honradez confien en él todos; un hombre que por su personal prestancia invite, sin palabras, a
que los demas tengan una bien definida personalidad. Y por ello, porque el anarquista es una invitacién
constante al bien pensar, al bien hacer y al bien querer, como si fuera su mas preciada joya, cuida con
todo esmero su propia estimacion, pues de su noble conducta es él el primero que con ella disfruta.

iLa estimacion propia! S6lo los hombres nobles y buenos pueden estimarse, s6lo ellos. Y porque se
estiman, se observan y vigilan para no cometer nunca actos desdorosos, porque su mayor desventura
seria para ellos considerarse indignos. Y si indignidad cometeria quien se convirtiera en voluntario
esclavo, en mayor afliccion se hallaria el que, aun sin proponérselo, redujera a algun hombre a esclavitud,
y esclavizar es influir en otro hombre de tal manera que pierda su voluntad al no ejercitarla por cumplir
ciegamente mandatos o designios de otro.

Y vamos viendo como anarquia no es confusion ni desorden ni desconcierto, sino, al contrario, cla-
ridad, orientacién, arreglo, de modo que si los gobernantes condujeron el mundo humano al borde de
este caos en que nos debatimos, son los anarquistas los Gnicos que pueden trabajar en honradez para

86



que se vaya alejando de él al recobrar en libertad su perdida salud. Y son los tinicos porque sélo ellos
viven moralmente respetando a su préjimo, ya que se niegan a imponer a nadie su conducta o su idea.

iY hemos tropezado con el nudo del gran problema de la armonia humana: la imposicion! Porque
debemos decir nuestra palabra, lanzarla al viento, pregonarla, pero no imponerla, que toda imposicién
es ofensa que causa molestias y desazones, y toda desazon irrita y solivianta. Y el soliviantado no se
halla en condiciones de aplacar iras.

Para no imponerse, el anarquista se ha dicho en su corazon: no quiero explotar (dominar) a criatura
alguna. Asi, cuando él solo no ha sido capaz de hacer algo que estaba mas alla de sus fuerzas, ha buscado
a otro hombre que, interesado también en su proyecto, se asociara con él. Y como le repugna explotar,
tanto como ser explotado, con su socio, con su igual, con el hombre elegido, al que trata como a si
mismo, sin explotarlo y sin ser explotado, ha concertado un pacto de trabajo, que ha sido en no pocos
casos pacto de vida.

Ahora bien, quien no quiere explotar, no compra el trabajo de otro hombre a bajo precio, y esa actitud
es de alta moral; pero tampoco malbarata su trabajo a empresario alguno. O sea: ni compra hombres
—quien compra el trabajo de otro, lo compra a él—, ni se vende. Es decir, considerando inmoral que
un hombre trabaje para otro, como un esclavo, tiene igualmente por indigno esclavizarse él. Y no lo
hace. Hara lo que necesite hacer, pero para si, no para otro. De modo, que si a ese otro le es necesario
trabajar para su subsistencia y no pudiera realizar su tarea, tendra que asociarse con otro o con otros,
pero en igualdad de condiciones, sin que ni el uno ni los unos sean los amos, ni el otro ni los otros
los asalariados, porque el hombre que adquiere conciencia de si ni paga ni recibe salario, ni se impone
como duerio ni acepta imposicion de duefio. Y hacia eso vamos. Porque a eso, convertido en realidad,
se le llama anarquia.

Como ves, lector, la idea va desenvolviéndose, desarrollandose, pero conservando su claridad, su
nitidez, pues en todo ves actuar al hombre, porque el anarquismo es, como atributo de la criatura, algo
sencillo y limpio. Es decir, el anarquismo no habla, no dice, no establece reglas ni ordenanzas, sino que
es —y nada mas— la conducta honrada del hombre honrado, su manera de ser y de obrar. Y no pretende,
ni desea ni quiere el anarquista que esa conducta se preestablezca, se ordene, se reglamente, porque
entonces perderia su encanto al no poder obrar el hombre como mejor le cuadrase o se le ocurriera, y
siempre habria de ocurrirsele obrar bellamente, gozando al ver la satisfaccion retratada en el rostro del
que recibi6 el beneficio.

Pero diras en tanto vas leyendo que eso de no querer trabajar para otro ni de que otro trabaje para
ti ni para mi, equivale a acabar con la civilizaciéon presente. Y no vas mal encaminado, no, aunque mi
idea penetra todavia mas en la hondura: acabar con la civilizacion presente, pero también con la cultura
actual, ya que no se cultiva el ego, el hombre, que es lo que debe cultivarse. Si comparamos civilizacion
y cultura, veremos que civilizacion es lo que esta en la superficie, lo que pica e infecta, lo que desazona
y perturba, como el acaro; asi se dice que hay civilizacion donde hay gobierno y cddigos y carceles,
o sea donde se regulan y codifican los actos del vivir; mejor dicho: donde no existe la libre libertad
de hacer. Cultura, en cambio, tiene méas profunda raiz, porque se refiere a los actos del pensar y del
querer: al arte, a la ciencia, al respeto, al amor. Personificindolas en hombres de los que todos tenemos
noticias, podemos sefialar a Napole6n como representante genuino de la civilizacién: oropel, bambolla,
soberbia, crimen, y como digno exponente de la cultura a Einstein: sabiduria, modestia, humanismo.
Por eso llamamos hombre culto no sélo al que cultiva su inteligencia, sino al que también cultiva sus
sentimientos, en tanto que podemos llamar civilizado al que conoce el alfabeto y sabe llevar un traje
con aire ciudadano.

Y vamos conociendo lo que es anarquismo porque vamos entablando relacién personal con el hombre
anarquista, que es serio, honrado, trabajador, parco, sobrio, mesurado, prudente, bondadoso, prendas
personales tan estimables, que bien podriamos asegurar que son virtudes, pues si nos imaginamos a un

87



hombre que careciese de ellas —seriedad, honradez, laboriosidad, parquedad, sobriedad, bondad, medida
y prudencia—, ;qué quedaria de él?

Pero volvamos a lo de civilizacion y cultura, porque he visto la perplejidad reflejarse en tu cara cuando
te dije que habia que acabar con ellas. Y te repito: acabar, si, para empezar de nuevo, pues si civilizado
puede ser solamente el cortés y pulido, y cultura es ciencia, arte, lealtad, conducta humana, porque es
cultivo de la persona para estimularla a que sea cada dia no s6lo mas sabia sino mas bondadosa, tenemos
que afirmar, aunque con pena, que ese cultivo no se hace ni en los liceos ni en las universidades, donde
se ensefa a los jovenes unas cuantas cosas, pocas de las cuales les sirven para su ulterior vida, pero si
que en los que se llaman templos del saber se cultivan con todo esmero el orgullo y la soberbia, cuyas
mas dilectas hijas son la jactancia y la fatuidad, considerando los que alli aprendieron esas asignaturas
que por el hecho de haberlas aprendido tienen derecho a todos los honores y a todas las consideraciones
y recompensas. Y a esa ansia de honores se le llama ambicién, que busca el mando, y a ese deseo de
recompensa, avaricia, que apetece dinero.

No piensan que por haber dedicado los dias de su vida a adquirir conocimientos, son deudores de
quienes por haber entregado su tiempo al trabajo, no lo tuvieron para aprender, pagando, en cambio, de
sus pobres ingresos, tributo para que otros aprendieran, por lo que los educados no pueden, en justicia,
sentirse acreedores de quienes no dispusieron de horas para adquirir conocimientos y pulimento, pero
ni aun pan ni casa.

No es, como ves, un remiendo lo que necesita la vida, es un cambio radical, total, completo, porque
es preciso cambiar antes que cosa alguna la mentalidad del hombre que sabe algo y, por saber, pretende
que los menesterosos que poco o nada saben le rindan pleitesia.

Pero volvamos al trabajo.

Circul6 por el mundo una sentencia que rezaba: El que quiera comer, que trabaje, y aunque el adagio
causara pavor a los que vivian sin trabajar, por lo cual fueron enterrandolo para que se olvidase, su
valor moral es innegable, y el hombre anarquista lo desenterr6 y lo hizo suyo, porque cuando alguien
no trabaja, otro alguien tiene que trabajar para que coma el quidam que no trabaja, y si es inmoral que
los quidam no trabajen, es inhumano que otros trabajen para que los quidam vivan, porque ese sistema
de vivir unos a expensas de otros tiene su nombre, esclavitud, y los hombres no quieren ser ya esclavos.

Por eso decia que el individuo que se estima no debe trabajar para otro, porque el quidam o zangano
que, como regalado, recibe el sustento, se convierte a poco en director, en gobernante, en amo que
esclavizara cada momento mas al que para él trabaja.

;Que si eso sucediese sufriria la industria tal desequilibrio que la hundiria en el caos? Si, claro que
si; caeria en tal desorden que podria hundirse arrastrando a los industriales a tan temido caos; pero
;puede eso importar mucho a los que con su trabajo sostienen la industria y no se benefician con
ella, porque ni se ilustran ni comen lo que necesitan? ;Puede importarles mucho que la industria se
hunda a los que bajan a las minas a extraer el mineral de hierro o el carbén y viven una vida que maés
parece de alimafias que de seres humanos, en tanto que los que se aprovechan de la riqueza que la
mina rinde, viven sefiorialmente? Si quieren que la industria no se desequilibre, que los duefios de las
grandes industrias, que explotan a millares de seres y atesoran millones de pesos, establezcan un pacto
de trabajo, que ha de tener el valor de un pacto de vida, con los hombres que trabajan y han de ser sus
socios y no sus explotados; que establezcan con los que trabajan y sufren un pacto de trabajo y de vida
de ta a tu, de igual a igual, de hombre a hombre, para que todos trabajen y todos gocen y todos coman.

;Que los duefios tienen mas conocimientos porque estudiaron méas y deben beneficiarse de esos
derechos que les concede la cultura, disfrutando, como compensacion a sus estudios, de privilegios? En
primer lugar, debemos afirmar que la cultura no da derechos a nadie, pero que si de dar se ocupara,
daria obligaciones, porque obligados deben sentirse los que gozaron de los beneficios de la cultura para
con los que no disfrutaron de esos goces. Y se iran acabando, no ha de tardar mucho, esos privilegios,

88



porque en lo sucesivo escuelas, liceos y universidades han de ser para todos, porque llegara el dia en
que tendran que trabajar los ahora estudiantes antes de ir a estudiar, como estudiaran todos los que
son ahora jornaleros después de trabajar. Y se acabaran los estudiantes puros, que se consideran seres
privilegiados, como se acabaran los puros jornaleros, elevandose unos y otros a la humana jerarquia de
hombres, pues se van despertando tan aceleradamente las conciencias que todos quieren alcanzar tan
excelsa jerarquia. Para lograrlo, quieren tener también todos la propiedad en sus manos, porque los que
la tienen, comen, visten y descansan en buena cama, en tanto que los que carecen de ella viven como
ilotas.

Continuan existiendo actualmente los estamentos como en la Edad Media, aunque ahora se les llame
clases, y es preciso que desaparezcan estamentos y clases para que en esta Tierra, que es la casa de todos,
haya sosiego y paz, pues hemos llegado a tal situaciéon de enemistad y odio, que lo mismo podemos ir
hacia un derrumbe que hacia una resurreccién, entendiendo por resurreccion tomar el camino de la
libertad, que es el de la moral, y, a la vez, el de la comprension y el respeto, pues si no pudiéramos
queremos, porque el amor necesita también de aprendizaje, que sepamos al menos respetarnos.

Y que los hombres del trabajo vayan formando conciencia de su hombria para negarse a ser por més
tiempo obreros, palabra indigna que no nombra al hombre sino a su obra, porque ha de desaparecer el
obrero para que en su lugar se levante la criatura humana, rica y culta, ya que puede haber mas riqueza
de la que hay, y mas cultura de la que exista, porque cambiadas las universidades en verdaderos centros
de docencia, para todos, se haran en ellas nuevos y verdaderos cultivos de hombria.

;Coémo hacer eso, y mas que ha de ocurrirseles a los hombres que vienen? Nadie puede saberlo, y
menos resolverlo, pues seria ofender a los jovenes y a los que todavia no han llegado, dar una soluciéon
a su vida como si ellos no tuvieran claro discernimiento.

Lo cierto y principal para que la humanidad enderece sus pasos hacia una verdadera paz, es que
los hombres adquieran conciencia de si, y demostraran haberla adquirido cuando unos se nieguen a
explotar a sus semejantes, pero mas todavia cuando los explotados no permitan que nadie los explote.

(Lo propiedad? jBah! No es problema. Porque cuando nadie trabaje para nadie, el acaparador de la
riqueza desaparece, como ha de desaparecer el gobierno cuando nadie haga caso a los que aprendieron
cuatro cosas en las universidades y por ese so6lo hecho pretenden gobernar a los hombres. Porque si en
la tierra de los ciegos el tuerto es rey, en donde todos ven y juzgan y disciernen, el rey estorba. Y de lo
que se trata es de que no haya reyes porque todos sean hombres. Las grandes empresas industriales las
transformaran los hombres en grandes asociaciones donde todos trabajen y disfruten del producto de su
trabajo. Y de esos tan sencillos como hermosos problemas trata el anarquismo y al que lo cumple y vive
es al que se le llama anarquista. Asi que ni el anarquista es un desorbitado ni el anarquismo es desorden
y caos, pues los desorbitados son los que pretenden gobernar a los hombres haciéndolos esclavos, y
desorden es esta situacion de brutalidad y desenfreno, en la que crece una terrible e inhumana fiebre
de crimen.

89



Biblioteca anarquista

Anti-Copyright

Miguel Giménez Igualada
Anarquismo
1968
Recuperado el 4 de julio de 2014 desde antorcha.net

es.theanarchistlibrary.org


http://www.antorcha.net/biblioteca_virtual/filosofia/igualada/indice.html

	A manera de prólogo
	Carta abierta al autorPor respeto a su persona no estampo aquí el nombre del autor, aunque lo que digo no es en ningún momento arañazo a su reputación, sino restablecimiento de una verdad a la que se ha despojado de su belleza y de su armonía.

	Primero, el nombre
	El gran creador
	Creer y crear
	Examen de conciencia
	Estilos de vida
	Nueva cultura
	La conciencia de sí
	Cribando ideas
	Clima anárquico
	La casa solariega
	Anarquismo y misticismo
	Religión y Estado
	Lo humano y lo sagrado
	La voluntad del ser
	Cumbres humanas
	La personalidad
	Afirmación
	Comunismos
	Comunismos
	Comunismo libertario
	Confusión
	¿Transformación?
	Violencia
	Anarquismo

