
Biblioteca anarquista
Anti-Copyright

Anónima/o
Anarquía insurreccionalista, ¡organizarse para atacar!

2003

Titulo original Insurrectionary anarchy, organizing for attack!.
Publicado originalmente en la revista Do or die N° 10, págs. 258-266.

2003. Traducido por Sembrando Tormentas Ediciones
sembrandotormentas@riseup.net Otoño, 2014.

es.theanarchistlibrary.org

Anarquía insurreccionalista,
¡organizarse para atacar!

Anónima/o

2003

“Desde cierto punto hacia adelante, no existe vuelta atrás.
Ese es el punto que debe ser alcanzado”.

- Franz Kafka.

Para nosotrxs, anarquistas, los problemas de cómo actuar y cómo or-
ganizarnos están relacionados íntimamente. Y son estos dos problemas,
no el de la forma de la futura sociedad deseada, lo que nos provee de los
métodos más útiles para entender las diferentes formas de anarquismo
que existen.

El anarquismo insurreccionalista es una de esas formas, aunque es
importante recalcar que lxs anarquistas insurreccionalistas no compo-
nen un bloque unificado, sino que son extremadamente diversxs en sus
perspectivas. El anarquismo insurreccionalista no es una solución a los
problemas sociales, ni un producto en el mercado capitalista de las ideo-
logías y opiniones. Más bien, es una práctica continua enfocada en po-
ner fin a la dominación del Estado y a la continuidad del Capitalismo,
la cual necesita del análisis y la discusión para avanzar. La mayor parte
de lxs anarquistas, históricamente (a excepción de aquellxs que creían
que la sociedad evolucionaría hacia el punto en que dejarían atrás al



Estado), han creído que algún tipo de actividad insurreccional sería ne-
cesaria para transformar radicalmente la sociedad. Más sencillo, esto
quiere decir que el Estado debe ser destruido de la existencia por lxs ex-
plotadxs y excluidxs, por tanto, lxs anarquistas deben atacar: la derrota
está en esperar que el Estado desaparezca.

Aquí mencionaremos algunas implicaciones que nosotrxs y otrxs
anarquistas insurreccionalistas hemos delineado a partir de este proble-
ma general: Si el Estado no desaparecerá por sí solo, ¿Cómo entonces
ponemos fin a su existencia? El anarquismo insurreccionalista es prin-
cipalmente una práctica y se centra en la organización del ataque. Por
ende, el adjetivo “insurreccionalista” no indica un modelo específico de
futuro. Lxs anarquistas que creen que debemos pasar por un periodo
insurreccional para librar al mundo de las instituciones de dominación
y explotación, además, asumen una diversidad de posiciones sobre la
forma de la sociedad futura — ellxs, por ejemplo, pueden ser anarco-
comunistas, individualistas o primitivistas. Muchxs rechazan ofrecer un
modelo singular y específico del futuro, creyendo que las personas es-
cogerán una variedad de formas sociales para organizarse a si mismas
cuando se dé la oportunidad. Son críticxs con los grupos o tendencias
que creen que son “portadoras de la verdad” y que intentan imponer su
solución formal e ideológica al problema de la organización social. En
cambio, muchxs anarquistas insurreccionalistas creen que es por medio
de la auto-organización en la lucha que la gente aprenderá a vivir sin
instituciones de dominación.

Existe también otro uso más específico del término “insurrección”
— uno que viene de la distinción que delineó Max Stirner, filósofo e
individualista alemán del siglo XIX, entre insurrección y revolución.1
Para Stirner, la revolución implicaba una transición entre dos sistemas,
mientras que la insurrección es un levantamiento que empieza a partir
del descontento del individuo con su propia vida y por medio de esta, el
individuo no busca construir un nuevo sistema, sino crear las relaciones
que él desee. Estas dos concepciones generales de la insurrección han
conformado el anarquismo insurreccionalista.

1”El Único y su propiedad” Max Stirner, 1844.

2



ta predominante. Podrían ser criticadxs, al mismo tiempo, por muchxs
anarquistas insurreccionalistas por enfocar defensivamente en la pro-
tección de la tierra e ignorar el aspecto social de la revolución. Lo que
es importante para permitir trabajar juntos a los diferentes grupos es la
coordinación junto a la autonomía.

Para aquellxs que desean abrir la posibilidad de la insurrección, tal
cooperación no cerrará la puerta a sus sueños. La organización informal,
con su ética de autonomía y no afiliación, no controla la lucha, y la
incontrolabilidad abre la posibilidad de una ruptura insurreccional con
el orden social actual…

18

En este artículo primero exploraremos algunas de las implicaciones
generales de estas dos concepciones de la insurrección. Luego, ya que es-
tas ideas han surgido de la práctica de la lucha y de experiencias concre-
tas, explicaremos más allá estas ideas colocándolas dentro del contexto
histórico de su desarrollo. Mientras que lxs anarquistas insurrecciona-
listas en estos momentos están activxs en muchos lugares del mundo,
estamos influenciadxs especialmente por las actividades y escritos de
aquellxs de Italia y Grecia, los cuales son también los países donde lxs
anarquistas insurreccionalistas sonmás activxs. La extremadamente va-
riada escena anarquista insurreccional actual, que se centra en torno a
varios espacios okupados y publicaciones, existe como una red infor-
mal que lleva su lucha fuera de todas las organizaciones formales. Esta
tendencia ha tomado la etiqueta “anarquista insurreccional” para dis-
tinguirse de la Federación Anarquista Italiana —una organización pla-
taformista que rechaza oficialmente los actos individuales de revuelta,
favoreciendo sólo las acciones de masas y una práctica educacional y
evangelística centrada alrededor de la propaganda en los “periodos no
revolucionarios”— y de lxs municipalistas libertarixs italianxs,2 quienes
traen en gran medida un enfoque reformista a la actividad “anarquista”.

El Estado no se desmoronará, como parece que muchxs anarquistas
han llegado a creer —algunxs están atrincheradxs en posiciones de espe-
ra, mientras otrxs incluso abiertamente condenan los actos de aquellxs
para quienes la creación de un nuevo mundo depende de la destrucción
del viejo. El ataque es el rechazo a la mediación, la pacificación, el sa-
crificio, el acomodamiento y la negociación en la lucha. Es a través de
la acción y del aprender a actuar, no con propaganda, como abriremos
el camino hacia la insurrección— aunque obviamente los análisis y la
discusión tienen una función en clarificar como actuar. Esperar sólo
enseña a esperar: Actuando unx aprende a actuar. No obstante, es im-
portante señalar que la fuerza de una insurrección es social, no militar.
Lamedida de evaluación de la importancia de una revuelta generalizada
no es el choque armado, sino, por el contrario, el grado de parálisis de

2”Anarquistas” que generalmente le dan la espalda a la acción directa, y usan la
política local para intentar y ganar reformas y establecer “pueblos anarquistas contro-
lados”. (N. del A.).

3



la economía, de la normalidad. Si lxs estudiantes continúan estudiando,
lxs trabajadorxs y empleadxs de oficina trabajando y lxs desempleadxs
únicamente aspiran a un empleo, ningún cambio es entonces posible.
Podríamos mirar, como inspiración, los ejemplos de Mayo del 68 en
París, Italia en los años ’70, o la más reciente insurrección en Albania.3

El Sabotaje y Otras “Modestas Tentativas”

Como anarquistas, nuestro constante punto permanente de referen-
cia es la revolución; sin importar lo que estemos haciendo o en qué
problema estemos interesadxs. Pero la revolución no es un mito para
ser usado simplemente como punto de referencia y no debería ser pen-
sada como habitando un futuro abstracto. Precisamente porque es un
evento concreto, debe ser construido diariamente por medio de tenta-
tivas más modestas que no tienen todas las características en el verda-
dero sentido de una revolución social. Estas tentativas más modestas
son las insurrecciones. En ellas, el levantamiento de la mayoría de lxs
explotadxs y excluidxs de la sociedad y de las minorías más conscientes
políticamente, abre el camino a la posible involucración de sectores de
explotadxs cada vez más amplios, en un flujo de rebelión que podría
llevar a la revolución.

En el año pasado hemos visto el comienzo de este proceso funcio-
nando en Argentina. Las luchas aún deben ser desarrolladas tanto en
términos intermedios como largos. En otras palabras, es aun necesario
y posible intervenir en luchas intermedias, es decir, en luchas que es-
tán circunscritas, incluso localmente, con objetivos precisos que nacen
desde algún problema específico. Esto pueden ser acciones directas pa-
ra resistir a la construcción de bases militares o cárceles; luchas contra
la institución de la propiedad, tales como la ocupación de viviendas y
las huelgas de alquiler; o ataques hacia proyectos capitalistas particu-
lares, como trenes de alta velocidad, cultivos transgénicos o líneas de
transmisión de energía eléctrica. Estas no deberían ser consideradas de
importancia secundaria; tales tipos de lucha también interrumpen el
proyecto del capitalismo universal.

3Albania, Laboratory of Subversion. Anónimo (Elephant Editions, Londres, 1999)

4

talismo o el Estado operan de manera similar en lugares muy diferentes.
Creando conexiones entre luchas contra el Estado y el Capital, la solida-
ridad revolucionaria tiene el potencial de llevar nuestras luchas locales
a un nivel global

Además, la solidaridad revolucionaria siempre es un activo ataque;
esta siempre involucra la recuperación de nuestros poderes activos que
se multiplican en combinación —en solidaridad— con los poderes acti-
vos de otrxs. Muchxs anarquistas insurreccionalistas han estado invo-
lucradxs en la resistencia contra el régimen carcelario FIES (Ficheros
de Internxs de Especial Seguimiento) en España. Esta es una lucha re-
volucionaria, ya que no está enfocada sólo en una simple reforma, sino
que su meta final es la desaparición de las cárceles, lo cual implica un
cambio social radical. Es una lucha auto-gestionada, en la que no exis-
ten líderes o representantes, ni dentro ni fuera de las prisiones, sino
solamente la solidaridad que crece entre la gente explotada tanto del
interior como del exterior de las murallas.

Una de las principales fortalezas de la organización informal es que
permite intervenir a lxs anarquistas en luchas específicas o intermedias,
sin comprometer principios o exigir uniformidad en las acciones o polí-
ticas. Las luchas organizadas informalmente pueden estar compuestas
de grupos de afinidad con perspectivas políticas muy diferentes entre
sí. Algunas personas pueden desear el abrir la posibilidad de la insu-
rrección, mientras que otras solo estén interesadxs en una meta inme-
diata. No existen motivos por los cuales lxs que comparten un enfoque
práctico inmediato, pero que divergen en sus metas a largo plazo, no
puedan juntarse. Por ejemplo, un grupo contra la ingeniería genética
podría formar y decidir coordinar la destrucción de cultivos y hacer cir-
cular panfletos anti-IG. En este caso, aquellxs que quieran una ruptura
insurreccional con este orden social y aquellxs que simplemente odian
la ingeniería genética podría fácilmente trabajar juntxs hacia una me-
ta inmediata. Los grupos que toman un enfoque más insurreccional a
la acción, sin embargo, a menudo terminan en conflicto con otros gru-
pos que trabajan en torno a temas similares. El Frente de Liberación de
la Tierra, un conjunto de grupos organizados informalmente que han
tomado una posición de ataque hacia quienes ellxs ven que están destru-
yendo la tierra, han sido vilipendiadxs por el movimiento ambientalis-

17



vamente, para tomar decisiones y acciones cuando lo elijamos. Como
tales, los compromisos solo hacen más fuertes al Estado y al Capital.
Para aquellxs que buscan abrir la posibilidad de la insurrección, para
aquellxs que no desean esperar las condiciones supuestamente apropia-
das para la revolución, para aquellxs que no quieren una revolución que
sea simplemente la creación de una nueva estructura de Poder, sino la
destrucción de todas las estructuras que alienan nuestro poder de no-
sotrxs mismxs, tal compromiso es contrario a sus objetivos.

Solidaridad Revolucionaria

La solidaridad revolucionaria, otra práctica central del anarquismo
insurreccionalista, permite movernos mucho más allá del tipo de soli-
daridad de ”enviar un cheque” que se extiende tanto por la Izquierda,
así como esa solidaridad que depende de pedir al Estado la liberación o
misericordia. Un ejemplo de solidaridad revolucionaria fue la acción de
Nikos Maziotis contra TVX Gold6 en diciembre de 1997. Muchas per-
sonas en los pueblos alrededor de Strymonikos en el norte de Grecia,
estuvieron luchando contra la instalación de una planta de metalurgia
de oro en su área. En solidaridad con los pobladores, Nikos colocó una
bomba en el Ministerio de Industria y Desarrollo, que se pretendía ex-
plotase cuando nadie estuviera en el edificio; desafortunadamente, esta
nunca explotó. Nikos fue sentenciado a 15 años de cárcel, pero ahora
está en la calle7 TVX Gold es una compañía multinacional con sede en
Canadá, por tanto ahí hay muchos puntos a los que la solidaridad re-
volucionaria con los habitantes de Stryminikos podría haber sido esta-
blecida. Es necesario recaudar fondos en nombre de lxs compañerxs de
unx y es un gesto apreciable indudablemente, pero esto puede ser com-
binado con formas más activas de solidaridad con aquellxs que luchan
contra nuestros enemigxs en común. La solidaridad revolucionaria co-
munica el vínculo entre la explotación y la represión de otrxs y nuestro
propio destino, y muestra a las personas los puntos en los cuales el Capi-

6Compañía multinacional dedicada a la extracción de oro. (Nota de la T.).
7Actualmente se encuentra cumpliendo una condena de 50 años por su accionar

como miembro del grupo anarco-comunista de guerilla urbana Lucha Revolucionaria.
(Nota de la T.).

16

Para construir estos eventos, deben propagarse; el anarquismo insu-
rreccionalista, por lo tanto, pone especial importancia en la circulación
y la propagación de la acción, no de la revuelta controlada; ningún ejér-
cito o policía es capaz de controlar la circulación generalizada de tal
actividad autónoma. Prestar atención a cómo se han extendido las lu-
chas ha conducido a muchxs anarquistas a fijar su enfoque crítico en el
tema de la organización; Ya que la lucha centralizada es controlada y li-
mitada (para entender esto, unx sólo necesita pensar en los ejemplos de
muchos movimientos revolucionarios en América Latina que hasta ha-
ce poco eran controlados por “el Partido”), las luchas autónomas tienen
la capacidad de propagarse.

Por lo tanto, lo que el sistema teme no solo es a lxs actos de sabo-
tajes en sí mismos, sino a que también se propaguen socialmente. La
incontrolabilidad en sí misma es la fuerza de la insurrección. Cualquier
individualidad que posea incluso los medios más modestos, puede tra-
zar sus objetivos, solx o junto con otrxs. Es materialmente imposible
para el Estado y el Capital el vigilar todo el terreno social. Cualquie-
ra que realmente quiera responder a la red de control puede hacer su
propia contribución teórica y práctica como ellxs vean que les acomo-
de. No hay necesidad de ajustarse dentro de los role estructurados de
la revuelta formalmente organizada (revuelta que está limitada y con-
trolada por una organización). La aparición de las primeras conexiones
rotas del control social coincide con la extensión de los actos de sabo-
taje. La práctica anónima de auto-liberación podría extenderse a todos
los campos, rompiendo los códigos de prevención ubicados en el lugar
por el Poder.

En tiempos donde no existen insurrecciones a larga escala, las peque-
ñas acciones —que requieren de métodos no sofisticados que se encuen-
tran disponibles para todxs, y por ende, son fácilmente reproducibles—
son, por su simplicidad y espontaneidad, incontrolables. Estas dejan en
ridículo incluso a los desarrollos tecnológicos más avanzados de contra-
insurgencia. En los Estados Unidos, una cadena de incendios contra
proyectos que dañan el medio ambiente, algunos reivindicados bajo el
nombre Frente de Liberación de la Tierra, se han extendido a lo largo
del país debido en gran medida a la simplicidad de la técnica. En Italia,
el sabotaje a los trenes de alta velocidad se ha propagado incontrola-

5



damente, de nuevo porque cualquiera puede planear y llevar a cabo su
propia acción, sin la necesidad de una gran organización con estatutos
y constituciones, técnicas complejas o conocimiento sofisticado.

Además, contrariamente a los matemáticos de los grandes partidos
revolucionarios, nunca es posible ver el resultado de una lucha específi-
ca aún en curso. Incluso una lucha limitada puede tener las consecuen-
cias más inesperadas. El paso desde varias insurrecciones —limitadas
y circunscritas— a la revolución, nunca puede ser garantizado por ade-
lantado bajo ningún método, ni unx puede saber por adelantado que las
acciones actuales no conducirán a un momento futuro de insurrección.

Las Raíces de la Anarquía Insurreccionalista

Ya que el anarquismo insurreccionalista es una práctica en desarrollo
—no un modelo ideológico del futuro o de una historia determinista—
lxs anarquistas insurreccionalistas no toman la obra de ningún teórico
revolucionario singular como su doctrina central. No obstante, Bakunin
fue históricamente importante en el desarrollo de un anarquismo que
enfocó su fuerza en la insurrección. A diferencia de Marx, quien cons-
truyó su apoyo en la Primera Internacional, mayormente dentro de la
estructura ejecutiva central, Bakunin trabajó para construir apoyo para
la acción, coordinada por medio de las insurrecciones autónomas de ba-
se, especialmente en el sur de Europa. Y desde los tiempos de Bakunin,
lxs anarquistas insurreccionalistas han estado concentradxs en el sur
de Europa.

En respuesta a la Comuna de Paris de 1871 y en el conflicto de la
Primera Internacional, unx puede ver la formación de los conceptos bá-
sicos del anarquismo insurreccionalista. Mientras que Marx creyó que
las nuevas formas políticas de la Comuna (formas de democracia y re-
presentación) acercarían a la revolución social, Bakunin sostenía que
las acciones de unx son las que extenderían la revolución, no las pala-
bras. En 1871, Marx y sus seguidorxs se aliaron con lxs seguidorxs de
Blanqui —de quien vino el concepto de “dictadura del proletariado”—
para suprimir a Bakunin y sus partidarixs de la conferencia especial de
la Internacional realizada en Londres.

6

Como en el caso de las ligas de Comiso, la organización informal es
un medio para que los grupos de afinidad coordinen esfuerzos cuando
sea necesario. Siempre debemos recordar que muchas cosas pueden ser
hechas con mayor facilidad por un grupo de afines o un individuo, y
en esos casos, altos niveles de organización solo complican el proceso
de toma de decisiones — esto nos sofoca. La menor cantidad de organi-
zación necesaria para alcanzar nuestros objetivos es siempre lo mejor
para maximizar nuestros esfuerzos.

La organización informal debe estar basada en una ética de acción au-
tónoma; la autonomía es necesaria para prevenir que nuestros poderes
activos se vuelvan alienados, para prevenir la formación de relaciones
de autoridad. La autonomía es negarce a obedecer o a dar órdenes. Las
cuales son siempre gritadas desde arriba o por encima de la situación. La
autonomía permite a las decisiones ser hechas cuando son necesarias,
en vez de estar predeterminadas o atrasadas por la decisión de un comi-
té o una reunión. Esto no quiere decir, sin embargo, que no deberíamos
pensar estratégicamente acerca del futuro y hacer acuerdos o planes.
Por el contrario, los planes y acuerdos son útiles e importantes. Lo que
es enfatizado es una flexibilidad que permite a la gente descartar planes
cuando ellos se vuelvan inútiles. Los planes debieran ser adaptables a
los eventos a medida que se vayan desarrollando.

De la misma forma que una organización informal debe tener una
ética de autonomía o será transformada en una organización autorita-
ria, con el fin de evitar la alienación de nuestros poderes activos, esta
debe tener también una ética de no tranzar con respecto a la meta acor-
dada de la organización. La meta de la organización debería ser lleva-
da adelante o abandonada. Comprometerse con aquellxs a lxs que nos
oponemos (por ejemplo, el Estado o una empresa) derrota a toda verda-
dera oposición, reemplaza nuestro poder para actuar por el de nuestros
enemigxs.

Las sobras entregadas para calmarnos y divertirnos, por aquellxs a
quienes nos oponemos, deben ser rechazadas. Los acuerdos con cual-
quier institución de la dominación (el Estado, la policía, OMC, FMI, ”el
Partido”) son siempre la alienación de nuestro poder hacia las institucio-
nes que nosotrxs supuestamente deseamos destruir; esta clase de com-
promiso desemboca en la perdida de nuestro poder para actuar decisi-

15



un simple reporte de la opinión pública. Una opinión primero existe
en la prensa. Segundo, la prensa reproduce luego un millón de veces la
opinión, conectando la opinión a un cierto tipo de personas (lxs con-
servadorxs piensan X, lxs liberales piensan Y). Tercero, como señala
Alfredo Bonanno, ”[una opinión] es una idea nivelada, una idea que ha
sido uniformada con el propósito de hacerla aceptable a un gran nú-
mero de personas. Las opiniones son ideas masificadas”.5 La opinión
pública es producida como una serie de simples opciones o soluciones
(”Estoy por la globalización y el libre mercado” o ”estoy por el protec-
cionismo y mayor control nacional”). Se supone que somos lo que esco-
gemos —escogemos nuestros líderes y nuestras hamburguesas— en vez
de pensar por nosotrxs mismxs. Es obvio, por eso, que lxs anarquistas
no pueden usar la industria creadora-de-opiniones para crear contra-
opiniones, y con suerte lxs anarquistas nunca querrían operar al nivel
de la opinión, incluso si nosotrxs de alguna manera pudiéramos ejercer
el control sobre el contenido escupido desde las puertas de la industria.
De todas formas, la ética del anarquismo nunca podría ser comunica-
da en la forma de una opinión; una vez masificada, moriría. Al final,
es exactamente en el nivel de la opinión en que trabaja el organizador,
pues las opiniones y el mantenimiento de la imagen son importantes he-
rramientas del poder, herramientas usadas para moldear y disciplinar
una multitud en una masa controlable.

En vez de trasladar el poder y la toma de decisiones hacia una orga-
nización, gran parte de lxs anarquistas insurreccionalistas reconocen la
necesidad de organizarse de una manera que carezca de la formalidad
y la autoridad que separa a lxs organizadorxs y lxs organizadxs; esta es
llamada organización informal. Como la naturaleza del organizador es
planear y controlar, ellxs a menudo priorizan la perpetuación de la or-
ganización por encima de otras metas. Las organizaciones informales,
por otra parte, se disuelven cuando su meta es alcanzada o abandonada;
no se perpetúan a si mismas simplemente por el bien de la organización,
en caso de que dejasen de existir las metas que hicieron que la gente se
organice.

5“La tensión anarquista” Alfredo M. Bonnano.

14

Lxs Bakuninistas sostuvieron su propia conferencia en Sonvilier, ar-
gumentando que los medios políticos y jerárquicos nunca podrían ser
usados para conseguir fines sociales revolucionarios. Como señala la
circular de Sonvilier, era imposible “llegar a una sociedad libre e iguali-
taria desde una organización autoritaria”. Marx peyorativamente llamo
“anarquista” a la conferencia de Sonvilier, y lxs de la conferencia de Son-
vilier llamaron “marxista” a la conferencia de Londres, para remarcar
su autoritaria tentativa de controlar la Internacional. En 1872, Marx tu-
vo éxito en expulsar a Bakunin de la Internacional y exigiendo a todxs
lxs miembrxs de la organización el empeñarse en conquistar al poder
político como prerrequisito necesario para la revolución.

Lucha individual y social

Otro tema que ha provocado un montón de debates dentro de los
círculos anarquistas es la supuesta contradicción entre la lucha indivi-
dual y social: de nuevo, esta es una cuestión de organización de la lucha.
Este es un debate que se hizo y que aún se hace dentro de los círculos
anarquistas insurreccionalistas; Renzo Novatore estaba a favor de la re-
vuelta individual, ErricoMalatesta de la lucha social, mientras que Luigi
Galleani creía que no existía contradicción entre ambas.

Novatore, un anarquista italiano que murió en un tiroteo con la poli-
cía en 1922, escribió “La anarquía no es una forma social, sino un méto-
do de individualización. Ninguna sociedad me concederá más que una
libertad limitada y un bienestar que esta garantiza a cada unx de sus
miembrxs”. Malatesta, también italiano e insurreccionalista su vida en-
tera, fue un anarco-comunista para quien el anarquismo estaba basado
en el ataque organizado de la lucha colectiva, especialmente del movi-
miento obrero; sin embargo, se mantuvo muy crítico de cualquier for-
ma de organización que pudiese volverse autoritaria. Esta fue la base
de su desacuerdo en 1927 con los plataformistas rusos —quienes inten-
taron crear una organización centralizada y unitaria.— Renzo Novatore
Malatesta criticó la propuesta de lxs plataformistas —quienes llevaron
adelante su programa en respuesta a la victoria de lxs Bolcheviques
en Rusia— de intentar disciplinar y sintetizar la lucha dentro de una
única organización. En su crítica a la propuesta, él señaló “con el obje-

7



tivo de alcanzar sus fines, las organizaciones anarquistas deben, en su
constitución y operación, mantenerse en armonía con los principios del
anarquismo; esto es, deben saber cómo combinar la libre acción de los
individuos con el placer de la cooperación, la cual sirve para desarrollar
la conciencia y la iniciativa de sus miembros”.

Mientras muchxs anarquistas sociales de hoy critican a lxs anarquis-
tas insurreccionalistas afirmando que ellxs están en contra de la organi-
zación como tal, vale la pena señalar que la gran parte de los anarquistas
sociales y anarco-comunistas activxs en el comienzo del siglo pasado no
vieron la organización y el individualismo como una contradicción, y
que pocxs anarquistas incluso están contra la organización como tal. La
declaración de Malatesta de 1927 sobre este asunto merece ser repetida:

“Juzgando por algunas discusiones, podría parecer que hay
anarquistas que se oponen a cualquier clase de organiza-
ción; pero en realidad las muchas, demasiadas discusiones
que tienen lugar entre nosotros sobre esta materia, inclu-
so viéndose obscurecidas por cuestiones de terminología
o envenenadas por las diferencias personales, básicamente
son relativas a la forma y no al principio de organización.
De esta manera, ocurre que cuando los compañeros que, a
juzgar por lo que dicen, son los más obstinados oponentes
de la organización, realmente quieren hacer algo, se orga-
nizan tal como el resto, y frecuentemente de mejor manera.
El problema, repito, es enteramente un asunto demétodo”.4

Galleani, quien emigró a Estado Unidos en 1901 después de enfren-
tar arresto en Europa, editó uno de las más importantes periódicos anar-
quistas italianos en Estado Unidos, Cronaca Sovversiva, y fue crítico con
la organización formal. En sus artículos y discursos combinó la idea del
apoyo mutuo de Kropotkin con la insurgencia sin límites, defendiendo
el anarquismo comunista contra el reformismo y el autoritarismo so-
cialista, hablando del valor de la espontaneidad, variedad, autonomía
e independencia, la acción directa y la auto-determinación. Galleani y

4“Un Plan de organización anarquista” Errico Malatesta 1927.

8

representar a esamasa ante la prensa o las instituciones del Estado. Rara
vez lxs organizadores se ven a si mismxs como parte de la multitud,
por tanto, no ven que su tarea sea el actuar, sino hacer propaganda y
organizar, pues están las masas para actuar

El Factor Opinión

Para el organizador, que toma como consigna ”solo existe lo que apa-
rece en la prensa”, la verdadera acción siempre le cede el puesto al man-
tenimiento de la imagen en los medios de comunicación. La meta de tal
mantenimiento de la imagen nunca es atacar a una institución especí-
fica de la dominación, sino afectar a la opinión pública, para construir
por siempre el movimiento o, incluso peor, la organización. El organiza-
dor siempre debe preocuparse acerca de cómo las acciones de lxs otrxs
se reflejaran sobre el movimiento; deben, por lo tanto, intentar tanto
disciplinar a la multitud que lucha como intentar controlar el cómo es
representado el movimiento en los medios masivos de información. La
imagen suele reemplazar a la acción por la organización permanente y
el organizador.

El intento de controlar las grandes factorías de imagen y creación
de opinión de nuestra sociedad es una batalla perdida, como si pudiéra-
mos igualar la cantidad de imágenes puestas delante por los medios de
información o hacer que ellxs ”digan la verdad”. Por consiguiente, mu-
chos anarquistas insurreccionalistas han sido muy críticos de llevar la
lucha al interior de los medios de masas del capitalismo. En Italia, esto
ha generado conflictos con organizaciones como Ya Basta!, quienes ven
a los medios de información de masas como un vehículo de transmisión
clave para su movimiento; en otros lugares del mundo, el problema de
cómo lxs anarquistas deberían relacionarse con los medios de masas
ha sido un foco de debate en los últimos años —especialmente desde
las acciones contra la cumbre de la OMC 1999 en Seattle— y por en-
de, para nosotrxs es importante explicar la posición crítica de algunxs
anarquistas insurreccionalistas.

En un nivel básico, necesitamos preguntar ¿qué es una opinión? Una
opinión no es algo que se encuentre primero entre el público en gene-
ral y después, más tarde, sea reproducido por medio de la prensa, como

13



ción le permitió a los grupos realizar las acciones que vieron como las
más efectivas, mientras aun era posible coordinar ataques cuando sea
útil, dejando abierto, por lo tanto, el potencial de la lucha para que se
propague. Mantiene también el enfoque de la organización en la meta
de poner fin a la construcción de la base, en vez de la construcción de
organizaciones permanentes para las que normalmente se vuelve el eje
central el mediar con las instituciones del Estado limitando la autono-
mía de los medios de lucha.

Así como lo entendieron lxs anarquistas involucradxs en la lucha de
Comiso, uno de los motivos centrales que impiden que las luchas so-
ciales se desarrollen en una dirección positiva, es el prevalecimiento
de tipos de organización que nos privan de nuestro poder para actuar
y cierran el potencial de la insurrección. Estas son las organizaciones
permanentes, las que sintetizan todas las luchas dentro de una única
organización y que median las luchas con las instituciones de la domi-
nación. Las organizaciones permanentes tienden a desenvolverse como
instituciones que se colocan sobre lamultitud que lucha. Tienden a desa-
rrollar una jerarquía formal o informal para quitarle poder a la multitud:
el poder es alienado de su forma activa en el interior de la multitud e
instituido dentro de la organización. Esto transforma a la multitud ac-
tiva en una masa pasiva. La constitución jerárquica de relaciones de
Poder quita la decisión del tiempo en que tal decisión es necesaria y la
ubica al interior de la organización. La consecuencia práctica de tal tipo
de organización es que los poderes activos de aquellxs envueltos en la
lucha son suprimidos por la organización. Las decisiones que deberían
ser hechas por aquellxs involucradxs en una acción son suprimidos por
la organización. Además, las organizaciones permanentes tienden a to-
mar decisiones no en base a la necesidad de una acción ometa específica,
sino atendiendo a las necesidades de la organización, especialmente su
preservación. La organización se vuelve un fin en sí misma. Unx solo
necesita mirar el funcionamiento de muchos partidos socialistas para
ver esto en su forma más descarada

Mientras la organización se mueve hacia la permanencia y llega a
erigirse sobre la multitud, aparece el organizador —a menudo diciendo
haber creado la lucha— y empieza a hablar a las masas. El trabajo del
organizador es transformar a la multitud en una masa controlable y

12

sus partidarixs fueron profundamente desconfiadxs de las organizacio-
nes formales, viéndolas como propensas a volverse organizaciones je-
rárquicas y autoritarias.

La crítica a las organizaciones formales desde ese entonces se ha vuel-
to un interés central de gran parte de lxs anarquistas insurreccionalistas.
Galleani no vió contradicción entre la lucha individual y social, ni tam-
poco entre comunismo y anarquismo. Él estaba firmemente en contra
del comunismo autoritario, el cual vió que surgía desde las ideologías
colectivistas — la idea de que la producción y el consumo debieran ser
organizadas en un colectivo en el que las individualidades deben parti-
cipar. Galleani es una de las principales influencias de aquellxs que se
autodenominan anarquistas insurreccionalistas.

El debate sobre la relación entre la lucha individual y social, entre
individualismo y comunismo, continúa los días de hoy. Algunxs anar-
quistas insurreccionalistas sostienen que la insurrección empieza con
el deseo de las individualidades de romper con las circunstancias limi-
tadas y controladas, el deseo de re-apropiarse de la capacidad para que
cada unx cree su vida como a unx le parezca mejor. Esto requiere que
superen la separación entre ellxs mismxs y sus condiciones de existen-
cia — comida, vivienda, etc. Donde lxs pocxs, lxs privilegiadxs, contro-
lan las condiciones de existencia, no es posible para la mayor parte de
las personas determinar verdaderamente, en sus propios términos, su
existencia.

La individualidad solo puede florecer donde existe igualdad de acceso
a las condiciones de existencia. Esta igualdad de acceso es el comunismo;
lo que las individualidades hacen con este acceso depende de ellxs y de
aquellxs a su alrededor. Por lo tanto, no existe igualdad o identidad de
los individuos implicados en el comunismo real. Son los roles sociales
impuestos por el presente sistema los que nos imponen una identidad
o una igualdad. Por tanto, no hay contradicción entre individualidad y
comunismo.

El proyecto anarquista insurreccional crece del deseo del individuo
de determinar cómo vivirá unx su vida y con quien unx llevará a cabo
este proyecto de auto-determinación. Pero este deseo se encuentra con-
frontado por todos lados con el orden social existente, una realidad en
la que las condiciones han sido determinadas según los intereses de la

9



clase dominante, que se beneficia de las actividades a las que estamos
obligados para nuestra propia sobrevivencia.

Por tanto, el deseo de auto-determinación y auto-realización indivi-
dual conduce a la necesidad de un análisis y lucha de clases. Pero, las
viejas concepciones obreristas, las cuales percibían a la clase obrera in-
dustrial como el sujeto central de la revolución, no son adecuadas para
esta tarea. Lo que nos define como clase es nuestra desposesión, el he-
cho de que el sistema actual de relaciones sociales nos roba nuestra ca-
pacidad para determinar las condiciones de nuestra existencia. La lucha
de clases existe en todos los actos de revuelta individuales o colectivos
en los que pequeñas porciones de nuestra vida son devueltas, o peque-
ñas porciones del aparato de dominación y explotación son obstruidas,
dañadas o destruidas. En un sentido significativo, no existen actos de
revuelta individuales y aislados.

Todos los actos de ese tipo son respuestas a la situación social y mu-
chos involucran algún tipo de complicidad, indicando cierto nivel de
lucha colectiva. Considera, por ejemplo, la organización mayormente
silenciosa y espontánea del robo de productos y el sabotaje al proceso
de producción, que tiene lugar en la mayoría de los puestos de traba-
jo; esta coordinación informal de actividad subversiva llevada a cabo
en el interés de cada individuo involucrado es un principio central de
la actividad colectiva para los anarquistas insurreccionalistas, porque la
colectividad existe para servir a los intereses y deseos de cada individuo
en reapropiar su vida, y a menudo lleva dentro de sí una concepción de
formas de relacionarse libres de explotación y dominación.

Pero, incluso los actos solitarios de revuelta tienen su aspecto social
y son parte de la lucha general de lxs desposeidxs. Por medio de una
actitud crítica hacia las luchas del pasado, los cambios en las fuerzas de
la dominación y su variación entre lugares diferentes, y el desarrollo
de las luchas presentes, podemos hacer más estratégicos y selectivos
nuestros ataques. Tal actitud crítica es lo que permite circular a las lu-
chas. Ser estratégicos, sin embargo, no quiere decir que existe una sola
forma de lucha; las estrategias claras son necesarias para permitir dife-
rentes métodos para ser usados de una manera coordinada y fructífera.
La lucha individual y social ni se contradice ni son idénticas.

10

Crítica a la organización

En Italia, el fracaso de los movimientos sociales de los 60’s y los 70’s
condujo a algunxs a reevaluar el movimiento revolucionario y a otrxs a
abandonar todo junto. Durante los 70’s muchos grupos leninistas con-
cluyeron que el capitalismo estaba en la agonía de su crisis final, y pa-
saron a la lucha armada. Estos grupos actuaron como revolucionarios
profesionales, reduciendo sus vidas a un rol social singular. Pero, en los
80’s llegaron a creer que el tiempo de la lucha social revolucionaria ha-
bía terminado, y entonces llamaron a una amnistía para lxs presxs del
movimiento desde los 70’s, algunxs llegando tan lejos como para diso-
ciarse de la lucha. Esto les separó de los anarquistas insurreccionalistas
que creyeron que una lucha revolucionaria para derrocar el capitalismo
y el Estado aun continuaba, pues ninguna historia determinista podría
nombrar el momento indicado para rebelarse. De hecho, la historia de-
terminista a menudo se convierte en una excusa para no actuar y sólo
empuja aun más hacia lo imposible una posible ruptura con el presente.

Muchas de las críticas de lxs anarquistas insurreccionalistas de los
movimiento de los 70’s se enfocaron en las formas de organización que
encuadraron las fuerzas de la lucha y, fuera de esto, creció una idea
más desarrollada de la organización informal. Una crítica a las organi-
zaciones autoritarias de los 70’s, cuyxs miembrxs a menudo creyeron
que estaban en una posición privilegiada para luchar, comparadxs con
lxs proletarixs como un todo, fue pulida aún más lejos en las luchas de
los 80’s, tales como las luchas en los inicios de los 80’s contra una ba-
se del ejército que iba a alojar armas nucleares en Comiso, Sicilia. Lxs
anarquistas fueron muy activxs en aquella lucha, la cual fue organiza-
da en ligas auto-gestionadas. Estas ligas autónomas ad hoc tomaron tres
principios generales para guiar la organización de la lucha: el conflic-
to permanente, auto-gestión y ataque. Conflicto permanente quería de-
cir que la lucha continuaría en conflicto con la construcción de la base
hasta que fuera derrotada sin mediación o negociación. Las ligas fue-
ron auto-generadas y auto-gestionadas; rechazaron la delegación per-
manente de representantes y la profesionalización de la lucha. Las ligas
fueron organizaciones del ataque hacia la construcción de la base, no
la defensa de los intereses de este o ese grupo. Este estilo de organiza-

11


