
Biblioteca anarquista
Anti-Copyright

Susan Song
Anarquismo queer y Poliamor: Posibilidades de resistencia infinitas

2012

Recuperado el 22 de octubre de 2016 desde
anarquismoenpdf.tumblr.com

Título original: Polyamory andQueer Anarchism: Infinite Possibilities
for Resistance (disponible en theanarchistlibrary.org). Publicado

originalmente en Queering Anarchism: Essays on Gender, Power, and
Desire, editado by C.B. Daring, J. Rogue, Deric Shannon, and Abbey
Volcano, publicado por AK Press, 2012. Traducido por Hangagud. El
texto está traducido con lenguaje no sexista, utilizando la letra “e” en
algunos casos. Edición de La Congregación [Anarquismo en PDF].

es.theanarchistlibrary.org

Anarquismo queer y Poliamor:
Posibilidades de resistencia

infinitas

Susan Song

2012





Índice general

Intersecciones Anarquistas y Queer . . . . . . . . . . . 5
Políticas de clase y más allá . . . . . . . . . . . . . . . . 7
Anarquismo queer como una forma social . . . . . . . 8
Poliamor como una forma de anarquía queer . . . . . . 9
Una llamada a la libertad sexual . . . . . . . . . . . . . 11

3



desafíen al patriarcado,13 al capitalismo y a la heteronormatividad. De-
bemos ampliar nuestras ideas en torno a lo que la práctica sexual anar-
quista parece, asegurándonos de que aplastar las normas de género,
aceptar que la sexualidad y el género son categorías fluidas e inesta-
bles, y desafiar las presiones para ser monógame como parte de nuestra
practica anarquista, desafiando las formas de relacionarnos del Estado.
Deberíamos vivir, trabajar y organizarnos de una forma que construya
conscientemente una cultura que encarne esas normas de ser resistente
al patriarcado y a la heteronormatividad. Este trabajo es fundamental
para nuestra liberación compartida del capitalismo, pero también del pa-
triarcado, la heteronormatividad y las expectativas sexuales restrictivas
y coercitivas de todo tipo.

13El patriarcado se refiere a un sistema de poder incrustado en las instituciones y
otros tipos de organización social que da privilegios y otorga el poder a los hombres
sobre las mujeres y las personas que no son cisgénero.

13



Queremos más que una sola liberación de clase. Queremos ser libe-
rades de las expectativas burguesas de que debemos casarnos, que sólo
existe el binarismo de hombre y mujer en los rígidos roles normativos,
quienes pueden salir de manera monógama y expresar su género de
formas normativas y restrictivas. Deberíamos luchar por la liberación
del género y por nuestres amigues y camaradas género-Transgresivos,
y luchar por la libertad de las expresiones amorosas y sexuales consen-
suadas. Esta guerra no está sólo en las calles. Está en nuestros baños,
donde las personas transgénero y de género no-normativo son vigila-
das por gente que no reconoce las identidades trans ni otras identidades
de género no-normativas, ya sea mediante el fortalecimiento de un sis-
tema binario y cisgénero e ignorando la fluidez de las identidades de
género, o marginando a la gente transgénero como «otro género». Es-
tá en nuestras estructuras familiares, que crean un orden burgués en
nuestras vidas. Está en nuestra producción de discursos alrededor de la
sexualidad, donde la sexualidad es vista como algo para ser estudiado
bajo un modelo occidental, biológico y médico. Está en nuestras reunio-
nes y movimientos, donde las voces que no pertenecen a hombres hete-
rosexuales, bancos y cisgénero son marginadas. Debemos crear nuevas
y diferentes formas de vivir, permitiendo formas más queer de relacio-
narse y de ser.

La liberación sexual parece diferente para cada individue. Según mi
experiencia, ser consensualmente atade por une amigue y azotade en un
entorno negociado es liberador. Besar o abrazar a alguien con quien has
negociado cuidadosamente el consentimiento es explosivamente satis-
factorio. Para mí, estar en una relación abierta, honesta y poliamorosa,
creo que es, de lejos, una de las relaciones más liberadoras y románticas
de mi vida. Sin embargo, la liberación sexual es una profunda experien-
cia subjetiva.

La dicotomía problemática es sentar una conceptualización del poli-
amor como una forma anarquista queer y en crear y reforzar, potencial-
mente, una nueva «norma» de poliamor como superior a la monogamia
y otras relaciones heteronormativas.

Volviendo a Ahmed, lo que es significante al considerar nuevas for-
mas de relación es la presión para hacer transformaciones y esto de-
be ser considerado mientras formamos nuevas formas de relación que

12

Intersecciones Anarquistas yQueer

Este artículo discute la relevancia de la teoría queer en la práctica del
anarquismo sexual y por qué los anarquistas deben criticar la monoga-
mia obligatoria como un tipo de relación. La teoría queer se opone a la
heteronormatividad y reconoce los límites de las políticas de identidad.
El término queer implica resistencia a lo «normal», donde lo «normal»
es lo que parece natural e intrínseco. La heteronormatividad es un tér-
mino que describe una serie de normas basadas en la suposición de que
todo el mundo es heterosexual, de género masculino/femenino y monó-
gamo. A esto se le añade la supuesta e implícita permanencia y estabili-
dad de estas identidades. La teoría queer también critica la homonorma-
tividad, en donde se espera que las relaciones no-heterosexuales se ase-
mejen a las heteronormativas, por ejemplo siendo género-normativas,
monógamas y enraizadas en la posesión de una pareja. De esta forma, la
teoría y práctica queer se opone a la expectativa de que todo el mundo
debería tener un tipo de relación monógama, cisgénero1 y heterosexual.

En «Anarquismo, posestructuralismo y el futuro de las políticas ra-
dicales», Saul Newman distingue al anarquismo de otras luchas políti-
cas radicales. Newman conceptualiza los movimientos anticapitalistas
y anti-guerra emergentes que son «antiautoritarios y no institucionales
[…] como […] luchas anarquistas».2 Describe esos movimientos como
aquellos que «se oponen a la tendencia centralizadora demuchas luchas
radicales que tuvieron lugar en el pasado, […] estos no tienen como ob-
jetivo la incautación del poder estatal como tal, o el uso de los meca-
nismos e instituciones del Estado».3 El anarquismo es entendido aquí
como la resistencia a la institucionalización, jerarquía y la completa o
parcial asimilación política dentro del Estado.

Newman también cita a pensadores anarquistas como «Bakunin y
Kropotkin, quienes se negaron a ser engañados por los teóricos del con-

1Cisgénero es un término que se refiere a les individues que tienen una identidad
de género que concuerda con el sexo que se les asignó al nacer. Por ejemplo, una mujer
cisgénero es una mujer a la que se le asignó hembra al nacer y que se identifica como
mujer. Este término a veces es pensado como significado de «no transgénero».

2Saul Newman, «Anarchism, Poststructuralism and the Future of Radical Politics.»
SubStance[36][2] (2007): 4.

3Ibíd., 4

5



trato social, esos apologistas del Estado como Hobbes y Locke, quienes
vieron la soberanía como algo fundado por el consenso racional y el
deseo de escapar del Estado de naturaleza. Para Bakunin, esto era fic-
ción, un “engaño indigno”. […] En otras palabras, el contrato social es
meramente una máscara para la ilegitimidad del Estado; de hecho, la
soberanía se impuso violentamente a la gente, en vez de emerger a tra-
vés de su consentimiento racional».4 Él describe la resistencia contra
el Estado mediante el reconocimiento de su ilegitimidad como una for-
ma aparentemente elegida. De una forma similar, la teoría queer puede
actuar para criticar los discursos biologicistas sobre el género y la se-
xualidad al decir que son «naturales», señalando las diversas formas en
las que son conceptualizados e influenciados por los contextos históri-
cos y sociales. La teoría queer afirma que la sexualidad, como categoría
y forma de identificación, aunque pensada para ser «biológicamente
natural», está en realidad construida socialmente.

Esto se demuestra viendo cómo llegaron a crearse, como categorías
biológicas, «homosexual» y «sexo». A finales del siglo XIX, el término
«homosexual» emergió como una manera de definir la identidad de
aquelles que participaban en actos sexuales con personas del mismo se-
xo. La homosexualidad como término surgió como una forma de definir
la heterosexualidad, lo cual apunta a su origen artificial y socialmente
construido. Los discursos biológicos y médicos sobre la sexualidad y el
género han cambiado a lo largo de la historia. En «El descubrimiento
de los sexos», Thomas Laqueur advierte cómo el sexo fue creado por
razones políticas, y no científicas ni médicas «en algún momento en el
siglo XVIII».5 «Los órganos que habían compartido un nombre (ovarios
y testículos) fueron distinguidos lingüísticamente. Los órganos que no
se habían distinguido por un nombre (la vagina, por ejemplo) recibieron
uno».6

El orgasmo femenino y su papel en la concepción, si es que tenía
alguno, fue también debatida como un asunto contemporáneo. La dife-
rencia sexual se convierte en una forma de articular una jerarquía de

4Ibíd., 6.
5Thomas Laqueur, Making Sex: Body and Gender from the Greeks to Freud (Cam-

bridge: Harvard University Press, 1990), 27.
6Ibíd., 27.

6

el poliamor. Ella escribe: «De alguna forma, pensar sobre las políticas
de las líneas de vida nos ayuda a repensar la relación entre la herencia
(las líneas que nos son dadas como punto de llegada dentro del espacio
familiar y social) y la reproducción (la exigencia de que devolvamos el
don de esa línea mediante la ampliación de la misma). No es automático
que reproduzcamos lo que heredamos, o que siempre convirtamos nues-
tra herencia en posesiones. Debemos prestar atención a la presión para
hacer dichas conversiones».12 Su análisis demuestra como el poliamor
puede desafiar las ideas de herencia y posesión. El poliamor, como for-
ma, permite una multiplicidad de compañeres y no es necesariamente
investido en la reproducción sexual de la misma manera que lo puede
ser el matrimonio como institución del Estado. De esta forma, el poli-
amor puede interrumpir las prácticas de la reproducción y de la heren-
cia mediante la creación de una nueva familia y de tipos de relaciones
no investidas en la posesión sexual y en formar parte de las relaciones
impuestas y supervisadas por el Estado.

Una llamada a la libertad sexual

Alguien podría preguntar, ¿cómo es de relevante el poliamor para mí
si no estoy interesade en practicarlo?, ¿Cuál es el interés de criticar la
monogamia si estoy en una relación monógama satisfactoria? Trayen-
do la teoría queer a nuestras habitaciones y a las calles, podemos em-
pezar a expandir lo que no podría no ser pensado como una necesidad
de liberación. Cuando la gente en relaciones monógamas satisfactorias
considera esta historia de represión sexual, tienen las herramientas para
entender lo que significa convertirse en sexualmente liberade a pesar de
esa historia, aunque elijan permanecer en relaciones monógamas. Pode-
mos liberarnos de la limitación y de las arbitrarias normas de género y
las expectativas no únicamente en nuestras relaciones románticas, sino
en el día a día. La teoría queer nos da los espacios para transgredir y
jugar con el género, y cuestionar los límites de las políticas de identi-
dad. La sexualidad puede ser fluida y venir demuchas formas diferentes,
justo como pueden ser nuestras expresiones de género.

12Sara Ahmed.Queer Phenomenology: Orientations, Objects, Others. (Durham: Duke
UP, 2006), 17.

11



abiertas. El aspecto abierto y honesto del poliamor apunta a las concep-
ciones anarquistas de asociación voluntaria y apoyomutuo. El poliamor
también contempla el amor libre de una forma que las concepcionesmo-
nógamas del Estado sobre la sexualidad no permiten. Emma Goldman
en «Matrimonio y amor» escribe: «El hombre ha comprado cerebros,
pero todos los millones del mundo han fracasado en comprar el amor.
El hombre ha dominado los cuerpos, pero todo el poder de la Tierra no
ha sido capaz de dominar el amor. El hombre ha conquistado naciones
enteras, pero todos sus ejércitos no pudieron conquistar el amor. […] El
amor tiene el poder mágico de hacer un rey de un mendigo. Sí, el amor
es libre; no puede habitar en ninguna otra atmósfera. En libertad se da
así mismo sin reservas, abundantemente, completamente».11

En el amor libre residen las nociones anarquistas del apoyo mutuo.
Volviendo al punto anterior, el poliamor desafía la conceptualización de
la pareja de une como posesión o propiedad. En lugar de tener la pro-
piedad exclusiva de une compañere, el poliamor permite a las parejas
compartir el amor con tantes compañeres como acuerden tener. A dife-
rencia de la monogamia obligatoria, el poliamor puede permitir más de
una pareja, lo cual puede desafiar a las concepciones del Estado de lo
que es una relación natural/normal y promulga una forma de relación
queer. La monogamia obligatoria se puede referir a las relaciones que
se producen en un contexto donde hay presión para conformarse con
la monogamia. La monogamia obligatoria es un concepto omnipresente
en nuestras leyes e instituciones, donde la expectación y la presión para
ajustarse a la monogamia está premiada con ganancias sociales y ma-
teriales. Esto no quiere decir que aquelles que eligen relaciones monó-
gamas estén más restringides que sus contrapartes poliamorosas. Una
crítica a las formas en las que la monogamia se ha hecho obligatoria es
muy diferente de juzgar las prácticas románticas/sexuales individuales.

El poliamor también puede desafiar las concepciones estatales de po-
sesión y propiedad. El matrimonio como una institución se inviste con
nociones de la reproducción heterosexual y del patriarcado. Se puede
usar el trabajo de Sara Ahmed para ayudar aún más a conceptualizar

11Emma Goldman. Anarchism and Other Essays. 3rd ed. (New York: Mother Earth
Association, 1917), 93.

10

género donde las mujeres son vistas como inferiores a los hombres. Es-
te modelo de diferencia sexual es, según Laqueur, «tan producto de la
cultura como fue, y es, el modelo de sexo único».7 Esta transición se de-
muestra en momentos como cuando las observaciones de Graaf produ-
jeron la afirmación de que «los testículos femeninos, más bien deberían
ser llamados ovarios».8 Los anatomistas del siglo XVIII también «reali-
zaron ilustraciones detalladas de un esqueleto explícitamente femenino
para documentar el hecho de que la diferencia sexual era más profun-
da».9 En este modelo de sexo único, el cuerpo masculino es la norma
contra la que se comparan otros cuerpos. Este modelo problemática-
mente asume que la diferencia biológica crea una diferencia «normal»
a nivel social. Sin embargo, Laqueur desestabiliza la idea del sexo como
una categoría «natural» que señala las diferencias biológicas significati-
vas, y en su lugar postula que la construcción del sexo está influenciada
y formada por la jerarquía de género y los impulsos políticos.

Políticas de clase y más allá

La teoría queer desnaturaliza las jerarquías de género, sexualidad e
influencia política, y es una valiosa herramienta para la práctica anar-
quista. La teoría queer cuestiona qué es «normal» y qué crea diferencias
jerárquicas entre nosotres, abriendo nuevos frentes de lucha fuera de la
política de clases por sí sola. De la teoría feminista emergió la idea de
que el género es un constructo social y no biológico, y por ello no es
innato, natural, estable o esencial para la identidad de alguien debido
a su biología. En lugar de eso, el género es un producto de las normas
sociales, del comportamiento individual y del poder institucional. Los
estudios de los gays y lesbianas aportaron al discurso alrededor del gé-
nero y la sexualidad mediante la introducción de la homosexualidad y
las identidades LGBT como áreas por conquistar. Siguiendo el trabajo
de la teoría feminista y de los estudios de los gays y lesbianas, la teo-
ría queer entiende la sexualidad y los comportamientos sexuales como
similares en lo que a construcción social se refiere, e históricamente con-

7Ibíd., 29.
8Ibíd., 44.
9Ibíd., 31.

7



tingentes. La teoría queer tiene en cuenta unamultiplicidad de prácticas
sexuales que desafían la heteronormatividad, como la no monogamia,
las relaciones BDSM y el trabajo sexual.

La teoría queer abre un espacio para criticar cómo nos relacionamos
entre nosotres socialmente de una forma distintivamente diferente a la
típica práctica anarquista. Donde el anarquismo clásico está mayorita-
riamente centrado en analizar las relaciones de poder entre las personas,
la economía y el Estado, la teoría queer entiende a la gente en relación
con lo normal y con lo anormal, creando una infinidad de posibilida-
des para la resistencia. La teoría queer busca quebrantar lo «normal»
con el mismo impulso que les anarquistas realizan contra las relaciones
de jerarquía, explotación y opresión. Podemos usar la teoría queer pa-
ra conceptualizar nuevos tipos de relaciones y relaciones sociales que
resistan al patriarcado y a otras opresiones mediante la creación de
una distintiva forma de relación social «anarquista queer». Teniendo
en cuenta las formas múltiples y fluidas de identificarnos y relacionar-
nos sexualmente que van más allá de binarismo gay/hetero, la práctica
de une anarquista queer permite desafiar al Estado y al capitalismo, al
igual que desafiar a las opresiones sexuales y a las normas que están
con frecuencia incrustadas en el Estado y en otras relaciones sociales
jerárquicas.

Anarquismo queer como una forma social

El rechazo queer de la institución del matrimonio se puede basar en
una oposición anarquista a las formas de relaciones jerárquicas y a la
asimilación del Estado. Une anarquista que cuida a les niñes de alguien
como alternativa a crear una familia puede ser entendido como repre-
sentación de una relación queer. Gustav Landauer en «La revolución y
otros escritos» escribe que «El Estado es una relación social; una cierta
forma de personas relacionándose con otras. Puede ser destruido me-
diante la creación de nuevas relaciones sociales; es decir, mediante per-
sonas relacionándose con otras de forma diferente».10 Como anarquis-
tas interesades y trabajando en áreas de políticas sexuales y luchando

10Gustav Landauer, Revolution and Other Writings: A Political Reader, ed. and trans.
Gabriel Kuhn (Oakland: PM Press. 2010), 214.

8

contra todas las opresiones, podemos crear una nueva forma «anarquis-
ta queer» de relacionarnos que combine los conceptos anarquistas del
apoyo mutuo, la solidaridad y la asociación voluntaria con un análisis
queer de la normatividad y el poder. Debemos esforzarnos en crear y
aceptar nuevas formas de relación en nuestros movimientos anarquis-
tas, que aplasten al Estado y que luchen contra las opresiones dentro y
fuera de nuestros dormitorios.

Una forma por la que podemos relacionarnos socialmente con un aná-
lisis queer es mediante la práctica de alternativas a las conceptualizacio-
nes heteronormativas de la sexualidad y al Estado existente. Podemos
abrazar unamultiplicidad de prácticas sexuales, incluyendo el BDSM, el
poliamor y prácticas queer heterosexuales (no estableciéndolas como
nuevas normas, sino como prácticas entre muchas variedades que es-
tán con frecuencia marginadas bajo nuestros normativos entendimien-
tos de la sexualidad). En las relaciones poliamorosas, la práctica de tener
más de una pareja desafía a la monogamia obligatoria y a las concepcio-
nes del Estado sobre lo que es una relación social normal o apropiada. El
poliamor es tan solo una de las prácticas que surgen cuando pensamos
en tipos de relación que pueden (pero no automáticamente) encarnar
distintos aspectos queer y anarquistas. El BDSM permite la desestabili-
zación de las relaciones de poder, mediante la ejecución y deconstruc-
ción de las relaciones de poder en la vida real en un establecimiento
consensual y negociado. Las prácticas queer heterosexuales permiten
la fluidez del género y de las prácticas sexuales dentro de las relaciones
heterosexuales. A pesar de que la práctica de estos tipos de relación por
sí solos no hacen a une revolucionarie, podemos aprender de esas prác-
ticas como crear nuevas conceptualizaciones de las relaciones sociales
y, considerablemente, desafiar al adoctrinamiento normativo dentro de
la constrictiva, limitada y jerárquica cultura sexual de nuestra sociedad.

Poliamor como una forma de anarquía queer

El poliamor se refiere a la práctica de, abierta y honestamente, te-
ner más de una relación íntima simultáneamente con la conciencia y el
conocimiento de todes les participantes. Esto incluye relaciones como
el intercambio de pareja, les follamigues y las personas en relaciones

9


