
Biblioteca anarquista
Anti-Copyright

Susan Song
Anarquismo queer y Poliamor: Posibilidades de resistencia

infinitas
2012

Recuperado el 22 de octubre de 2016 desde
anarquismoenpdf.tumblr.com

Título original: Polyamory andQueer Anarchism: Infinite
Possibilities for Resistance (disponible en theanarchistlibrary.org).
Publicado originalmente en Queering Anarchism: Essays on Gender,

Power, and Desire, editado by C.B. Daring, J. Rogue, Deric
Shannon, and Abbey Volcano, publicado por AK Press, 2012.

Traducido por Hangagud. El texto está traducido con lenguaje no
sexista, utilizando la letra “e” en algunos casos. Edición de La

Congregación [Anarquismo en PDF].

es.theanarchistlibrary.org

Anarquismo queer y Poliamor:
Posibilidades de resistencia

infinitas

Susan Song

2012





Índice general

Intersecciones Anarquistas y Queer . . . . . . . . . 5
Políticas de clase y más allá . . . . . . . . . . . . . . 7
Anarquismo queer como una forma social . . . . . 8
Poliamor como una forma de anarquía queer . . . . 10
Una llamada a la libertad sexual . . . . . . . . . . . 11

3



con quien has negociado cuidadosamente el consentimiento es ex-
plosivamente satisfactorio. Para mí, estar en una relación abierta,
honesta y poliamorosa, creo que es, de lejos, una de las relaciones
más liberadoras y románticas de mi vida. Sin embargo, la liberación
sexual es una profunda experiencia subjetiva.

La dicotomía problemática es sentar una conceptualización del
poliamor como una forma anarquista queer y en crear y reforzar,
potencialmente, una nueva «norma» de poliamor como superior a
la monogamia y otras relaciones heteronormativas.

Volviendo a Ahmed, lo que es significante al considerar nuevas
formas de relación es la presión para hacer transformaciones y es-
to debe ser considerado mientras formamos nuevas formas de re-
lación que desafíen al patriarcado,13 al capitalismo y a la hetero-
normatividad. Debemos ampliar nuestras ideas en torno a lo que
la práctica sexual anarquista parece, asegurándonos de que aplas-
tar las normas de género, aceptar que la sexualidad y el género son
categorías fluidas e inestables, y desafiar las presiones para ser mo-
nógame como parte de nuestra practica anarquista, desafiando las
formas de relacionarnos del Estado. Deberíamos vivir, trabajar y or-
ganizarnos de una forma que construya conscientemente una cul-
tura que encarne esas normas de ser resistente al patriarcado y a
la heteronormatividad. Este trabajo es fundamental para nuestra
liberación compartida del capitalismo, pero también del patriarca-
do, la heteronormatividad y las expectativas sexuales restrictivas y
coercitivas de todo tipo.

13El patriarcado se refiere a un sistema de poder incrustado en las instituciones
y otros tipos de organización social que da privilegios y otorga el poder a los
hombres sobre las mujeres y las personas que no son cisgénero.

13



lles, podemos empezar a expandir lo que no podría no ser pensado
como una necesidad de liberación. Cuando la gente en relaciones
monógamas satisfactorias considera esta historia de represión se-
xual, tienen las herramientas para entender lo que significa conver-
tirse en sexualmente liberade a pesar de esa historia, aunque elijan
permanecer en relaciones monógamas. Podemos liberarnos de la
limitación y de las arbitrarias normas de género y las expectativas
no únicamente en nuestras relaciones románticas, sino en el día a
día. La teoría queer nos da los espacios para transgredir y jugar con
el género, y cuestionar los límites de las políticas de identidad. La
sexualidad puede ser fluida y venir de muchas formas diferentes,
justo como pueden ser nuestras expresiones de género.

Queremos más que una sola liberación de clase. Queremos ser
liberades de las expectativas burguesas de que debemos casarnos,
que sólo existe el binarismo de hombre y mujer en los rígidos roles
normativos, quienes pueden salir de manera monógama y expresar
su género de formas normativas y restrictivas. Deberíamos luchar
por la liberación del género y por nuestres amigues y camaradas
género-Transgresivos, y luchar por la libertad de las expresiones
amorosas y sexuales consensuadas. Esta guerra no está sólo en las
calles. Está en nuestros baños, donde las personas transgénero y de
género no-normativo son vigiladas por gente que no reconoce las
identidades trans ni otras identidades de género no-normativas, ya
sea mediante el fortalecimiento de un sistema binario y cisgénero
e ignorando la fluidez de las identidades de género, o marginando
a la gente transgénero como «otro género». Está en nuestras es-
tructuras familiares, que crean un orden burgués en nuestras vidas.
Está en nuestra producción de discursos alrededor de la sexualidad,
donde la sexualidad es vista como algo para ser estudiado bajo un
modelo occidental, biológico y médico. Está en nuestras reuniones
y movimientos, donde las voces que no pertenecen a hombres he-
terosexuales, bancos y cisgénero son marginadas. Debemos crear
nuevas y diferentes formas de vivir, permitiendo formas más queer
de relacionarse y de ser.

La liberación sexual parece diferente para cada individue. Según
mi experiencia, ser consensualmente atade por une amigue y azota-
de en un entorno negociado es liberador. Besar o abrazar a alguien

12

Intersecciones Anarquistas yQueer

Este artículo discute la relevancia de la teoría queer en la prác-
tica del anarquismo sexual y por qué los anarquistas deben criti-
car la monogamia obligatoria como un tipo de relación. La teoría
queer se opone a la heteronormatividad y reconoce los límites de
las políticas de identidad. El término queer implica resistencia a lo
«normal», donde lo «normal» es lo que parece natural e intrínse-
co. La heteronormatividad es un término que describe una serie de
normas basadas en la suposición de que todo el mundo es hetero-
sexual, de género masculino/femenino y monógamo. A esto se le
añade la supuesta e implícita permanencia y estabilidad de estas
identidades. La teoría queer también critica la homonormatividad,
en donde se espera que las relaciones no-heterosexuales se aseme-
jen a las heteronormativas, por ejemplo siendo género-normativas,
monógamas y enraizadas en la posesión de una pareja. De esta for-
ma, la teoría y práctica queer se opone a la expectativa de que todo
el mundo debería tener un tipo de relación monógama, cisgénero1
y heterosexual.

En «Anarquismo, posestructuralismo y el futuro de las políticas
radicales», Saul Newman distingue al anarquismo de otras luchas
políticas radicales. Newman conceptualiza los movimientos antica-
pitalistas y anti-guerra emergentes que son «antiautoritarios y no
institucionales […] como […] luchas anarquistas».2 Describe esos
movimientos como aquellos que «se oponen a la tendencia centrali-
zadora de muchas luchas radicales que tuvieron lugar en el pasado,
[…] estos no tienen como objetivo la incautación del poder estatal
como tal, o el uso de los mecanismos e instituciones del Estado».3
El anarquismo es entendido aquí como la resistencia a la institu-

1Cisgénero es un término que se refiere a les individues que tienen una iden-
tidad de género que concuerda con el sexo que se les asignó al nacer. Por ejemplo,
una mujer cisgénero es una mujer a la que se le asignó hembra al nacer y que se
identifica como mujer. Este término a veces es pensado como significado de «no
transgénero».

2Saul Newman, «Anarchism, Poststructuralism and the Future of Radical Po-
litics.» SubStance[36][2] (2007): 4.

3Ibíd., 4

5



cionalización, jerarquía y la completa o parcial asimilación política
dentro del Estado.

Newman también cita a pensadores anarquistas como «Bakunin
y Kropotkin, quienes se negaron a ser engañados por los teóricos
del contrato social, esos apologistas del Estado como Hobbes y Loc-
ke, quienes vieron la soberanía como algo fundado por el consenso
racional y el deseo de escapar del Estado de naturaleza. Para Baku-
nin, esto era ficción, un “engaño indigno”. […] En otras palabras, el
contrato social es meramente una máscara para la ilegitimidad del
Estado; de hecho, la soberanía se impuso violentamente a la gen-
te, en vez de emerger a través de su consentimiento racional».4 Él
describe la resistencia contra el Estado mediante el reconocimiento
de su ilegitimidad como una forma aparentemente elegida. De una
forma similar, la teoría queer puede actuar para criticar los discur-
sos biologicistas sobre el género y la sexualidad al decir que son
«naturales», señalando las diversas formas en las que son concep-
tualizados e influenciados por los contextos históricos y sociales. La
teoría queer afirma que la sexualidad, como categoría y forma de
identificación, aunque pensada para ser «biológicamente natural»,
está en realidad construida socialmente.

Esto se demuestra viendo cómo llegaron a crearse, como cate-
gorías biológicas, «homosexual» y «sexo». A finales del siglo XIX,
el término «homosexual» emergió como una manera de definir la
identidad de aquelles que participaban en actos sexuales con per-
sonas del mismo sexo. La homosexualidad como término surgió
como una forma de definir la heterosexualidad, lo cual apunta a
su origen artificial y socialmente construido. Los discursos biológi-
cos y médicos sobre la sexualidad y el género han cambiado a lo
largo de la historia. En «El descubrimiento de los sexos», Thomas
Laqueur advierte cómo el sexo fue creado por razones políticas, y
no científicas ni médicas «en algún momento en el siglo XVIII».5
«Los órganos que habían compartido un nombre (ovarios y testícu-
los) fueron distinguidos lingüísticamente. Los órganos que no se

4Ibíd., 6.
5Thomas Laqueur, Making Sex: Body and Gender from the Greeks to Freud

(Cambridge: Harvard University Press, 1990), 27.

6

instituciones, donde la expectación y la presión para ajustarse a la
monogamia está premiada con ganancias sociales y materiales. Es-
to no quiere decir que aquelles que eligen relaciones monógamas
estén más restringides que sus contrapartes poliamorosas. Una crí-
tica a las formas en las que la monogamia se ha hecho obligatoria
es muy diferente de juzgar las prácticas románticas/sexuales indi-
viduales.

El poliamor también puede desafiar las concepciones estatales
de posesión y propiedad. El matrimonio como una institución se
inviste con nociones de la reproducción heterosexual y del patriar-
cado. Se puede usar el trabajo de Sara Ahmed para ayudar aún más
a conceptualizar el poliamor. Ella escribe: «De alguna forma, pen-
sar sobre las políticas de las líneas de vida nos ayuda a repensar la
relación entre la herencia (las líneas que nos son dadas como punto
de llegada dentro del espacio familiar y social) y la reproducción (la
exigencia de que devolvamos el don de esa línea mediante la am-
pliación de la misma). No es automático que reproduzcamos lo que
heredamos, o que siempre convirtamos nuestra herencia en pose-
siones. Debemos prestar atención a la presión para hacer dichas
conversiones».12 Su análisis demuestra como el poliamor puede
desafiar las ideas de herencia y posesión. El poliamor, como forma,
permite una multiplicidad de compañeres y no es necesariamente
investido en la reproducción sexual de la misma manera que lo pue-
de ser el matrimonio como institución del Estado. De esta forma, el
poliamor puede interrumpir las prácticas de la reproducción y de
la herencia mediante la creación de una nueva familia y de tipos de
relaciones no investidas en la posesión sexual y en formar parte de
las relaciones impuestas y supervisadas por el Estado.

Una llamada a la libertad sexual

Alguien podría preguntar, ¿cómo es de relevante el poliamor pa-
ra mí si no estoy interesade en practicarlo?, ¿Cuál es el interés de
criticar la monogamia si estoy en una relación monógama satisfac-
toria? Trayendo la teoría queer a nuestras habitaciones y a las ca-

12Sara Ahmed. Queer Phenomenology: Orientations, Objects, Others. (Durham:
Duke UP, 2006), 17.

11



de las relaciones sociales y, considerablemente, desafiar al adoctri-
namiento normativo dentro de la constrictiva, limitada y jerárquica
cultura sexual de nuestra sociedad.

Poliamor como una forma de anarquía queer

El poliamor se refiere a la práctica de, abierta y honestamente, te-
ner más de una relación íntima simultáneamente con la conciencia
y el conocimiento de todes les participantes. Esto incluye relacio-
nes como el intercambio de pareja, les follamigues y las personas
en relaciones abiertas. El aspecto abierto y honesto del poliamor
apunta a las concepciones anarquistas de asociación voluntaria y
apoyo mutuo. El poliamor también contempla el amor libre de una
forma que las concepciones monógamas del Estado sobre la sexua-
lidad no permiten. Emma Goldman en «Matrimonio y amor» escri-
be: «El hombre ha comprado cerebros, pero todos los millones del
mundo han fracasado en comprar el amor. El hombre ha domina-
do los cuerpos, pero todo el poder de la Tierra no ha sido capaz de
dominar el amor. El hombre ha conquistado naciones enteras, pe-
ro todos sus ejércitos no pudieron conquistar el amor. […] El amor
tiene el poder mágico de hacer un rey de un mendigo. Sí, el amor
es libre; no puede habitar en ninguna otra atmósfera. En libertad se
da así mismo sin reservas, abundantemente, completamente».11

En el amor libre residen las nociones anarquistas del apoyo mu-
tuo. Volviendo al punto anterior, el poliamor desafía la conceptua-
lización de la pareja de une como posesión o propiedad. En lugar
de tener la propiedad exclusiva de une compañere, el poliamor per-
mite a las parejas compartir el amor con tantes compañeres como
acuerden tener. A diferencia de la monogamia obligatoria, el poli-
amor puede permitir más de una pareja, lo cual puede desafiar a las
concepciones del Estado de lo que es una relación natural/normal y
promulga una forma de relación queer. La monogamia obligatoria
se puede referir a las relaciones que se producen en un contexto
donde hay presión para conformarse con la monogamia. La mono-
gamia obligatoria es un concepto omnipresente en nuestras leyes e

11Emma Goldman. Anarchism and Other Essays. 3rd ed. (New York: Mother
Earth Association, 1917), 93.

10

habían distinguido por un nombre (la vagina, por ejemplo) recibie-
ron uno».6

El orgasmo femenino y su papel en la concepción, si es que tenía
alguno, fue también debatida como un asunto contemporáneo. La
diferencia sexual se convierte en una forma de articular una jerar-
quía de género donde las mujeres son vistas como inferiores a los
hombres. Este modelo de diferencia sexual es, según Laqueur, «tan
producto de la cultura como fue, y es, el modelo de sexo único».7
Esta transición se demuestra en momentos como cuando las obser-
vaciones de Graaf produjeron la afirmación de que «los testículos
femeninos, más bien deberían ser llamados ovarios».8 Los anato-
mistas del siglo XVIII también «realizaron ilustraciones detalladas
de un esqueleto explícitamente femenino para documentar el hecho
de que la diferencia sexual era más profunda».9 En este modelo de
sexo único, el cuerpo masculino es la norma contra la que se com-
paran otros cuerpos. Este modelo problemáticamente asume que
la diferencia biológica crea una diferencia «normal» a nivel social.
Sin embargo, Laqueur desestabiliza la idea del sexo como una cate-
goría «natural» que señala las diferencias biológicas significativas,
y en su lugar postula que la construcción del sexo está influenciada
y formada por la jerarquía de género y los impulsos políticos.

Políticas de clase y más allá

La teoría queer desnaturaliza las jerarquías de género, sexualidad
e influencia política, y es una valiosa herramienta para la práctica
anarquista. La teoría queer cuestiona qué es «normal» y qué crea
diferencias jerárquicas entre nosotres, abriendo nuevos frentes de
lucha fuera de la política de clases por sí sola. De la teoría feminis-
ta emergió la idea de que el género es un constructo social y no
biológico, y por ello no es innato, natural, estable o esencial para
la identidad de alguien debido a su biología. En lugar de eso, el gé-
nero es un producto de las normas sociales, del comportamiento

6Ibíd., 27.
7Ibíd., 29.
8Ibíd., 44.
9Ibíd., 31.

7



individual y del poder institucional. Los estudios de los gays y les-
bianas aportaron al discurso alrededor del género y la sexualidad
mediante la introducción de la homosexualidad y las identidades
LGBT como áreas por conquistar. Siguiendo el trabajo de la teoría
feminista y de los estudios de los gays y lesbianas, la teoría queer
entiende la sexualidad y los comportamientos sexuales como simi-
lares en lo que a construcción social se refiere, e históricamente
contingentes. La teoría queer tiene en cuenta una multiplicidad de
prácticas sexuales que desafían la heteronormatividad, como la no
monogamia, las relaciones BDSM y el trabajo sexual.

La teoría queer abre un espacio para criticar cómo nos relaciona-
mos entre nosotres socialmente de una forma distintivamente dife-
rente a la típica práctica anarquista. Donde el anarquismo clásico
está mayoritariamente centrado en analizar las relaciones de poder
entre las personas, la economía y el Estado, la teoría queer entien-
de a la gente en relación con lo normal y con lo anormal, creando
una infinidad de posibilidades para la resistencia. La teoría queer
busca quebrantar lo «normal» con el mismo impulso que les anar-
quistas realizan contra las relaciones de jerarquía, explotación y
opresión. Podemos usar la teoría queer para conceptualizar nuevos
tipos de relaciones y relaciones sociales que resistan al patriarcado
y a otras opresionesmediante la creación de una distintiva forma de
relación social «anarquista queer». Teniendo en cuenta las formas
múltiples y fluidas de identificarnos y relacionarnos sexualmente
que van más allá de binarismo gay/hetero, la práctica de une anar-
quista queer permite desafiar al Estado y al capitalismo, al igual
que desafiar a las opresiones sexuales y a las normas que están con
frecuencia incrustadas en el Estado y en otras relaciones sociales
jerárquicas.

Anarquismo queer como una forma social

El rechazo queer de la institución del matrimonio se puede basar
en una oposición anarquista a las formas de relaciones jerárquicas
y a la asimilación del Estado. Une anarquista que cuida a les niñes
de alguien como alternativa a crear una familia puede ser enten-
dido como representación de una relación queer. Gustav Landauer

8

en «La revolución y otros escritos» escribe que «El Estado es una
relación social; una cierta forma de personas relacionándose con
otras. Puede ser destruido mediante la creación de nuevas relacio-
nes sociales; es decir, mediante personas relacionándose con otras
de forma diferente».10 Como anarquistas interesades y trabajando
en áreas de políticas sexuales y luchando contra todas las opresio-
nes, podemos crear una nueva forma «anarquista queer» de relacio-
narnos que combine los conceptos anarquistas del apoyo mutuo, la
solidaridad y la asociación voluntaria con un análisis queer de la
normatividad y el poder. Debemos esforzarnos en crear y aceptar
nuevas formas de relación en nuestros movimientos anarquistas,
que aplasten al Estado y que luchen contra las opresiones dentro y
fuera de nuestros dormitorios.

Una forma por la que podemos relacionarnos socialmente con un
análisis queer es mediante la práctica de alternativas a las concep-
tualizaciones heteronormativas de la sexualidad y al Estado exis-
tente. Podemos abrazar una multiplicidad de prácticas sexuales, in-
cluyendo el BDSM, el poliamor y prácticas queer heterosexuales
(no estableciéndolas como nuevas normas, sino como prácticas en-
tre muchas variedades que están con frecuencia marginadas bajo
nuestros normativos entendimientos de la sexualidad). En las rela-
ciones poliamorosas, la práctica de tener más de una pareja desafía
a la monogamia obligatoria y a las concepciones del Estado sobre
lo que es una relación social normal o apropiada. El poliamor es tan
solo una de las prácticas que surgen cuando pensamos en tipos de
relación que pueden (pero no automáticamente) encarnar distintos
aspectos queer y anarquistas. El BDSM permite la desestabilización
de las relaciones de poder, mediante la ejecución y deconstrucción
de las relaciones de poder en la vida real en un establecimiento con-
sensual y negociado. Las prácticas queer heterosexuales permiten
la fluidez del género y de las prácticas sexuales dentro de las re-
laciones heterosexuales. A pesar de que la práctica de estos tipos
de relación por sí solos no hacen a une revolucionarie, podemos
aprender de esas prácticas como crear nuevas conceptualizaciones

10Gustav Landauer, Revolution and Other Writings: A Political Reader, ed. and
trans. Gabriel Kuhn (Oakland: PM Press. 2010), 214.

9


