Biblioteca anarquista

Anti-Copyright

Susan Song
Anarquismo queer y Poliamor: Posibilidades de resistencia
infinitas
2012

Recuperado el 22 de octubre de 2016 desde
anarquismoenpdf.tumblr.com
Titulo original: Polyamory and Queer Anarchism: Infinite
Possibilities for Resistance (disponible en theanarchistlibrary.org).
Publicado originalmente en Queering Anarchism: Essays on Gender,
Power, and Desire, editado by C.B. Daring, J. Rogue, Deric
Shannon, and Abbey Volcano, publicado por AK Press, 2012.
Traducido por Hangagud. El texto esta traducido con lenguaje no
sexista, utilizando la letra “e” en algunos casos. Edicion de La
Congregacion [Anarquismo en PDF].

es.theanarchistlibrary.org

Anarquismo queer y Poliamor:
Posibilidades de resistencia
infinitas

Susan Song

2012






Indice general

Intersecciones Anarquistas y Queer . . . . ... ..
Politicas de claseymasalla. . . . . ... ... ...
Anarquismo queer como una forma social . . . . .
Poliamor como una forma de anarquia queer . . . .
Una llamada a la libertad sexual . . ... ... ...

co 3 VU



con quien has negociado cuidadosamente el consentimiento es ex-
plosivamente satisfactorio. Para mi, estar en una relacion abierta,
honesta y poliamorosa, creo que es, de lejos, una de las relaciones
mas liberadoras y romanticas de mi vida. Sin embargo, la liberacién
sexual es una profunda experiencia subjetiva.

La dicotomia problematica es sentar una conceptualizacion del
poliamor como una forma anarquista queer y en crear y reforzar,
potencialmente, una nueva «norma» de poliamor como superior a
la monogamia y otras relaciones heteronormativas.

Volviendo a Ahmed, lo que es significante al considerar nuevas
formas de relacidn es la presion para hacer transformaciones y es-
to debe ser considerado mientras formamos nuevas formas de re-
lacién que desafien al patriarcado,'® al capitalismo y a la hetero-
normatividad. Debemos ampliar nuestras ideas en torno a lo que
la practica sexual anarquista parece, asegurandonos de que aplas-
tar las normas de género, aceptar que la sexualidad y el género son
categorias fluidas e inestables, y desafiar las presiones para ser mo-
noégame como parte de nuestra practica anarquista, desafiando las
formas de relacionarnos del Estado. Deberiamos vivir, trabajar y or-
ganizarnos de una forma que construya conscientemente una cul-
tura que encarne esas normas de ser resistente al patriarcado y a
la heteronormatividad. Este trabajo es fundamental para nuestra
liberacién compartida del capitalismo, pero también del patriarca-
do, la heteronormatividad y las expectativas sexuales restrictivas y
coercitivas de todo tipo.

El patriarcado se refiere a un sistema de poder incrustado en las instituciones
y otros tipos de organizacién social que da privilegios y otorga el poder a los
hombres sobre las mujeres y las personas que no son cisgénero.

13



lles, podemos empezar a expandir lo que no podria no ser pensado
como una necesidad de liberacién. Cuando la gente en relaciones
monodgamas satisfactorias considera esta historia de represion se-
xual, tienen las herramientas para entender lo que significa conver-
tirse en sexualmente liberade a pesar de esa historia, aunque elijan
permanecer en relaciones monégamas. Podemos liberarnos de la
limitacion y de las arbitrarias normas de género y las expectativas
no unicamente en nuestras relaciones romanticas, sino en el dia a
dia. La teoria queer nos da los espacios para transgredir y jugar con
el género, y cuestionar los limites de las politicas de identidad. La
sexualidad puede ser fluida y venir de muchas formas diferentes,
justo como pueden ser nuestras expresiones de género.

Queremos mas que una sola liberaciéon de clase. Queremos ser
liberades de las expectativas burguesas de que debemos casarnos,
que solo existe el binarismo de hombre y mujer en los rigidos roles
normativos, quienes pueden salir de manera mon6gama y expresar
su género de formas normativas y restrictivas. Deberiamos luchar
por la liberacion del género y por nuestres amigues y camaradas
género-Transgresivos, y luchar por la libertad de las expresiones
amorosas y sexuales consensuadas. Esta guerra no esta solo en las
calles. Esta en nuestros bafios, donde las personas transgénero y de
género no-normativo son vigiladas por gente que no reconoce las
identidades trans ni otras identidades de género no-normativas, ya
sea mediante el fortalecimiento de un sistema binario y cisgénero
e ignorando la fluidez de las identidades de género, o marginando
a la gente transgénero como «otro género». Estd en nuestras es-
tructuras familiares, que crean un orden burgués en nuestras vidas.
Esta en nuestra produccion de discursos alrededor de la sexualidad,
donde la sexualidad es vista como algo para ser estudiado bajo un
modelo occidental, biolégico y médico. Esta en nuestras reuniones
y movimientos, donde las voces que no pertenecen a hombres he-
terosexuales, bancos y cisgénero son marginadas. Debemos crear
nuevas y diferentes formas de vivir, permitiendo formas mas queer
de relacionarse y de ser.

La liberacion sexual parece diferente para cada individue. Segtin
mi experiencia, ser consensualmente atade por une amigue y azota-
de en un entorno negociado es liberador. Besar o abrazar a alguien

12

Intersecciones Anarquistas y Queer

Este articulo discute la relevancia de la teoria queer en la prac-
tica del anarquismo sexual y por qué los anarquistas deben criti-
car la monogamia obligatoria como un tipo de relaciéon. La teoria
queer se opone a la heteronormatividad y reconoce los limites de
las politicas de identidad. El término queer implica resistencia a lo
«normal», donde lo «normal» es lo que parece natural e intrinse-
co. La heteronormatividad es un término que describe una serie de
normas basadas en la suposicion de que todo el mundo es hetero-
sexual, de género masculino/femenino y monoégamo. A esto se le
afiade la supuesta e implicita permanencia y estabilidad de estas
identidades. La teoria queer también critica la homonormatividad,
en donde se espera que las relaciones no-heterosexuales se aseme-
jen a las heteronormativas, por ejemplo siendo género-normativas,
monodgamas y enraizadas en la posesion de una pareja. De esta for-
ma, la teoria y practica queer se opone a la expectativa de que todo
el mundo deberia tener un tipo de relacién mondgama, cisgénero!
y heterosexual.

En «Anarquismo, posestructuralismo y el futuro de las politicas
radicales», Saul Newman distingue al anarquismo de otras luchas
politicas radicales. Newman conceptualiza los movimientos antica-
pitalistas y anti-guerra emergentes que son «antiautoritarios y no
institucionales [...] como [...] luchas anarquistas».? Describe esos
movimientos como aquellos que «se oponen a la tendencia centrali-
zadora de muchas luchas radicales que tuvieron lugar en el pasado,
[...] estos no tienen como objetivo la incautaciéon del poder estatal
como tal, o el uso de los mecanismos e instituciones del Estado».3
El anarquismo es entendido aqui como la resistencia a la institu-

!Cisgénero es un término que se refiere a les individues que tienen una iden-
tidad de género que concuerda con el sexo que se les asigno al nacer. Por ejemplo,
una mujer cisgénero es una mujer a la que se le asign6é hembra al nacer y que se
identifica como mujer. Este término a veces es pensado como significado de «no
transgénero».

2Saul Newman, «Anarchism, Poststructuralism and the Future of Radical Po-
litics.» SubStance[36][2] (2007): 4.

*Ibid., 4



cionalizacién, jerarquia y la completa o parcial asimilacién politica
dentro del Estado.

Newman también cita a pensadores anarquistas como «Bakunin
y Kropotkin, quienes se negaron a ser engafiados por los tedricos
del contrato social, esos apologistas del Estado como Hobbes y Loc-
ke, quienes vieron la soberania como algo fundado por el consenso
racional y el deseo de escapar del Estado de naturaleza. Para Baku-
nin, esto era ficcién, un “engafio indigno”. [...] En otras palabras, el
contrato social es meramente una mascara para la ilegitimidad del
Estado; de hecho, la soberania se impuso violentamente a la gen-
te, en vez de emerger a través de su consentimiento racional».* El
describe la resistencia contra el Estado mediante el reconocimiento
de su ilegitimidad como una forma aparentemente elegida. De una
forma similar, la teoria queer puede actuar para criticar los discur-
sos biologicistas sobre el género y la sexualidad al decir que son
«naturales», seflalando las diversas formas en las que son concep-
tualizados e influenciados por los contextos histéricos y sociales. La
teoria queer afirma que la sexualidad, como categoria y forma de
identificacién, aunque pensada para ser «biolégicamente natural»,
esta en realidad construida socialmente.

Esto se demuestra viendo como llegaron a crearse, como cate-
gorias bioldgicas, «homosexual» y «sexo». A finales del siglo XIX,
el término «homosexual» emergié como una manera de definir la
identidad de aquelles que participaban en actos sexuales con per-
sonas del mismo sexo. La homosexualidad como término surgio
como una forma de definir la heterosexualidad, lo cual apunta a
su origen artificial y socialmente construido. Los discursos biologi-
cos y médicos sobre la sexualidad y el género han cambiado a lo
largo de la historia. En «EIl descubrimiento de los sexos», Thomas
Laqueur advierte como el sexo fue creado por razones politicas, y
no cientificas ni médicas «en algtin momento en el siglo XVIII».>
«Los drganos que habian compartido un nombre (ovarios y testicu-
los) fueron distinguidos lingiiisticamente. Los 6rganos que no se

*1bid., 6.
>Thomas Laqueur, Making Sex: Body and Gender from the Greeks to Freud
(Cambridge: Harvard University Press, 1990), 27.

instituciones, donde la expectacion y la presion para ajustarse a la
monogamia esta premiada con ganancias sociales y materiales. Es-
to no quiere decir que aquelles que eligen relaciones mondgamas
estén mas restringides que sus contrapartes poliamorosas. Una cri-
tica a las formas en las que la monogamia se ha hecho obligatoria
es muy diferente de juzgar las practicas romanticas/sexuales indi-
viduales.

El poliamor también puede desafiar las concepciones estatales
de posesion y propiedad. El matrimonio como una institucién se
inviste con nociones de la reproduccion heterosexual y del patriar-
cado. Se puede usar el trabajo de Sara Ahmed para ayudar ain mas
a conceptualizar el poliamor. Ella escribe: «De alguna forma, pen-
sar sobre las politicas de las lineas de vida nos ayuda a repensar la
relacion entre la herencia (las lineas que nos son dadas como punto
de llegada dentro del espacio familiar y social) y la reproduccién (la
exigencia de que devolvamos el don de esa linea mediante la am-
pliacion de la misma). No es automatico que reproduzcamos lo que
heredamos, o que siempre convirtamos nuestra herencia en pose-
siones. Debemos prestar atencién a la presion para hacer dichas
conversiones».'? Su analisis demuestra como el poliamor puede
desafiar las ideas de herencia y posesion. El poliamor, como forma,
permite una multiplicidad de compafieres y no es necesariamente
investido en la reproduccion sexual de la misma manera que lo pue-
de ser el matrimonio como institucion del Estado. De esta forma, el
poliamor puede interrumpir las practicas de la reproduccion y de
la herencia mediante la creacién de una nueva familia y de tipos de
relaciones no investidas en la posesion sexual y en formar parte de
las relaciones impuestas y supervisadas por el Estado.

Una llamada a la libertad sexual

Alguien podria preguntar, ;como es de relevante el poliamor pa-
ra mi si no estoy interesade en practicarlo?, ;Cual es el interés de
criticar la monogamia si estoy en una relacién mondgama satisfac-
toria? Trayendo la teoria queer a nuestras habitaciones y a las ca-

2Sara Ahmed. Queer Phenomenology: Orientations, Objects, Others. (Durham:
Duke UP, 2006), 17.

11



de las relaciones sociales y, considerablemente, desafiar al adoctri-
namiento normativo dentro de la constrictiva, limitada y jerarquica
cultura sexual de nuestra sociedad.

Poliamor como una forma de anarquia queer

El poliamor se refiere a la practica de, abierta y honestamente, te-
ner mas de una relacién intima simultdneamente con la conciencia
y el conocimiento de todes les participantes. Esto incluye relacio-
nes como el intercambio de pareja, les follamigues y las personas
en relaciones abiertas. El aspecto abierto y honesto del poliamor
apunta a las concepciones anarquistas de asociacién voluntaria y
apoyo mutuo. El poliamor también contempla el amor libre de una
forma que las concepciones mondgamas del Estado sobre la sexua-
lidad no permiten. Emma Goldman en «Matrimonio y amor» escri-
be: «El hombre ha comprado cerebros, pero todos los millones del
mundo han fracasado en comprar el amor. El hombre ha domina-
do los cuerpos, pero todo el poder de la Tierra no ha sido capaz de
dominar el amor. El hombre ha conquistado naciones enteras, pe-
ro todos sus ejércitos no pudieron conquistar el amor. [...] El amor
tiene el poder magico de hacer un rey de un mendigo. Si, el amor
es libre; no puede habitar en ninguna otra atmosfera. En libertad se
da asi mismo sin reservas, abundantemente, completamente».!!

En el amor libre residen las nociones anarquistas del apoyo mu-
tuo. Volviendo al punto anterior, el poliamor desafia la conceptua-
lizacién de la pareja de une como posesion o propiedad. En lugar
de tener la propiedad exclusiva de une compatiere, el poliamor per-
mite a las parejas compartir el amor con tantes comparieres como
acuerden tener. A diferencia de la monogamia obligatoria, el poli-
amor puede permitir mas de una pareja, lo cual puede desafiar a las
concepciones del Estado de lo que es una relaciéon natural/normal y
promulga una forma de relaciéon queer. La monogamia obligatoria
se puede referir a las relaciones que se producen en un contexto
donde hay presion para conformarse con la monogamia. La mono-
gamia obligatoria es un concepto omnipresente en nuestras leyes e

"Emma Goldman. Anarchism and Other Essays. 3rd ed. (New York: Mother
Earth Association, 1917), 93.

10

habian distinguido por un nombre (la vagina, por ejemplo) recibie-
ron uno».°

El orgasmo femenino y su papel en la concepcion, si es que tenia
alguno, fue también debatida como un asunto contemporaneo. La
diferencia sexual se convierte en una forma de articular una jerar-
quia de género donde las mujeres son vistas como inferiores a los
hombres. Este modelo de diferencia sexual es, segiin Laqueur, «tan
producto de la cultura como fue, y es, el modelo de sexo tinico».”
Esta transicion se demuestra en momentos como cuando las obser-
vaciones de Graaf produjeron la afirmacioén de que «los testiculos
femeninos, mas bien deberian ser llamados ovarios».® Los anato-
mistas del siglo XVIII también «realizaron ilustraciones detalladas
de un esqueleto explicitamente femenino para documentar el hecho
de que la diferencia sexual era mas profunda».’ En este modelo de
sexo Unico, el cuerpo masculino es la norma contra la que se com-
paran otros cuerpos. Este modelo problematicamente asume que
la diferencia biologica crea una diferencia «normal» a nivel social.
Sin embargo, Laqueur desestabiliza la idea del sexo como una cate-
goria «natural» que seflala las diferencias bioldgicas significativas,
y en su lugar postula que la construccién del sexo esta influenciada
y formada por la jerarquia de género y los impulsos politicos.

Politicas de clase y mas alla

La teoria queer desnaturaliza las jerarquias de género, sexualidad
e influencia politica, y es una valiosa herramienta para la practica
anarquista. La teoria queer cuestiona qué es «normal» y qué crea
diferencias jerarquicas entre nosotres, abriendo nuevos frentes de
lucha fuera de la politica de clases por si sola. De la teoria feminis-
ta emergi6 la idea de que el género es un constructo social y no
bioldgico, y por ello no es innato, natural, estable o esencial para
la identidad de alguien debido a su biologia. En lugar de eso, el gé-
nero es un producto de las normas sociales, del comportamiento

°Ibid., 27.
"Ibid., 29.
81bid., 44.
°Ibid., 31.



individual y del poder institucional. Los estudios de los gays y les-
bianas aportaron al discurso alrededor del género y la sexualidad
mediante la introduccién de la homosexualidad y las identidades
LGBT como areas por conquistar. Siguiendo el trabajo de la teoria
feminista y de los estudios de los gays y lesbianas, la teoria queer
entiende la sexualidad y los comportamientos sexuales como simi-
lares en lo que a construccion social se refiere, e historicamente
contingentes. La teoria queer tiene en cuenta una multiplicidad de
préacticas sexuales que desafian la heteronormatividad, como la no
monogamia, las relaciones BDSM y el trabajo sexual.

La teoria queer abre un espacio para criticar como nos relaciona-
mos entre nosotres socialmente de una forma distintivamente dife-
rente a la tipica practica anarquista. Donde el anarquismo clasico
estd mayoritariamente centrado en analizar las relaciones de poder
entre las personas, la economia y el Estado, la teoria queer entien-
de a la gente en relacion con lo normal y con lo anormal, creando
una infinidad de posibilidades para la resistencia. La teoria queer
busca quebrantar lo «normal» con el mismo impulso que les anar-
quistas realizan contra las relaciones de jerarquia, explotacion y
opresion. Podemos usar la teoria queer para conceptualizar nuevos
tipos de relaciones y relaciones sociales que resistan al patriarcado
y a otras opresiones mediante la creacion de una distintiva forma de
relacion social «anarquista queer». Teniendo en cuenta las formas
multiples y fluidas de identificarnos y relacionarnos sexualmente
que van mas alla de binarismo gay/hetero, la practica de une anar-
quista queer permite desafiar al Estado y al capitalismo, al igual
que desafiar a las opresiones sexuales y a las normas que estan con
frecuencia incrustadas en el Estado y en otras relaciones sociales
jerarquicas.

Anarquismo queer como una forma social

El rechazo queer de la institucioén del matrimonio se puede basar
en una oposicion anarquista a las formas de relaciones jerarquicas
y a la asimilacién del Estado. Une anarquista que cuida a les nifles
de alguien como alternativa a crear una familia puede ser enten-
dido como representacion de una relacion queer. Gustav Landauer

en «La revolucion y otros escritos» escribe que «El Estado es una
relacidén social; una cierta forma de personas relacionandose con
otras. Puede ser destruido mediante la creaciéon de nuevas relacio-
nes sociales; es decir, mediante personas relacionandose con otras
de forma diferente».!® Como anarquistas interesades y trabajando
en areas de politicas sexuales y luchando contra todas las opresio-
nes, podemos crear una nueva forma «anarquista queer» de relacio-
narnos que combine los conceptos anarquistas del apoyo mutuo, la
solidaridad y la asociacién voluntaria con un analisis queer de la
normatividad y el poder. Debemos esforzarnos en crear y aceptar
nuevas formas de relaciéon en nuestros movimientos anarquistas,
que aplasten al Estado y que luchen contra las opresiones dentro y
fuera de nuestros dormitorios.

Una forma por la que podemos relacionarnos socialmente con un
analisis queer es mediante la practica de alternativas a las concep-
tualizaciones heteronormativas de la sexualidad y al Estado exis-
tente. Podemos abrazar una multiplicidad de practicas sexuales, in-
cluyendo el BDSM, el poliamor y practicas queer heterosexuales
(no estableciéndolas como nuevas normas, sino como préacticas en-
tre muchas variedades que estan con frecuencia marginadas bajo
nuestros normativos entendimientos de la sexualidad). En las rela-
ciones poliamorosas, la practica de tener mas de una pareja desafia
a la monogamia obligatoria y a las concepciones del Estado sobre
lo que es una relacién social normal o apropiada. El poliamor es tan
solo una de las practicas que surgen cuando pensamos en tipos de
relacién que pueden (pero no automaticamente) encarnar distintos
aspectos queer y anarquistas. E1 BDSM permite la desestabilizacion
de las relaciones de poder, mediante la ejecucion y deconstruccion
de las relaciones de poder en la vida real en un establecimiento con-
sensual y negociado. Las practicas queer heterosexuales permiten
la fluidez del género y de las practicas sexuales dentro de las re-
laciones heterosexuales. A pesar de que la practica de estos tipos
de relacion por si solos no hacen a une revolucionarie, podemos
aprender de esas practicas como crear nuevas conceptualizaciones

YGustav Landauer, Revolution and Other Writings: A Political Reader, ed. and
trans. Gabriel Kuhn (Oakland: PM Press. 2010), 214.



