
Biblioteca anarquista
Anti-Copyright

Tomás Ibáñez
Adiós a la revolución

1984

Recuperado el 4 de mayo de 2015 desde invisiblesradio.blogspot.com
Ensayo presentado al seminario Qua le rivoluzione?, en el Convenio
Internacional de Estudios Sobre el Anarquismo, celebrado en Venecia

en 1984. Publicado en italiano por la revista Volontà Nº1/85, y en
castellano por Utopía Nº 6, Buenos Aires, 1986. Traducción de Carlos

Gioiosa.

es.theanarchistlibrary.org

Adiós a la revolución

Tomás Ibáñez

1984

¿Cuál es la relación que existe entre anarquismo por una parte y re-
volución social por otra? El movimiento anarquista ha dejado de lado
la pregunta hace mucho tiempo y, en cierto sentido, puede decirse que
el debate “revolución sí o no” es una controversia antigua o, si se pre-
fiere, una polémica para dinosaurios ideológicos, entre los cuales evi-
dentemente me incluyo. Yo sostengo que el concepto de revolución es
antitético o incompatible con el pensamiento anarquista por el hecho
mismo de ser portador de una serie de consecuencias o efectos que son
necesariamente liberticidas.

No se trata, sino más bien todo lo contrario, de poner en cuestión
el “deseo de revolución”, que constituye un elemento fundamental de
la sensibilidad social emancipadora y del pensamiento utópico. Los li-
bertarios y, con ellos, millones de personas, sueñan, más o menos va-
gamente, con un cambio social que desembocaría en una sociedad ra-
dicalmente diferente de la que conocemos. Este sueño constituye un
elemento del imaginario social desde el tiempo, no tan lejano, en que
se descubre que las formas sociales son formas socio históricas, o sea,
formas relativas, y que, por lo tanto, es concebible actuar sobre ellas
para modificarlas voluntariamente. Desear activamente vivir “en otro
lugar”, en relación con lo social-instituido que conocemos, constituye
ciertamente el imperativo de toda ética. No es por lo tanto el deseo de
revolución lo que debe ser cuestionado. Al contrario, el deseo de revolu-



ción constituye un elemento fundamental de todo pensamiento crítico
y es una parte indispensable de la utopía libertaria. Lo que en cambio
resulta seriamente problemático es el proyecto de revolución.

Vale decir, la elaboración política o estratégica del deseo de revolu-
ción, su traducción concreta en el nivel de una concepción y de una
práctica sociopolítica que se quiera libertaria. Lo que se presenta se-
riamente problemático es la constitución del deseo de revolución en un
proyecto racional, elaborado, articulado, que sirva de motor a la eficacia
de la acción individual y colectiva, ya que el deseo de revolución devie-
ne entonces, necesariamente, una empresa totalitaria e instrumento de
dominación.

¿Por qué el proyecto revolucionario se contrapone a lo que podría ser
considerado como la esencia misma del pensamiento anarquista? No se
trata de una pregunta ligada con el aspecto insurreccional o no de la re-
volución. En efecto, el recurso a la violencia constituye frecuentemente
la única vía válida de salida frente a ciertas situaciones y yo no soy de
aquellos que ven en el uso de la violencia una “tara” que desnaturali-
za irremisiblemente toda acción con miras emancipadoras. Es verdad
que los medios o los instrumentos utilizados jamás son neutros y que
el uso de la violencia implica necesariamente consecuencias específicas,
pero todos los medios que podamos utilizar están cargados de efectos
secundarios no deseados y no controlados. El anatema lanzado contra
la violencia de los dominados no parece justificable, a me-nos que se
dirija a una eventual “estrategia de la violencia” yen tal caso también
yo estaría de acuerdo. Más allá del aspecto insurreccional de la revolu-
ción, lo que es puesto en cuestión concierne a un problema fundamen-
tal, ligado con la lógica misma del concepto de revolución. Un análisis
histórico de la emergencia y desarrollo del concepto de revolución so-
cial nos mostraría hasta qué punto este concepto ha sido signado por
el modelo científico propio de la mecánica clásica y hasta qué punto es
tributario de la ideología cientificista, determinista y dominadora que
impregna el modelo ”científicogalileonewtoniano.”

Lappo Berti1 ha realizado este análisis en un axcelente artículo apa-
recido en la revista Aut-Aut, por lo que no trataré este punto en forma

1Berti, L.: “Rivoluzione o…?” en Aut-Aut, enero 1980, Milán.

2

bouquet armonioso y era efectivamente exaltante vivir luchando por la
revolución. Los anarquistas hemos estado entre los primeros en procla-
mar que el hombre debía habituarse a vivir sin Dios, aunque esto era
frustrante y difícil; hoy los anarquistas, y los hombres en general, deben
aprender a vivir abandonando la creencia en la revolución.

7



Y esto lleva también (pero es otra cuestión) a aceptar un modelo
de conocimiento de lo social basado sobre el control del objeto a
conocer, o sea, basado en ultimo término sobre el control social.

En definitiva, el pensamiento libertario no puede albergar en su seno
el concepto de revolución y debe inclusive abandonar el uso mismo
del término “revolución”. La actividad práctica de los libertarios puede,
eventualmente, desencadenar o provocar una revolución, pero nunca
como resultado de un proyecto racional y coherente. El “deseo derevo-
lución” y la “utopía” subyacentes en las prácticas libertarias constituyen
poderosos elementos de cambio social. Pueden forzar al sistema social
a reestructurarse sin que se sepa muy bien cómo y por qué. Por fortuna,
ni los libertarios ni ningún otro dominan lo suficiente los mecanismos
y las reglas sociales como para poderlos controlar y dirigir voluntaria-
mente su curso.

Para terminar, quisiera recordar que el anarquismo es un sistema en
devenir, un sistema esencialmente evolutivo, que en sus orígenes estaba
lleno de insuficiencias y de rasgos autoritarios, y todavía hoy continúa
teniéndolos. En una perspectiva de anarquismo crítico, se trata, por así
decir, de mejorar el anarquismo día tras día librándolo progresivamente
de sus contenidos autoritarios. Hoy el progreso del pensamiento anar-
quista pasa a través de tres condiciones fundamentales:

1. Abandonar explícitamente el concepto de revolución, proceder a
su crítica y sacar todas las consecuencias de este abandono.

2. Reconocer la imposibilidad de una sociedad privada de las rela-
ciones de poder y sacar también aquí las consecuencias.

3. Reconocer que no todas las finalidades positivas son necesaria-
mente compatibles entre sí2 y sacar las conclusiones.

UTOPÍA

Si lo que he dicho es cierto, es verdaderamente una lástima, ya que
era agradable soñar una sociedad sin poder, creer que todos los valo-
res que nos parecían positivos pudiesen organizarse en una especie de

2Pagés, R.: “La libertà, la guerra, la servitù” en Volontà.

6

detallada y me limitaré a señalar que el concepto de revolución ha sido
fundamentalmente útil, históricamente para los designios de la burgue-
sía y, más en general, para los proyectos de toda tentativa de poder
político.

Este aspecto por sí solo bastaría para proyectar una sombra de duda
sobre la pretendida pertinencia libertaria del concepto de revolución,
pero lo que importa es señalar otros aspectos y, para esto, es necesario
precisar algunas características de la idea de revolución. Una revolución
no se reduce ciertamente a una simple transformación de la sociedad;
es necesario especificar al menos cinco elementos suplementarios para
dar cuenta de ella:

1. Es una transformación relativamente brusca y rápida, sin lo cual
los términos “revolución” y “evolución” serían intercambiables.

2. Es una transformación radical, sin la cual se hablaría de un simple
reajuste o de “reforma” social.

3. Es una transformación orientada o finalista, ya que los liberta-
rios no son “democráticos” y no se satisfacen con la noción de
realización del deseo mayoritario de las personas y exigen que la
revolución, para ser “auténtica”, conforme sus propios criterios.

4. Es una transformación global, que concierne a toda la sociedad,
sin lo cual no se trataría sino de una prótesissocial local.

5. Por último, en el nivel de proyecto político, la revolución se con-
vierte necesariamente en un objetivo trascendente.

De hecho, los efectos atribuidos a su realización son suficientemente
importantes, porque este objetivo,la revolución, se ubica en un nivel
cualitativamente diferente de los otros objetivos, relegándolos a una
situación de subordinación jerárquica.

Si analizamos las diferentes consecuencias que derivan delas cinco ca-
racterísticas enunciadas, es fácil ver por qué la idea de revolución se ha-
ce incompatible con el anarquismo desde el momento en que ella tomó
la forma de un proyecto político, o sea, de un proyecto virtualmente rea-
lizable y que orienta la práctica social opositora de los libertarios.Muy
brevemente señalo tres de estas razones:

3



1. La idea de revolución, en cuanto a objetivo trascendente, supre-
mo, reintroduce necesariamente un elemento teológico en el pen-
samiento libertario. Este objetivo supremo vuelve legítimo el sa-
crificio del presente futuro, del tiempo concretamente vivido al
tiempo puramente ideal,para no hablar de otros sacrificios que se
extienden del autosacrificio militante al sacrificio ajeno, pasando
por el sacrificio (o la puesta entre paréntesis) de los “principios”.
Desde el momento en que hay un objetivo trascendente, un fin
supremo, un valor colocado en el tiempo futuro, todos los sacrifi-
cios están permitidos.
Si la revolución pudiese ser cumplida gracias a una estrategia,
cualquiera sea ella, no nos podríamos decir libertarios si no in-
tentáramos realizarla cueste lo que cueste. Los miles de muertos
que cotidianamente provoca la sociedad instituida, los innumera-
bles sufrimientos y humillaciones de cada momento, la injusticia
permanente, no nos dejarían elección. Si la revolución está ins-
crita como posible consecuencia de una estrategia, nada puede
justificar la renuncia a esta estrategia. La afirmación de que“el
fin no justifica los medios” pierde en este contexto todo significa-
do que no sea moralista y pío. ¿Qué importan las justificaciones
si el resultado constituye el fin de la barbarie?
Se trata ciertamente de un viejo debate, pero aquellos que creían
verdaderamente que la revolución pudiese ser una consecuencia
directa de sus acciones tenían razones para “despreciar” los “bue-
nos sentimientos” de los libertarios. Es efectivamente necesario
elegir entre la creencia en el proyecto revolucionario por una par-
te y “la ideología” libertaria por la otra.No se puede ser anarquista
y desarrollar un proyecto revolucionario, ya que éste niega el con-
junto de los valores libertarios. No haberlo comprendido ha con-
ducido a los libertarios de la primera mitad del siglo a increíbles
aporías, excavando un foso entre su práctica y su ideología.

2. La idea de revolución, en cuanto proyecto global y totalizante,
que concierne al conjunto de una sociedad dada, es necesariamen-
te un proyecto totalitario porque“anuda” en un mismo hato el
conjunto de las trayectorias individuales, subordinando lo parti-

4

cular a lo general.En efecto, la sociedad es un sistema, en el senti-
do fuerte del término; todas sus partes interactúan unas con otras
y están relacionadas. La sociedad esmás que la suma de las partes,
pero ella también es menos que la suma de sus partes, ya que por
el simple hecho de estar obligada en un sistema, cada parte sufre
las obligaciones que limitan las expresiones de sus propiedades.
El “proyecto revolucionario” comporta también un“proyecto de
sociedad”. No se trata de un simple proyecto negativo dirigido a
destruir lo social instituido, sino que comporta la propuesta de
un sistema social alternativo. En consecuencia, el proyecto revo-
lucionario se presenta como un diseño que afectará, lo quiera o
no, la existencia de cada una de las partes que componen la so-
ciedad, al margen de que estas partes quieran o no adaptarse al
proyecto de sociedad concebido por los “revolucionarios”. Un pro-
yecto de sociedad puede estar concebido demanera demaximizar
la libertad y la autonomía de cada elemento social, pero cada ele-
mento debe ser ajustable con el conjunto y este conjunto asegura
la compatibilidad ejerciendo sobre éste las operaciones materia-
les e ideológicas necesarias. El modelo de sociedad vehiculizado
por un proyecto revolucionario es, por lo tanto, un modelo para
todos.
Se puede dudar de que el fin de la acción libertaria sea el de pro-
mover un sistema social, cualquiera sea, en la medida en que, por
definición, este sistema será parcialmente forzado.

3. Por último, la idea de revolución implica la creencia en el determi-
nismo social, esto es, la creencia de que la sociedad es una especie
de máquina regida por leyes, sobre la cual se pueden aplicar al-
gunas acciones causales para producir efectos controlados y pre-
visibles. Sin esta creencia el “proyecto revolucionario” no tiene
sentido, ya que una estrategia solamente se puede elaborar sobre
la basado una relación causal entre las operaciones realizadas y
las consecuencias producidas o, por lo menos, en una convicción
en estos caracteres causales. Lo que lleva a ignorar simplemente
que la sociedad es un sistema autoorganizado y por lo tanto fuer-
temente impredecible en sus reacciones y en su funcionamiento.

5


