
Biblioteca anarquista
Anti-Copyright

Tomás Ibáñez
Adiós a la revolución

1984

Recuperado el 4 de mayo de 2015 desde
invisiblesradio.blogspot.com

Ensayo presentado al seminario Qua le rivoluzione?, en el
Convenio Internacional de Estudios Sobre el Anarquismo,

celebrado en Venecia en 1984. Publicado en italiano por la revista
Volontà Nº1/85, y en castellano por Utopía Nº 6, Buenos Aires,

1986. Traducción de Carlos Gioiosa.

es.theanarchistlibrary.org

Adiós a la revolución

Tomás Ibáñez

1984

¿Cuál es la relación que existe entre anarquismo por una parte
y revolución social por otra? El movimiento anarquista ha dejado
de lado la pregunta hace mucho tiempo y, en cierto sentido, pue-
de decirse que el debate “revolución sí o no” es una controversia
antigua o, si se prefiere, una polémica para dinosaurios ideológi-
cos, entre los cuales evidentemente me incluyo. Yo sostengo que el
concepto de revolución es antitético o incompatible con el pensa-
miento anarquista por el hecho mismo de ser portador de una serie
de consecuencias o efectos que son necesariamente liberticidas.

No se trata, sino más bien todo lo contrario, de poner en cues-
tión el “deseo de revolución”, que constituye un elemento funda-
mental de la sensibilidad social emancipadora y del pensamiento
utópico. Los libertarios y, con ellos, millones de personas, sueñan,
más o menos vagamente, con un cambio social que desembocaría
en una sociedad radicalmente diferente de la que conocemos. Este
sueño constituye un elemento del imaginario social desde el tiem-
po, no tan lejano, en que se descubre que las formas sociales son
formas socio históricas, o sea, formas relativas, y que, por lo tanto,
es concebible actuar sobre ellas para modificarlas voluntariamente.
Desear activamente vivir “en otro lugar”, en relación con lo social-
instituido que conocemos, constituye ciertamente el imperativo de
toda ética. No es por lo tanto el deseo de revolución lo que debe
ser cuestionado. Al contrario, el deseo de revolución constituye un



elemento fundamental de todo pensamiento crítico y es una par-
te indispensable de la utopía libertaria. Lo que en cambio resulta
seriamente problemático es el proyecto de revolución.

Vale decir, la elaboración política o estratégica del deseo de re-
volución, su traducción concreta en el nivel de una concepción y
de una práctica sociopolítica que se quiera libertaria. Lo que se pre-
senta seriamente problemático es la constitución del deseo de revo-
lución en un proyecto racional, elaborado, articulado, que sirva de
motor a la eficacia de la acción individual y colectiva, ya que el de-
seo de revolución deviene entonces, necesariamente, una empresa
totalitaria e instrumento de dominación.

¿Por qué el proyecto revolucionario se contrapone a lo que po-
dría ser considerado como la esencia misma del pensamiento anar-
quista? No se trata de una pregunta ligada con el aspecto insurrec-
cional o no de la revolución. En efecto, el recurso a la violencia cons-
tituye frecuentemente la única vía válida de salida frente a ciertas
situaciones y yo no soy de aquellos que ven en el uso de la violen-
cia una “tara” que desnaturaliza irremisiblemente toda acción con
miras emancipadoras. Es verdad que los medios o los instrumentos
utilizados jamás son neutros y que el uso de la violencia implica ne-
cesariamente consecuencias específicas, pero todos los medios que
podamos utilizar están cargados de efectos secundarios no desea-
dos y no controlados. El anatema lanzado contra la violencia de
los dominados no parece justificable, a me-nos que se dirija a una
eventual “estrategia de la violencia” yen tal caso también yo estaría
de acuerdo. Más allá del aspecto insurreccional de la revolución, lo
que es puesto en cuestión concierne a un problema fundamental,
ligado con la lógica misma del concepto de revolución. Un análisis
histórico de la emergencia y desarrollo del concepto de revolución
social nos mostraría hasta qué punto este concepto ha sido signado
por el modelo científico propio de la mecánica clásica y hasta qué
punto es tributario de la ideología cientificista, determinista y do-
minadora que impregna el modelo ”científicogalileonewtoniano.”

Lappo Berti1 ha realizado este análisis en un axcelente artículo
aparecido en la revista Aut-Aut, por lo que no trataré este punto

1Berti, L.: “Rivoluzione o…?” en Aut-Aut, enero 1980, Milán.

2

3. Reconocer que no todas las finalidades positivas son necesa-
riamente compatibles entre sí2 y sacar las conclusiones.

UTOPÍA

Si lo que he dicho es cierto, es verdaderamente una lástima, ya
que era agradable soñar una sociedad sin poder, creer que todos
los valores que nos parecían positivos pudiesen organizarse en una
especie de bouquet armonioso y era efectivamente exaltante vivir
luchando por la revolución. Los anarquistas hemos estado entre los
primeros en proclamar que el hombre debía habituarse a vivir sin
Dios, aunque esto era frustrante y difícil; hoy los anarquistas, y
los hombres en general, deben aprender a vivir abandonando la
creencia en la revolución.

2Pagés, R.: “La libertà, la guerra, la servitù” en Volontà.

7



entre las operaciones realizadas y las consecuencias produci-
das o, por lo menos, en una convicción en estos caracteres
causales. Lo que lleva a ignorar simplemente que la sociedad
es un sistema autoorganizado y por lo tanto fuertemente im-
predecible en sus reacciones y en su funcionamiento. Y esto
lleva también (pero es otra cuestión) a aceptar un modelo de
conocimiento de lo social basado sobre el control del objeto
a conocer, o sea, basado en ultimo término sobre el control
social.

En definitiva, el pensamiento libertario no puede albergar en su
seno el concepto de revolución y debe inclusive abandonar el uso
mismo del término “revolución”. La actividad práctica de los liber-
tarios puede, eventualmente, desencadenar o provocar una revolu-
ción, pero nunca como resultado de un proyecto racional y coheren-
te. El “deseo derevolución” y la “utopía” subyacentes en las prácti-
cas libertarias constituyen poderosos elementos de cambio social.
Pueden forzar al sistema social a reestructurarse sin que se sepa
muy bien cómo y por qué. Por fortuna, ni los libertarios ni ningún
otro dominan lo suficiente los mecanismos y las reglas sociales co-
mo para poderlos controlar y dirigir voluntariamente su curso.

Para terminar, quisiera recordar que el anarquismo es un sistema
en devenir, un sistema esencialmente evolutivo, que en sus oríge-
nes estaba lleno de insuficiencias y de rasgos autoritarios, y todavía
hoy continúa teniéndolos. En una perspectiva de anarquismo críti-
co, se trata, por así decir, de mejorar el anarquismo día tras día
librándolo progresivamente de sus contenidos autoritarios. Hoy el
progreso del pensamiento anarquista pasa a través de tres condicio-
nes fundamentales:

1. Abandonar explícitamente el concepto de revolución, proce-
der a su crítica y sacar todas las consecuencias de este aban-
dono.

2. Reconocer la imposibilidad de una sociedad privada de las
relaciones de poder y sacar también aquí las consecuencias.

6

en forma detallada y me limitaré a señalar que el concepto de re-
volución ha sido fundamentalmente útil, históricamente para los
designios de la burguesía y, más en general, para los proyectos de
toda tentativa de poder político.

Este aspecto por sí solo bastaría para proyectar una sombra de
duda sobre la pretendida pertinencia libertaria del concepto de re-
volución, pero lo que importa es señalar otros aspectos y, para esto,
es necesario precisar algunas características de la idea de revolu-
ción. Una revolución no se reduce ciertamente a una simple trans-
formación de la sociedad; es necesario especificar al menos cinco
elementos suplementarios para dar cuenta de ella:

1. Es una transformación relativamente brusca y rápida, sin lo
cual los términos “revolución” y “evolución” serían intercam-
biables.

2. Es una transformación radical, sin la cual se hablaría de un
simple reajuste o de “reforma” social.

3. Es una transformación orientada o finalista, ya que los liber-
tarios no son “democráticos” y no se satisfacen con la noción
de realización del deseo mayoritario de las personas y exigen
que la revolución, para ser “auténtica”, conforme sus propios
criterios.

4. Es una transformación global, que concierne a toda la socie-
dad, sin lo cual no se trataría sino de una prótesissocial local.

5. Por último, en el nivel de proyecto político, la revolución se
convierte necesariamente en un objetivo trascendente.

De hecho, los efectos atribuidos a su realización son suficiente-
mente importantes, porque este objetivo,la revolución, se ubica en
un nivel cualitativamente diferente de los otros objetivos, relegán-
dolos a una situación de subordinación jerárquica.

Si analizamos las diferentes consecuencias que derivan delas cin-
co características enunciadas, es fácil ver por qué la idea de revolu-
ción se hace incompatible con el anarquismo desde el momento en

3



que ella tomó la forma de un proyecto político, o sea, de un proyec-
to virtualmente realizable y que orienta la práctica social opositora
de los libertarios.Muy brevemente señalo tres de estas razones:

1. La idea de revolución, en cuanto a objetivo trascendente, su-
premo, reintroduce necesariamente un elemento teológico
en el pensamiento libertario. Este objetivo supremo vuelve
legítimo el sacrificio del presente futuro, del tiempo concre-
tamente vivido al tiempo puramente ideal,para no hablar de
otros sacrificios que se extienden del autosacrificio militante
al sacrificio ajeno, pasando por el sacrificio (o la puesta entre
paréntesis) de los “principios”. Desde el momento en que hay
un objetivo trascendente, un fin supremo, un valor colocado
en el tiempo futuro, todos los sacrificios están permitidos.
Si la revolución pudiese ser cumplida gracias a una estrate-
gia, cualquiera sea ella, no nos podríamos decir libertarios si
no intentáramos realizarla cueste lo que cueste. Los miles de
muertos que cotidianamente provoca la sociedad instituida,
los innumerables sufrimientos y humillaciones de cada mo-
mento, la injusticia permanente, no nos dejarían elección. Si
la revolución está inscrita como posible consecuencia de una
estrategia, nada puede justificar la renuncia a esta estrategia.
La afirmación de que“el fin no justifica los medios” pierde
en este contexto todo significado que no sea moralista y pío.
¿Qué importan las justificaciones si el resultado constituye
el fin de la barbarie?
Se trata ciertamente de un viejo debate, pero aquellos que
creían verdaderamente que la revolución pudiese ser una
consecuencia directa de sus acciones tenían razones para
“despreciar” los “buenos sentimientos” de los libertarios. Es
efectivamente necesario elegir entre la creencia en el proyec-
to revolucionario por una parte y “la ideología” libertaria por
la otra.No se puede ser anarquista y desarrollar un proyecto
revolucionario, ya que éste niega el conjunto de los valores
libertarios. No haberlo comprendido ha conducido a los li-
bertarios de la primera mitad del siglo a increíbles aporías,
excavando un foso entre su práctica y su ideología.

4

2. La idea de revolución, en cuanto proyecto global y totalizan-
te, que concierne al conjunto de una sociedad dada, es ne-
cesariamente un proyecto totalitario porque“anuda” en un
mismo hato el conjunto de las trayectorias individuales, su-
bordinando lo particular a lo general.En efecto, la sociedad es
un sistema, en el sentido fuerte del término; todas sus partes
interactúan unas con otras y están relacionadas. La sociedad
es más que la suma de las partes, pero ella también es menos
que la suma de sus partes, ya que por el simple hecho de estar
obligada en un sistema, cada parte sufre las obligaciones que
limitan las expresiones de sus propiedades. El “proyecto revo-
lucionario” comporta también un“proyecto de sociedad”. No
se trata de un simple proyecto negativo dirigido a destruir lo
social instituido, sino que comporta la propuesta de un siste-
ma social alternativo. En consecuencia, el proyecto revolucio-
nario se presenta como un diseño que afectará, lo quiera o no,
la existencia de cada una de las partes que componen la so-
ciedad, al margen de que estas partes quieran o no adaptarse
al proyecto de sociedad concebido por los “revolucionarios”.
Un proyecto de sociedad puede estar concebido demanera de
maximizar la libertad y la autonomía de cada elemento social,
pero cada elemento debe ser ajustable con el conjunto y este
conjunto asegura la compatibilidad ejerciendo sobre éste las
operaciones materiales e ideológicas necesarias. El modelo
de sociedad vehiculizado por un proyecto revolucionario es,
por lo tanto, un modelo para todos.
Se puede dudar de que el fin de la acción libertaria sea el de
promover un sistema social, cualquiera sea, en la medida en
que, por definición, este sistema será parcialmente forzado.

3. Por último, la idea de revolución implica la creencia en el
determinismo social, esto es, la creencia de que la sociedad
es una especie de máquina regida por leyes, sobre la cual se
pueden aplicar algunas acciones causales para producir efec-
tos controlados y previsibles. Sin esta creencia el “proyecto
revolucionario” no tiene sentido, ya que una estrategia sola-
mente se puede elaborar sobre la basado una relación causal

5


