Anarkistinen kirjasto

Anti-Copyright

Ari Hirvonen
Anarkismi: valtion ja lain tuolle puolen?
2007

Hirmanmaa, Marja ja Markku Mattila (toim.) Anarkismi,
avantgarde, terrorismi. Muutamia strategioita jarjestyksen
horjuttamiseksi. Gaudeamus, Helsinki, s. 17-63
Kirjoittaja Ari Hirvonen on OTT, oikeusteorian ja oikeusfilosofian
dosentti, yliopistonlehtori, Rikos- ja prosessioikeuden seka
oikeuden yleistieteiden laitos, Helsingin yliopisto.

fi.theanarchistlibrary.org

Anarkismi: valtion ja lain tuolle
puolen?

Ari Hirvonen

2007






Contents

Kaaos jarjestyksen tuollapuolen . . . . . ... ... ... 5
Anarkia haasteena valtio- ja oikeusjarjestykselle . . . . . 10
Luonnollinen sosiaalisuus ja yhteisollisyys . . . . .. .. 16
Vapauden johtotdhti . . . . . ... ... ... ... ..., 21
Valtion mahdin kritiikki . . . . ... ... ... ... .. 26
Autonomiset yhteisot valtion tuolla puolen . . . . .. .. 29
Marx ja Bakunin kohtaavat . . . . . ... ... ... ... 32
Negaatio . . ... ... .. ... ... ... ... ... 40
Valtion ja lain tuolle puolen? . . . . ... .. ... .... 46
Kirjallisuus . . . .. ... . ... ... . ... 48



Newman, Saul (2001). From Bakunin to Lacan: Anti Authoritari-
anism and the Dislocation of Power. Lanham, Maryland: Lexinton
Books.

Nozick, Robert (1974). Anarchy, State, and Utopia. New York: Ba-
sic Books.

Platon (1999). Protagoras. Suom. Kaarle Hirvonen. Teoksessa Pla-
ton: Teokset I. Helsinki: Otava, 213-276.

Proudhon, Pierre-Joseph (1867). Qu’est-ce que la propriété? Paris:
Librairie International (ransk. alkuteos 1841).

- (1869). La querre et la paix. Paris: Librairie International (ransk.
alkuteos 1861).

Rothbard, Murray (1978). For a New Liberty: The Libertarian Man-
ifesto. New York: Collier Books.

Russell, Bertrand (1949). VIITE PUUTTUU KIRJASTA

- (1995). Political Ideals. Teoksessa The Collected Papers of
Bertrand Russell. Vol. 14. Pacifism and Revolution. Toim. Richard A.
Rempel. London & New York: Routledge, 227-236 (engl. alkuteos
1916).

Sheehan, Sean M. (2003). Anarchism. London: Reaktion Books.

Sorel, Georges (1936). Réflexions sur la violence. Paris: Marcel Riv-
iére (ransk. alkuteos 1908).

Stammler, Rudolf (1922). Lehrbuch der Rechtsphilosophie. Berlin
& Leipzig: Walter de Gruyter & Co.

Stirner, Max (1845). Der Einzige und sein Eigentum. Leipzig: Ver-
lag von Otto Wigaut (ilm. alun perin 1844).

Tolstoi, Leo (1908). En voi vaieta! (Kuolemanrangaistuksen jo-
hdosta). Suom. Vihtori Kosonen. URL http://cc.joensuu.fi/~jnsoa/
kokoelma/ttolstoi2.html

Trotsky, Leon (1973). Revolution Betrayed: What is the Soviet
Union and Where Is It Going?. Kaant. Max Eastman. Atlanta, GA:
Pathfinder (venal. alkuteos 1937).

Woodcock, George (1977). Anarchism: A Historical Introduction.
Teoksessa George Woodcock (toim.): The Anarchist Reader. Has-
socks: Harvest Press, 11-56.

53



Lenin, V.I. (1975). Valtio ja vallankumous: marxilaisuuden oppi
valtiosta ja proletariaatin tehtdvit. Suomennos. Moskova: Kustan-
nusliike Edistys (venil. alkuteos 1917).

Locke, John (1995). Tutkielma hallitusvallasta: Tutkimus poliit-
tisen vallan oikeasta alkuperdstd ja sen laajuudesta ja tarkoituk-
sesta. Suom. Mikko Yrjonsuuri. Helsinki: Gaudeamus (engl. alku-
teos 1690).

Malatesta, Errico (1921). Further Thoughts on the Question
of Crime. Umanita Nova, No.134. URL http://www.marxists.org/
archive/malatesta/1921/09/crime.htm (13.12.2005) (ital. alkuteos
1921).

- (1974). Anarchy. Kaant. Vernon Richards. London: Freedom
Press (ital. alkuteos 1907).

Marx, Karl (1973a). Marx — Friedrich Boltelle. Teoksessa Karl
Marx & Friedrich Engels: Valitut teokset 2. Suomennos. Moskova:
Kustannusliike Edistys, 384-386 (paiv. 23.11.1871).

- (1973b). Reunahuomautuksia Saksan tyovienpuolueen ohjel-
maan. Teoksessa Karl Marx & Friedrich Engels: Valitut teokset 3.
Suomennos. Moskova: Kustannusliike Edistys, 9-24 (saks. kasikirj.
1875)

- (1973c). Bakuninin kirjasta ‘Valtiolaitos ja anarkia’ tehdyista
muistiinpanoista. Teoksessa Karl Marx & Friedrich Engels: Valitut
teokset 2. Suomennos. Moskova: Kustannusliike Edistys, 371-375
(saks. kasikirj. 1874-1875).

Marx, Karl & Friedrich Engels (1978). Kommunistisen puolueen
manifesti. Teoksessa Karl Marx & Friedrich Engels: Valitut teokset
kuudessa osassa, osa 2. Suom. Antero Tiusanen ym. Moskova: Kus-
tannusliike edistys, 319-371 (saks. alkuteos 1848)

May, Todd (1994). The Political Philosophy of Poststructuralist An-
archism. University Park, PA: Pennsylvania State University Press.

- (1997). Reconsidering Difference: Nancy, Derrida, Levinas, and
Deleuze. University Park, PA: Pennsylvania State University Press.
Merry, Sally Engle (1991). Law and Colonialism. Law and Society
Review 25, 889-992.

52

Kaaos jarjestyksen tuolla puolen

“SIINA, MINKA OLEN JO KIRJOITTANUT, olen jo riittavésti
todistanut, ettd pelkka luonnon tila, siis absoluuttisen vapauden
tila, jossa ei ole suvereeneja eiké alamaisia, on anarkiaa ja sotati-
laa” (Hobbes 1999, 300). Ndin Thomas Hobbes mairittda anarkian
ainaisen pelon ja vikivaltaisen kuoleman vaaran tilaksi, jossa “ih-
misen elimi on yksindinen, kurja, hiijy, raaka ja lyhyt” ja jossa
vallitsee kaikkien sota kaikkia vastaan. Missé ei ole yhteistd val-
taa, siella ei ole lakia; missi ei ole lakia, siella ei ole epdoikeuden-
mukaisuutta, koska pakko ja petos ovat kardinaalihyveiti. Luon-
nonlait kuitenkin ohjaavat ihmisia valttim&é4n anarkiaa, ja jarki ke-
hottaa ihmisia tekeméan keskendén yhteiskuntasopimuksen, jossa
he luovuttavat oikeutensa valtiolliselle vallalle. Suvereenin valta
on ehdoton.! (Mt., 123-24.)

John Lockelle ihmiset ovat luonnontilassa vapaita ja oikeutet-
tuja toimimaan haluamallaan tavalla. Koska ihmiselld on kuitenkin
jarki, niin luonnontilassa vallitsevat universaalisti sitovat luon-
nonlait, jotka kieltavit loukkaamasta kenenkéén elamaa, terveytts,
vapautta tai omaisuutta, koska kaikki ovat tasa-arvoisia ja riip-
pumattomia. Vaikka luonnontila on rauhan, hyvin tahdon, molem-
minpuolisen avunannon ja huolenpidon tila, niin se on kuitenkin
epivakaa ja vaarallinen. Luonnonlain mukaisten luonnollisten
oikeuksien varalta ei nimittdin ole sanktioita eikid niistd p#it-
tavia auktoritatiivisia tuomareita. Vaaryyksien oikaisemiset saat-
tavat siksi johtaa loputtomaan kostokierteeseen ja pysyvadn so-

'Yhteiskuntasopimusteorioiden taustana on modernin suvereenin alueel-
lisen valtion synty. Yhtena kulminaatiopisteena eurooppalaisen valtion kehityk-
sessd oli vuoden 1648 Westfalenin rauha. Juuret ajatukselle 16ytyvit jo anti-
ikin Kreikasta. Esimerkiksi Platonin Protagoraan myytti valtion synnysti ker-
too, kuinka aluksi ihmisten turvaa ja puutteen torjumista varten muodosta-
mat yhteisot hajoavat, koska ihmiset toistuvasti sortuvat tekemain vadryytta
toisilleen. Heill4 ei ollut viela valtio- tai yhteiskuntataitoa. Siksi Zeus ldhetti Her-
meen tuomaan ihmisille hdpedn ja oikeuden tuntoa, joiden ansiosta voitiin luoda
vakaat ja jarjestaytyneet yhteiskunnalliset olot. (Protagoras, 320d—322d, 326c)



tatilaan. Tarvitaan velvoittava oikeusjérjestys, auktoriteetin omaa-
vat tuomarit ja julkinen toimeenpanovalta, mink4 vuoksi ihmiset
tekevat yhteiskuntasopimuksen valtion perustamisesta. (Locke
1995.) Samansuuntaisesti Immanuel Kant katsoo jarjen vaativan
luonnontilan hylkdamistd, koska oikeudettomuuden tilassa kiisto-
jen ratkaisemiseksi ei ole toimivaltaista tuomaria, jonka puoleen
kaantyd lainvoimaisen tuomion saamiseksi. Siksi on siirryttava
oikeuden tilaan, missd ihmiset yhdistyvit keskendan alistumalla
julkisoikeudelliselle ulkoiselle pakolle. T4ssé tilassa oikeudet ja va-
paudet tulevat suojelluksi ja niiden takeena on laillinen oikeudelli-
nen pakko. (Kant 1991, 161-163.)

Yhteiskuntasopimusteorian perinteessd anarkialla tarkoitetaan
sellaista asioiden jarjestystd, joka vallitsee ennen yhteiskunta-
sopimusta. Olipa tdma historiallinen tosiasia, myyttinen kertomus,
juridinen fiktio tai hypoteettinen olettamus, niin se oikeuttaa siir-
tymisen valtiolliseen oikeusjirjestykseen ja osoittaa, miksi ja milld
edellytyksilla rationaalisten ihmisten tulisi hyvéksya oikeudelli-
nen pakkojarjestys.

Luonnontilan oikeuttavasta vaikutuksesta mainittakoon tassa
esimerkkeini vield kolonialismi ja hajonneet valtiot. Siirtomaiden
valloitus ja kontrolli oikeutettiin muun muassa silld, ettd en-
nen imperiumin tuomaa juridis-poliittista jarjestysté siirtomaissa
vallitsi anarkia, jossa alkuasukkaat sinnittelivit vailla lakeja
kaaoksessa, kurjuudessa, noituudessa ja terrorissa (ks. esim. Fitz-
patrick 1992, 108; Merry 1991). Vastaavankaltaisen primitiivisen
anarkian tilan mahdollisuus vaanii jatkuvasti siini, etta valtiollinen
oikeusjirjestys hajoaa tai menettad tehokkuutensa ja/tai hyviksyt-
tdvyytensid, jolloin valta siirtyy keskendin taisteleville ryhmit-
tymille. Tasta seuraa kaikkien sota kaikkia vastaan. Uuskanti-
laiselle oikeusteoreetikolle Rudolf Stammlerille anarkia merkitsi
sekasotkuun ja epéjirjestykseen ajautunutta oikeustilaa (Rechtszu-
stand), jossa saadanniiselld oikeudella ei ole riittdvaa voimaa aset-

Engels, Friedrich (1973a). Kirje Theodor Cunolle. Teoksessa Karl
Marx & Friedrich Engels: Valitut teokset 2. Suomennos. Moskova:
Kustannusliike Edistys, 386-391 (paiv. 24.1.1872).

- (1973b). Asuntokysymyksesta. Teoksessa Karl Marx &
Friedrich Engels: Valitut teokset 2. Suomennos. Moskova: Kustan-
nusliike Edistys, 268-340 (saks. alkuteos 1887, 2. painos).

- (1973c). Johdanto. Karl Marx, Kansalaissota Ranskassa. Teok-
sessa Karl Marx & Friedrich Engels: Valitut teokset 2. Suomennos.
Moskova: Kustannusliike Edistys, 158—168 (saks. alkuteos 1891).

Fitzpatrick, Peter (1992). The Mythology of Modern Law. London:
Routledge.

Guérin, Daniel (1970). Anarkismi. Suom. Outi Nyytaja. Helsinki:
Weilin+Go66s (ransk. alkuteos 1969).

Hegel, GWF. (1994). Oikeusfilosofian pddpiirteet eli luon-
nonoikeuden ja valtiotieteen perustelut. Suom. Markus Wahlberg.
Oulu: Kustannus Pohjonen (saks. alkuteos 1820).

Hobbes, Thomas (1999). Leviathan eli kirkollisen ja valtiollisen
yhteiskunnan aines, muoto ja valta. Suom. Tuomo Aho. Tampere:
Vastapaino (engl. alkuteos 1651).

Jefferson, Thomas (1984). Notes on the State of Virginia. New York:
Library of America (engl. alkuteos 1781-1782).

Kant, Immanuel (1991). Die Metaphysik der Sitten. Werkausgabe
Bd VIL Frankfurt am Main: Suhrkamp (saks. alkuteos 1797).

Kelsen, Hans (1928). Die Philosophischen Grundlagen der Natur-
rechtslehre und des Rechtspositivismus. Charlottenburg: Pan-Verlag
Rolf Heise.

- (1968). Puhdas oikeusoppi. Toinen kokonaan uudistettu painos.
Suom. Olli Nikkola. Helsinki: WSOY (saks. alkuteos 1960).

Kropotkin, Pjotr (1943). The State: Its Historic Role. Kééant. Vernon
Richards. London: Freedom Press (ransk. alkuteos 1911).

Kumm, Bjoérn (2003). Terrorismens historia. Lund: Historiska me-

dia.

51



- (1977a). The Confession on Mikahil Bakunin: With the Marginal
Comments of Tsar Nicholas I. Kaant. Robert C. Howes. Ithaca, NY:
Cornell University Press (kasikirj. 1851, ilm. vendj. 1919).

- (1977b). Gud och staten. Stockholm: Federativ (ransk. alkuteos
1882).

- (1986). Bakunin suomalaisille isinmaanystaville, Tukholma 25.
huhtikuuta 1863. Suom. Asko Lehtonen. Teoksessa Pentti Airas:
Anarkismin ideologia ja terrori. Rovaniemi: Pohjois-Suomen Histo-
riallinen Yhdistys, 211-218 (ransk. alkuteksti paiv. 25.4.1863).

- (1990). Statism and Anarchy. Kaant. Marshall S. Shatz. Cam-
bridge: Cambridge University Press (ilm. venaj. 1873).

- (1996). Dieu et I’Etat. Paris: Editions Mille et nuit (ransk. alku-
teos 1882).

Benjamin, Walter (1977). Zur Kritik der Gewalt. Teoksessa W.
Benjamin: Gesammelte Schriften IL1. Toim. Rolf Tiedemann & Her-
mann Schweppenhéuser. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 179-203
(ilm. alun perin 1921)

Bentham, Jeremy (1843a). Leading Principles of a Constitutional
Law, For Any State. Teoksessa The Works of Jeremy Bentham. Vol. 2.
Toim. John Bowring. Edinburgh: Simpkin, Marshall & Co., 267-274
(ilm. alun perin 1823).

- (1843b). Anarchical Fallacies. Teoksessa The Works of Jeremy
Bentham. Vol. 2. Toim. John Bowring. Edinburgh: Simpkin, Mar-
shall & Co., 489-534 (ilm. alun perin 1816).

Call, Lewis (1998). Locke and Anarchism: The Issue of Consent.
Anarchist Studies 6:1, 3-19.

Colombo, Eduardo (1998). Anarchisme, obligation so-
ciale et devoir d’obeissance. Réfractions 2. URL http://refrac-
tions.plusloin.org/ (2.12.2005).

Donzelot, Jacques (1979). The Poverty of Political Culture. Ideol-
ogy and Consciousness 5, Spring, 73-386.

Dupuis-Déri, Francis (2005). Anarchy in Political Philosophy. An-
archist Studies. 13: 1, 8-23.

50

taa itsedin voimaan (Stammler 1922, 91).? Siirtyminen pois anarki-
asta saattaa johtaa siihen, ettd vahvin taho ottaa kisiinsd ehdot-
toman vallan, jolloin sen tahdosta tulee ainoa laki. Poliittista ab-
solutismia voi vield tukea filosofinen, ideologinen tai uskonnolli-
nen metafyysinen absolutismi, joka oikeuttaa tyrannian jollakin
korkeimmalla hyvall4.?

Myos sopimusteoriat hylkdavd Jeremy Bentham pitda poliit-
tista auktoriteettia, joka merkitsee valtaa vaikuttaa toisten tahtoon
ja kayttaytymiseen, valttamattomyytena takaamaan yhteiskunnal-
lista jérjestystd. Hallintoa ei voi harjoittaa ilman pakkoa eikd
pakkoa tuottamatta onnettomuutta. (Bentham 1843a.) Jos ei ole hal-
litusta, ei ole lakeja, ja jos ei ole lakeja, ei ole oikeuksia, turval-
lisuutta eiké vapautta, misti empiirisen todistuksen tarjoavat 1700-
luvun “alkukantaiset” yhteisot. Siksi hdn tuomitsee jyrkasti Ran-
skan vallankumouksen ihmisoikeuksien julistuksen. Ainoastaan
lait voivat luoda oikeuksia, ja koska lait ovat suvereenin kaskyja,
niin tarvitaan hallitusta. Luonnolliset oikeudet ovat puujaloille pe-
rustettua holynpolya. Koska ihmisten toimintaa motivoi itsekkyys,

*Voidaan my®s ajatella, etta vallankumouksessa uusi perustuslaki itse asiassa
syntyy anarkian tilassa, mika tila sitten tukahdutetaan tai kitketadn syntyneen
uuden oikeusjarjestyksen normien alle. Mutta samalla se saattaa jadda elamaan
oikeusjérjestyksen kétkoissd, jolloin se on oikeudessa piileva negaation ja katkok-
sen mahdollisuus. Vallankumouksen ja anarkian tila saattaa olla valtio- ja oikeus-
opille peili, josta se nikee valtion perustan.

*Lain tuolla puolen uhkaavasta absolutismista tarjoaa mallin Sigmund
Freudin teoretisoima myytti alkulaumasta. Sen mukaan despoottinen isé hallitsi
lauman muita jasenia taysin absoluuttisesti, kunnes pojat liittoutuivat keskenaan
ja murhasivat isédnsa. Freudille yhteiskunta perustuu kanssarikollisuuteen, silla
jotteivit pojat padtyisi keskindiseen, lauman lopulta tuhoavaan sotaan, he pait-
tivat kahdesta kiellosta: isdn sijaan tulleen toteemieldimen surmaamisen kiellosta
ja insestikiellosta. Ndin murhaa seuraava lain asettaminen muodostaa yhteiskun-
nallisen organisoitumisen perustan. (Freud 1989). Russell tulee ldhelle Freudia.
Héanen mukaansa yksilon tai ryhmén pakottaminen voimakeinoilla on kylla it-
sessain enemman tai vihemman haitallista. Se, ettei valtion hallintoa olisi, ei
kuitenkaan poista valtaa ihmisten vélisistd suhteista. Seurauksena olisi vain
voimakkaimpien ja vikivaltaisimpien saalistusviettien omaavien valta. (Russell
1995, 234.)



niin lakien rajoittamaton, luonnollinen ja synnynniinen vapaus
johtaisi anarkiaan. Itse asiassa universaalit luonnolliset oikeudet
ovat anarkismin tyokaluja, joilla ihmisia kiihotetaan kaikkien hal-
litusten ja lakien vastaisuuteen ja kumouksellisuuteen. Toisin kuin
rationaalinen lakien arvioija, joka vaatii epatyydyttavéan lain ku-
moamista, anarkisti kiistd4 kaikkien lakien pétevyyden seka aset-
taa oman tahtonsa ja halunsa laiksi, jonka edessi koko ihmiskun-
nan tulisi kumartaa, kutsuen vieldpa ihmiskuntaa nousemaan mas-
sana vastustamaan lakeja. (Bentham 1843b.)

“Oikeus on pakon jarjestys, ja pakkojarjestykseni se on
kehityssuunnaltaan turvallisuus-, siis rauhanjarjestys” (Kelsen
1968, 43). Nain oikeuden merkityksen yhteiskunnassa kiteytti
puolestaan yksi viime vuosisadan merkittdvimmistd oikeusti-
eteilijoistd, oikeuspositivisti Hans Kelsen. Hinen mukaansa
oikeusjarjestys seka konstituoi oikeusyhteison ettd rauhoittaa sen.
Kollektiivisen turvallisuuden vahimmaismaira vallitsee silloin,
kun oikeusjarjestys perustaa yhteisolle pakkomonopolin, vaikka
kyseessa olisi viela desentralisoitu pakkomonopoli, jossa vallitsee
edelleen omankadenavun periaate. Toisaalta téllaisella oikeuske-
hityksen alkuasteella voi tuskin Kelsenin mukaan vakavasti
puhua oikeusyhteison suhteellisestakaan rauhoittuneisuudesta.
Varsinaisesta kollektiivisesta turvallisuudesta, viakivallalta suo-
jaamiselta, voidaan puhua vasta kun oikeusyhteisén “pakkomo-
nopoli on saavuttanut vahimmaismaaran sentralisaatiota, niin etti
omankéddenapu on ainakin periaatteessa hylatty”. Oikeusjarjestys
ei ndin ollen sulje pois vékivaltaa yhteiskunnasta, vaan ainoas-
taan maarad ne ehdot, joiden vallitessa vikivaltaa voidaan kayt-
tid, sekd ne yksilot, joilla on toimivalta kiyttdd voimaa. Kelse-
nille oikeus ei ole “sellainen pakoton jérjestys, jollaista utooppinen
anarkismi vaatii” (mt., 42-43).* Samassa hengessi Bertrand Russell

“Kelsenin mairitelma on muodollinen eiki se arvota oikeusjirjestyksis
niiden taloudellisen, ideologisen tai poliittisen jérjestelmén tai niiden val-
tiomuodon perusteella. Jopa diktatuurit ja totalitaristiset jarjestelmét voivat
olla oikeusjarjestyksid, jos vain ne ovat tehokkaita pitiméén yll4 edes jonkin-

- (1895¢). Dieu et I’état. Extrait du manuscrit inédit. Teoksessa M.
Bakounine: OEuvres I Toim. Max Nettlau. Paris: P.V. Stock Editeur,
261-326 (ransk. kasikirjoitus 1870-1872).

- (1965a). Lettre au journal la Liberté, de Bruxelles. Teok-
sessa Archives Bakounine II. Michel Bakounine et les conflits dans
PInternationale 1872. Toim. Arthur Lehning. Leiden: E. J. Brill, 145-
168 (ransk. kisikirj. 1872).

- (1965b) Ecrit contre Marx. Teoksessa Archives Bakounine II.
Michel Bakounine et les conflits dans I’Internationale 1872. Toim.
Arthur Lehning. Leiden: E. J. Brill, 169-219 (ransk. késikirj. 1872).

- (1974a). Quelques paroles a mes jeunes fréres en Russie. Teok-
sessa Archives Bakounine V. Michel Bakounine et ses relations slaves
1870-1875. Toim. Arthur Lehning. Leiden: E. J. Brill, 5-16 (ilm. alun
perin 1869).

- (1974b). Lettres sur le mouvement révolutionnaire en Russie, 8
avril 1870. Teoksessa Archives Bakounine V. Michel Bakounine et ses
relations slaves 1870—-1875. Toim. Arthur Lehning. Leiden: E. J. Brill,
105-121 (ilm. alun perin 1870).

- (1974c). Nécrologie d’Alexandre Herzen. Teoksessa Archives
Bakounine V. Michel Bakounine et ses relations slaves 1870—1875.
Toim. Arthur Lehning. Leiden: E. J. Brill, 17-23 (ilm. alun perin
1870).

- (1974d). Programme de la Fraternité internationale. Teoksessa
Archives Bakounine V. Michel Bakounine et ses relations slaves 1870—
1875. Toim. Arthur Lehning. Leiden: E. J. Brill, 182-197 (ransk.
kasikirj. 1872)

- (1974e). Lettre au ‘Bulletin de la Fédération Jurassienne’. Teok-
sessa Archives Bakounine V. Michel Bakounine et ses relations slaves
1870-1875. Toim. Arthur Lehning. Leiden: E. J. Brill, 233-235 (ilm.
alun perin 1873).

- (1974f). Le socialisme révolutionnaire en Russie. Teoksessa
Archives Bakounine V. Michel Bakounine et ses relations slaves 1870—
1875. Toim. Arthur Lehning. Leiden: E. J. Brill, 237-246 (ransk
kasikirj. 1875).

49



taipumus uusien ehdottomien perustojen, totuuksien ja jérjestys-
ten hakemiseen, vaikka ndmai olisivat valtion ja lain jarjestyksen
tuolla puolen ihmisten luonnollisessa sosiaalisuudessa ja sen pe-
rustalta kehkeytyvissi aidossa ja todellisessa yhteisossd. Kun tima
todellisen yhteison idea ja olemus maaritell4én sellaisesta moraalis-
esta ja rationaalisesta vastarinnan paikasta, jota valta ei ole turmel-
lut, niin anarkismi nayttaa puhuvan ja toimivan puhtaasta totuu-
den ja vallankumouksen tapahtumisen paikasta kasin. (Vrt. New-
man 2001, 39-41.) Juuri tdhéan sisaltyy riski siitd, ettd anarkismi
kritiikkina ja katkoksena muuttuu yleispatevin normin, uuden in-
himillisyyden, vapauden ja yhteiséllisyyden lain, asettamiseksi. Ja
samalla Bakuninin ajattelu panee hanakasti vastaan sitd, ettd se
asettuisi tai olisi asetettavissa tillaiseen asemaan tai etté se sdataisi
oikeaoppisen totuuden ihmisen, yhteison tai poliittisen olemuk-
sesta.

Kirjallisuus

Aristoteles (1991). Politiikka. Suom. A. M. Anttila. Helsinki:
Gaudeamus.

Bakunin, Mihail (1873). The Paris Commune and the Idea of the
State. Kaant. Sam Dolgoff. Teoksessa Sam Dolgoff (toim.): Bakunin
and Anarchy: Selected Works by the Activist-Founder of World Anar-
chism. London: Allen & Unwin, 259-273 (ilm. ransk. 1871)

- (1895a). Fédéralisme, socialisme et antithéologisme. Teoksessa
M. Bakounine: OEuvres I. Toim. Max Nettlau. Paris: P.V. Stock Edi-
teur, 1-205 (ransk. kasikirj. 1867)

- (1895b). Aux compagnos de I’association internationale des tra-
vailleurs du Locle et de la Chaux-de-Fonds. Lettres aux interna-
tionaux du Jura. Teoksessa M. Bakounine: OFuvres I. Toim. Max
Nettlau. Paris: P.V. Stock Editeur, 205-260 (ilm. alun perin 1869).

48

totesi vuonna 1916, ettd “anarkian seurausten valtioiden valisissa
suhteissa tulisi riittda vakuuttamaan meidat siita, ettei anarkismi
tarjoa ratkaisua maailman pahuuksiin” (Russell 1995, 234).

Edeltavi valottaa anarkian paikkaa modernissa valtio- ja oikeu-
sopin perinteessd. Riippumatta siitd, onko lahtékohtana sopimus-
teoria vai ei, niin lopputulos on sama: oikeudellisen pakko-
jarjestyksen tehtdvdnd on turvata yhteiskunnallinen rauhantila,
jonka tuolla puolen vallitsee anarkia. Toisin sanoen anarkia on
valtion toinen, joka mairitellddn negaationa suhteessa oikeudel-
liseen ja valtiolliseen tilaan. Anarkia valtion ja juridis-poliittisen
jarjestyksen toiseutena tarjoaa myds perustelun modernin valtion
ja oikeusjérjestyksen olemassaololle, mika on tarpeen, silla mod-
erni valtio- ja oikeusoppihan ei voi hakea viimekatistd oikeutus-
tai yleispatevyyskriteeri valtiollis-oikeudelliselle pakkojarjestyk-
selle jumalallisesta, luonnollisesta tai rationaalisesta ennalta an-
netusta universaalista jarjestyksestd eikd kansakunnan myyttis-
estd lainsaatijasta tai kansallisen oikeuden ikimuistoisesta alku-
perasta.

Anarkismi taas on poliittinen ideologia tai filosofinen oppi,
joka suuntautuu valtiollisen oikeusjarjestyksen tuolle puolen, sen
historialliseen, kuvitteelliseen, hypoteettiseen, loogiseen tai rak-
enteelliseen varhaisvaiheeseen, esi- tai ei-valtiolliseen tilaan. Es-
imerkiksi Stammler maarittelee anarkismin teorian oikeudellisen
pakon oikeutuksen yleiseksi kritiikiksi ja kieltdmiseksi (Stammler
1922, 225).°

laista jarjestystd alueellaan. Niinpéd Kelsen arvosteli niitd konservatiivisia kan-
nanottoja, jotka eivét pitdneet Vendjan vallankumouksen jilkeen perustetun
Neuvostoliiton hallituksen toimia oikeudellisina vaan ainoastaan gangsteri-
joukon akteina. Heti kun vallankumouksen pystyttdma oikeusjérjestys osoittau-
tuu pysyvasti tehokkaaksi, niin se tunnustetaan oikeusjérjestyksend, sen konsti-
tuoiman yhteison hallitus tunnustetaan valtionhallitukseksi ja sen aktit tunnuste-
taan valtion, ja siis oikeudelliseksi, akteiksi. (Kelsen 1968, 56.)

*Rudolf Stammlerilta ilmestyi myos anarkismia kisittelevé teos Die Theorie
des Anarchismus (1894).



Anarkia haasteena valtio- ja oikeusjarjestykselle

Anarkia (asioiden tila) ja anarkismi (filosofia, ideologia) on niin
saanut erddn mairityksen ja paikan. Poliittisen filosofian perinne
hyviksyy paisaantoisesti kolme yleistd hyvad padmaidranain
pitdvaa valtiomuodon ideaalityyppid: monarkia, aristokratia ja
demokratia.® Anarkiaa ei ole ideaalityyppien joukkoon laskettu.

Anarkia tulee kreikan termistd anarkhia. An- on kieltdva etuli-
ite, ja arkhe merkitsee sekd suvereenia, valtaa ettd alkua, alku-
perdd, ensimmaiistd syyta tai periaatetta. Anarkia viittaa siten jo-
honkin, mikd on ilman suvereenia, ilman hallintoa, ilman alku-
perdd. Se merkitsee yleensd suvereenin tai hallitsijan (arkhos)
ja hallitsemisen tai kidskemisen (arkhein) negaatiota. Antiikin
Kreikassa termia kaytettiin puhuttaessa komentajaa vailla olev-
asta sotajoukosta (Herodotos) tai ajasta, jolloin Ateenassa ei ollut
arkhonia (Aristoteles ja Ksenofon). Aristoteleen mukaan demokra-
tioissa rikkaat kapinoivat, koska he halveksivat epéjarjestysta ja
anarkiaa, ja anarkia néyttaisi ndin piilevin demokratiassa, jonka
huono hallinto suistaa anarkiaan (Politiikka V, 3, 1302b).

Politiikan tutkija Francis Dupuis-Dérin mukaan poliittinen
filosofia, jossa on vain namé kolme perusmuotoa, kéyhdyttaa
filosofista ajattelua ja johtaa harhaan. Se ei ota riittdvasti huomioon
sellaista poliittista eldm#4 ja toimintaa, joka ei tapahdu valtion
raameissa. Siksi poliittisessa filosofiassa tarvitaan uutta topologiaa.
Siin& kolmen perusmuodon lisdna olisi anarkia, konsensukseen pe-
rustuva itsehallinto, johon yhteison jdsenet osallistuvat. (Dupuis-
Déri 2005.) Psykologi ja psykoanalyytikko Eduardo Colombo on
katsonut, ettei anarkia tarkoita samaa kuin anomia eli normit-
tomuuden tila. Se ei merkitse kaikkien sddntdjen ja velvoittei-
den poistamista vaan sellaista organisaatioperiaatetta, joka vastus-

SNaitd voi luokitella eri tavoin. Esimerkiksi Aristoteleella kolme yhteists
hyvii tavoittelevaa muotoa ovat kuninkuus, aristokratia ja kansalaisvalta, kolme
hallitsijan etua tavoittelevaa tyrannia, harvainvalta, kansanvalta (Politiikka,
111.7.1279a-1279b).

10

taristiseksi valtioksi. Lisaksi Bakunin asettuu vastahankaan suh-
teessa kaikkiin niihin ideoihin ja ideologioihin, jotka asettavat it-
sensa virallisena totuutena (ks. Bakunin 1965b,186).

Bakuninin Marx- ja valtiokritiikistd huolimatta voidaan kysya,
mahdollistaako anarkismi todellisen katkoksen Benjaminin ku-
vaaman oikeuden historian jatkumossa. Anarkismi sisaltda kylla
lupauksen valtion ja lain jatkuvuuden keskeytyksestd, niiden
sivuun panemisesta sekd sellaisesta kumouksesta, joka ei tuota
uutta valtio-organisaatiota oikeus- ja pakkojarjestyksineen, mutta
samalla voidaan kysy4, kddntyyko se omaa lupaustaan vastaan.

Anarkismia nimittdin voidaan arvostella siitd, ettd sen
pakkomielteend on vastustaa valtiota, minka takia sen val-
lankayton kritiikki jaa perin yksipuoliseksi eikd se esimerkiksi
tee riittavia erotteluja eri valtiomuotojen valilla. Sosiologi Jacques
Donzelotin mukaan anarkismissa marxismin syntipukki eli
padoma on vain vaihtunut valtioksi ja sankari eli proletariaatti
kansalaisyhteiskunnaksi (Donzelot 1979, 74). Kun marxismi sortui
ekonomismin ansaan, niin anarkismi sortui valtiokeskeisyyden
ansaan (Newman 2001, 55). Jo Engels oli katsonut, etta pitdessdin
valtiota ja kaikkea siihen liittyvda “padpahana”, jolle ei saa
tehdd mitdan, “mikd voisi pitdd pystyssd valtiota, olkoon se
sitten tasavalta, monarkia tai mikd muu valtio hyvénsd”, anark-
ismi paityy tdydelliseen pidattaytymiseen kaikesta politiikasta,
koska poliittinen teko olisi periaatteen pettdmistd (Engels 1973a,
387). Tallainen pidattdytyminen sisdltdd vaaran siitd, ettd oma
periaatteellisuudessa puhdas asema kohoaa poliittisen tuolla
puolen olevaksi kiistattomaksi transsendentiksi auktoriteettiase-
maksi, dogmaattisen totuuden absoluuttiseksi nikoalapaikaksi.
Minké tahansa ajattelun, opin, ideologian tai uskonnon kohot-
taminen tillaiseen kiistattomaan ja kyseenalaistamattomaan
asemaan puolestaan sisdltdd uhan toiseuden, eroavaisuuksien,
toisinajattelijoiden ja moninaisuuksien tukahduttamisesta.

Voitaneen yleisemminkin todeta, ettd anarkismiin, sellaisena
kuin sitd on edella tarkasteltu, sisdltyy ainakin implisiittisesti tietty

47



tosiasioista ideaan. Bakunin tunnustaa kuitenkin saksalaisen ajat-
telutradition merkityksen vallankumouksellisille ajatuksille. Siksi
metafysiikasta, johon joukkoon Bakunin laskee hegelildisyyden
ohella positivistit ja tiedeuskovaiset, tulee edeti sellaiseen ratio-
naaliseen, eldvddn ja konkreettiseen tieteelliseen metodiin, joka
lahtee liikkeelle tosiasioista ja etenee naméi tosiasiat ilmaise-
viin, selittdviin ja Kisitteistiaviin ideoihin (Bakunin 1990, 135).
Samalla Bakunin huomauttaa, ettei tieteen persoonaton Kristus
tule koskaan toteutumaan absoluuttisessa tayteydessdan. Se on
ikuisesti keskenerdinen. Sen takia tieteen Vapahtaja kuuluu aina
tulevaisuuteen eika se tule koskaan olemaan taydellisesti lasni ol-
evaa todellisuutta. (Bakunin 1977b, 34.)

Valtion ja lain tuolle puolen?

Anarkismia on edella tarkasteltu sekd modernista yhteiskunta-
ja oikeusfilosofiasta ettd anarkismin teoriasta kasin. Anarkismi
voi olla yhta hyvin jarjestyksen tuolla puolen avautuvaa kaaosta,
joka oikeuttaa valtion ja oikeusjarjestyksen olemassaolon rauhan-
jarjestyksen, kuin juridis-poliittisen vallan ja kontrollin seka kur-
inpidon jarjestelemien kyseenalaistamista, jolle todellinen rauhan-
jarjestys on valtioton yhteisollisyys. Jalkimmaistd nakemystd on
avattu keskittyen Bakuninin ajatteluun, joka omalla tavallaan vas-
taa otsikon kysymykseen siitd, kuinka anarkismi on valtion ja lain
tuolla puolen.

Walter Benjamin néki vuonna 1921 oikeuden historian pelkkéna
lain vékivallan jatkumona, jota vallankumouksetkaan eivit ole
keskeyttaneet. Hinen mukaansa vallankumouksetkin ovat merkin-
neet ainoastaan vanhan valtio- ja oikeusjirjestyksen korvaamista
uudella jarjestykselld. (Benjamin 1977, 196, 202.) Tdman nike-
myksen Bakunin varmasti olisi voinut allekirjoittaa, silld voidaan-
han hénen Marx-kritiikkinsa tulkita jopa ennakoivan sit4, kuinka
tuleva kommunistinen vallankumous sittemmin muuttui totali-

46

taa paallikkyyden, kédskyvallan ja herruuden (arkhé) periaatetta.
(Colombo 1998.)

Mita sitten anarkia asioiden jarjestyksena tai jopa yhteiskunta-
muodon ideaalityyppina tarkemmin olisi ja minkalaista vallan poli-
tiikasta (arkhe politike) eroava epavallan politiikka (anarkhe poli-
tike) sitten olisi?

Téssa kirjoituksessa keskitytdan kisittelemddn modernin
anarkismin alkua eli 1800-luvun toisen puoliskon ja 1900-
luvun alun anarkismia, etenkin sen teoreettisia linjauksia
ja ideoita.” Keskeisend tarkastelun kohteena on anarkismin
yhteiskuntafilosofian ja poliittisen toiminnan keskeinen hahmot-
telija, Mihail Bakunin. Ennen t4ta lienee paikallaan tuoda lyhyesti
esille anarkismin keskeisid toimijoita ja periaatteita.

Englantilainen William Godwin (1756-1836) oli teoksessaan Po-
litical Justice (1793) perddnkuuluttanut yksiléiden vapautta valtion
turmelevasta vaikutuksesta. Ongelma ei hanelle ollut jokin tietty
valtiomuoto vaan valtio sinidnsi, koska auktoriteetti sininsi on
luonnonvastaista. Siksi on luovuttava oikeuslaitoksesta ja laeista,
jotka ovat vain esi-isien himojen ja halujen tuotteita. Ne vain
estdvit ihmisid toimimasta vapaasti jarjen ohjaamina, jolloin ih-
miset voisivat perustaa yhteiselonsa rauhan ja vapauden pe-
rustalle. Vaihtoehdon keskitetylle poliittiselle jarjestykselle tarjoaa

"Tissa tarkastellaan anarkismin alkua sen historiallisesta kontekstista
kasin. On siis huomioitava etenkin keskitetyn valtion asema 1800-luvulla eika
arvioinnin ldht6kohdaksi tule ottaa esimerkiksi nykyistd maailmaa, jossa val-
tion merkitys on vihentynyt suhteessa globaaliin markkinatalouteen. “Klassis-
ten” modernin anarkismin muotojen ohella anarkismi on sittemmin saanutkin
lukuisia uusia muotoja. Situationalismi, punk, autonomismi, kommunitarismi,
postkolonialismi, antiglobalisaatio, ekoanarkismi ja niin edelleen. Puhutaan my6s
post-anarkistisesta tai postmodernista anarkismista, joiden taustalla on post-
srukturalistinen ja postmarxilainen filosofia (ks. Sheehan 2003; Newman 2001;
May 1994; May 1997). Anarkismiin liittyy my6s libertarianismiin kuuluvat mi-
narkismi ja anarkokapitalismi, joista edellinen hyvéiksyy minimivaltion ja vero-
tuksen yksiléiden oikeuksin suojelemiseksi, mutta jalkimmainen ej, silla se tavoit-
telee valtion kuoleutumista (ks. Nozick 1974; Rothbard 1978).

11



hajautettu yhteiskunta, joka muodostuisi pienistd autonomisista
yhteisoistd, joista myo6s taloudellinen riisto olisi poistettu. Niissa
demokratiakin olisi mahdollisimman vahaiista, silli sen vaarana
on enemmistdn tyrannia. Haneen oli tehnyt vaikutuksen englan-
tilainen Thomas Paine (1737-1809), joka oli erottanut hallituksen
ja yhteiskunnan: edellinen edistdé onnellisuutta negatiivisesti ra-
joittamalla paheita, jalkimmainen positiivisesti yhdistamalla kiin-
tymyksemme, edellinen luo eroja, jalkimmainen rohkaisee yhdis-
tymaan. Jos yhteiskunta on kaikissa valtioissa siunaus, niin halli-
tus on parhaimmissa valtioissa valttiméaton paha, huonoimmissa
sietamatonta.

Ranskalaista Pierre-Joseph Proudhonia (1809-1865) pidetdin
ensimmadisend, joka nimesi anarkismin. Han katsoi, ettei anark-
ismi suinkaan merkitse epéjérjestystd vaan jarjestystd. Teokses-
saan Qu’'est-ce que la propriété (1841) han esittelee anarkian
positiivisena asioiden tilana poiketen niin filosofian traditiosta.
Hénen mukaansa se, etti olemme tottuneet pitiméiin ihmista
méiragjand seka hallitsijana ja lakia tdimén tahdonilmaisuna, jo-
htaa siihen, ettd anarkiaa pidetddn epdjiarjestyksen huippuna ja
kaaoksen ilmaisuna. Mutta se, ettd toinen hallitsee toista, on or-
juutta. Anarkia taas on Proudhonille sellainen tyranniasta vapaa
hallintomuoto, joka merkitsee seki hallitsijan ja suvereenin pois-
saoloa ettd jarjestystd. Proudhon kutsuu vaihtoehtoaan valtiolle
ja kapitalismille mutualismiksi. Se perustuisi pakottomalle vaih-
dantataloudelle, voittoa tavoittamattomalle kansallispankille, os-
uuskunnalliselle taloudelle, poliittiselle vallan hajauttamiselle ja
alueelliselle itsehallinnolle. Etenkin my6hemmissé t6issaédn Proud-
hon painotti anarkian ohella valtion vaihtoehtona federalismia.
Vaikka han katsoi omaisuuden olevan varkautta, niin hin ei
kannattanut kommunismia eikd valtiososialismia eikd vakival-
taista vallankumousta tai pakkolunastusta. Omalla tyolla tai kau-
panteolla saatua yksityisomaisuutta ei myoskaan tullut poistaa.
Hallintaoikeus omaisuuteen siilyi, vaan ei oikeus vairinkdyttaa
sitd. Jokaiselle tuli antaa, ei tarpeiden, vaan tyén mukaan, tois-

12

uppoutui Raamattuun, roomalaiseen oikeuteen ja metafysiikkaan.
(Bakunin 1990, 131-138; 1974b, 119.)

Idealistinen asenne johti sisdédnpainkéantymiseen ja runolliseen
olemiseen. Niinpé Lessingin, Schillerin, Goethen, Kantin, Fichten
ja Hegelin seuraajat alistuivat hallitustensa epiinhimillisten ja
epaliberaalien toimenpiteiden kuuliaisiksi subjekteiksi. “Voidaan
jopa yleisesti sanoa, ettd mita jalompi Saksan ideaalimaailma oli,
sitd rumempi ja vulgaarimpi sen eldm4 ja toiminnat olivat todel-
lisessa maailmassa” (Bakunin 1990, 131). Saksassa odotettiinkin,
ettd ddrimmadiiseen negaatioon kehittynyt hegelildinen filosofia
olisi avannut tilan todelliselle vallankumoukselle ja filosofian to-
htorit jattdisivat ankaran loogisessa ja perddnantamattomassa ku-
mouksellisuudessaan taakseen sellaiset edeltdjansa kuin Voltairen
ja Rousseaun. Runoilija Heinrich Heine totesi, ettd kaikki val-
lankumoukset eivit ole mitd4n verrattuna tulevaan Saksan val-
lankumoukseen. Saksalaiset filosofit olivat niet systemaattisesti
ja tieteellisesti tuhonneet jumalallisen maailman. Yhtd vahén he
epardisivat minkddn maanpéaillisen ihanteen tai idolin edessa, ja
he lepiisivit vasta etuoikeuksien ja vallan raunioilla, silloin kun
maailmassa vallitsisi taydellinen tasa-arvo ja vapaus. Tami ku-
vitelma murskaantui vallankumouksen vuosina 1848—1849. Nama
filosofit eivdt yltineet lihellekddn Ranskan vallankumouksen
sankareita. Yhtéalta syyna oli saksalaisille ominainen lojaali tottel-
evaisuus. Toisaalta syyni oli metafysiikan traditio, jonka abstrakti
metodi teki sen vieraaksi elamaélle. Hegelildiset filosofit olivat kylla
kiihkoisia vallankumouksellisia abstraktien ideoiden maailmassa
vaan eivit todellisuudessa. Metafysiikan ja elamén, logiikan ja lu-
onnon erottaa toisistaan kuilu, joka vaatisi kvalitatiivista kuolon-
hyppya. (Bakunin 1990, 133.)

Siksi Bakunin vaatii koko metafysiikan tradition destruktiota ja
negaatiota, jotta filosofia voisi vapautua idealismin taakasta. Ti-
eteen tehtdvi on henkisesti toisintaa fyysisid ja sosiaalisia, ma-
teriaalisia ja alyllis-moraalisia luonnonlakeja. Sen on luovuttava
skolastisista abstraktioista ja palattava todellisuuteen. On edettava

45



tdssd perinteessd vapaus nousi keskeiseksi aiheeksi poliittisilla
ajattelijoilla, kirjoittajilla ja puhujilla, ja sen nimissa toteutettiin
Alankomaiden, Englannin, Amerikan ja Ranskan vallankumoukset.
Tassd yhteydessd kehkeytyivit tasa-arvon ja veljeyden metafyy-
siset ja poliittiset fiktiot. Mutta huolimatta vapauden periaatteen
ja kdytdnnon suurenmoisesta kehityksesta sekd lukemattomista
uhrauksista ja verenvuodatuksesta sen puolesta vapaus ei ole voit-
tanut. (Bakunin 1974f, 243.)

Sama toistuu saksalaisessa idealismissa. Idealismin liike oli lu-
onut ddrettomian rikkaan, ylevin ja laajan rationaalisen maail-
man mutta pysyi yhtd vieraana maalliselle elamalle ja todellisu-
udelle kuin kristillisen teologian taivaalle. Niin tim& metafysiikan
maailma on kuin fata morgana, kangastus, joka ei tavoita taivasta
eikd kosketa maata vaan leijailee maan ja taivaan vilissa. Hegelin
filosofia oli sitten saksalaisen hengen panteistisen ja abstraktin hu-
manistisen liikkeen viimeinen jalopullinen sana. Se ilmaisi ja selitti
tdysin ideoiden maailman sen metafyysisissd rakennelmissa ja kat-
egorioissa. Néin se tuhosi tdmén maailman saavuttamalla taydel-
lisen tietoisuuden siitd ja sen ddrettomista perusteettomuudesta,
epitodellisuudesta ja tyhjyydestd. (Bakunin 1990, 131.)

Konservatiiviset vanhahegelildiset sitten perustivat tahin
filosofiaan kaiken vallitsevan oikeutuksen, kun taas vallanku-
moukselliset nuorhegelildiset repivat pois konservatiivisuuden
maskin Hegelin opeilta ja paljastivat niissa piilevdn armottoman
negaation, joka itse asiassa on niiden olemus. Transsenden-
taalifilosofian suuri murtaja Ludwig Feuerbach ei pyséhtynyt
jumalallisen todellisuuden kieltimiseen vaan eteni aina metafysi-
ikan itsensa kyseenalaistamiseen. Hankaan ei kyennyt eteneméin
pidemmalle, koska oli itse edelleen kiinni metafysiikan traditiossa.
Myoskaan metafysiikan rasittamat materialistit — esimerkiksi
Marx ja Ludwig Biichner — eivit tdssd onnistuneet. Ranskassa
Proudhon ymmarsi kyll4 vapauden merkityksen, mutta hdnkaén ei
kyennyt ravistamaan klassisen idealismin viittaa harteiltaan vaan

44

ten avustaminen tapahtui armosta, ei pakosta. Riidat ratkaistaisiin
keskitetyn oikeuslaitoksen sijasta sovittelulla.

Jos Proudhon raivasi tontin modernille anarkismille, niin Mihail
Bakuninin (1814-1876) voi sanoa paaluttaneen sen teoreettisen
ja poliittisen perustan. Bakunin kyseenalaisti kaikki hallinnan
muodot painottaen valtion ja sen lainsdddannoén lakkauttamista
vallankumouksessa, joka mahdollistaisi lopulta maailmanrauhan.
Vaikka Bakunin painotti vallankumouksen negatiivista luonnetta,
héan toi esille kollektivismia painottaneen vaihtoehdon valtiolle.
Vapaus, oikeudenmukaisuus ja yhdenvertaisuus voisivat toteu-
tua tuotantovélineiden kollektiiviselle omistamiselle, tyévien ja
tuottajayhteisdjen spontaanille organisoitumiselle perustuvissa au-
tonomisten yhteis6jen federaatiossa.

Pjotr Kropotkinille (1842-1921) anarkistinen kommunismi
merkitsi vapauden ja yhteisollisyyden harmonista yhdistymista
toisiinsa. Edellytyksend oli pddseminen eroon auktoritatiivisesta
valtiosta. Vallankumouksellinen yhteiskunta jarjestettdisiin va-
paiden kommunististen kollektiivisten yhteis6jen liittona, joissa
teollisuus olisi myGs hajautettu. Yhteisoissa yksityisomaisuus ja
tuloerot poistuisivat ja jokaiselle annettaisiin tarpeiden mukaan.
Kropotkin vastusti my6s voimakkaasti sosiaalidarwinismia, silld
olemassaolotaistelun rinnalla luonnossa on sosiaalinen vaisto ja ke-
skindinen apu, jotka ovat sitd korkeampia periaatteita.

Italialaisen Errico Malatestan (1853-1932) mukaan anarkismi
syntyi moraalisesta kapinasta epdoikeudenmukaisuuksia vastaan.
Anarkia merkitsi hanelle sellaista yhteiskunnallisen eldmén muo-
toa, jossa vallitsi kaikkien tarpeiden ja intressien sopusointu
seka taydellinen vapaus yhtéaikaisesti taydellisen solidaarisuuden
kanssa. Vapauden pelkoon perustuva auktoriteetin henki tuli hévit-
tdd ja yhteiskunta organisoida ilman auktoriteettia. Anarkia ei
siten ole jarjestyksen puutetta vaan auktoriteetin puutetta. Anark-
ismi puolestaan oli se metodi, jolla anarkia saavutettaisiin. Anark-
istisen metodin perusta on vapaus, ja siten kaikkia vapauden es-
teitd vastaan tuli kamppailla. Anarkistinen vallankumous johtaisi

13



Malatestan mukaan niin hallinnollisen kuin kumouksellisen vaki-
vallan loppumiseen. Sen jalkeen kukaan ei end4 voisi mydskaan
pakottaa omia halujaan ja toiveitaan toisten ylle kollektiivista
voimaa kéyttden. Toisaalta han katsoi, ettd vaikka suuri osa rikol-
lisuudesta poistuisi oikeudenmukaisessa yhteiskunnassa, silti on
yha kyettava yhdistiméin taydellinen vapaus ja suojautuminen ni-
itd vastaan, jotka vapautta uhkaavat.

Saksalainen Max Stirner (1806—-1856) taas lahti liikkeelle d4rim-
maéisesta individualismista. Han ei tunnistanut minkaanlaisia ra-
joituksia yksilon oikeudelle tehd4, mitd vain haluaa, eikd mit4d4n
velvollisuuksia toimia sosiaalisesti. Hinen mukaansa ihminen ke-
hittyy vaiston ja jarjenvaraisuuden kautta egoistiseksi, jolloin vais-
tojen ja jarjen sijaan hallitsevaksi muodostuu tahto. Aikuinen
tekee itsestadn keskipisteen, kun nuorukainen viela tavoittelee Ju-
malaa, isdinmaata, ihmisyytta ja niin edelleen. Valtio on este talle
kehitykselle. Sen ainoa tarkoitus on rajoittaa ja kesyttaa yksiloa, al-
istaa tdima yhdelle tai toiselle yleisyydelle. Se on vain uusi kirkko,
jonka moraalisen tekopyhyyden se on kirjannut lainsdadannoksi.
Ylipaatadn kaikenlaiset yhteisot merkitsevit yksilon alistamista
fiktiiviselle kollektiiville, yleistahdolle tai yhteiselle olemukselle,
perustalle ja alkuperille. Koska mind itse on toiminnan korkein
laki, niin Stirnerille ainoa hyviksyttdva yhteisyyden muoto 16y-
tyy egoistien unioneista. Stirnerin anarkismi, joka ei ollut niink&4n
poliittista tai yhteiskunnallista kuin egoistista, etdéntyy Proud-
honin, Bakuninin ja Kropotkinin vallankumouksellisesta ja soli-
daarisuutta painottavasta anarkismista.

Tyovienliikkeessd toiminut anarkosyndikalismi painotti sita, et-
tei tyovaenliikkeelle riita taistelu parempien palkkojen ja ty6olojen
puolesta, vaan siitd tuli muodostua kapitalismin ja valtion hévit-
tdmiseen tihtaava organisaatio. Keskeisena keinona oli konfliktin
ylldpitdminen ja lisadminen, joka onnistuisi parhaiten yleislakossa.
Georges Sorel (1847-1922) erotteli teoksessaan Réflexions sur la vio-
lence (1908) poliittisen yleislakon ja proletaarisen yleislakon. Edelli-
nen osoittaa, kuinka valta siirtyy etuoikeutetuilta etuoikeutetuille

14

keksid” muotoon “Jos Jumala todella olisi olemassa, niin se tayty-
isi poistaa”. (Bakunin 1977b, 18.) Hin kiteyttda: “Jumala on, joten
ihminen on orja. Thminen on élyllinen, oikeudenmukainen, vapaa
— joten Jumala ei ole olemassa.” (Bakunin 1895a, 64.)%

Valtio taas on ainoastaan kirkon maallinen versio, kirkon
pikkuveli. Samoin valtio-oppi ja politiikka ovat rinnastettavissa
teologiaan. Edelleen oikeustiede oli aluksi teologiaa, sittem-
min metafysiikkaa eli kéatkettyd teologiaa. Nuorempi sukupolvi
(Venajilla) ei sulatakaan aikansa oikeustiedettd, joka on epatasa-
arvoisuuden metafysiikkaa ja inhimillisen oikeuden (droit humain)
kieltamistd. Sama halveksunta ulottuu taloustieteeseen, valtio-
oppiin ja historiaan siind méirin kuin ne perustuvat metafysi-
ikkaan ja oikeusoppiin. Ne saavat antaa tilaa Auguste Comtelle ja
Charles Darwinille seké ylipaatddn luonnontieteille, saksalaiselle
realismille ja positivismille sekd modernin sosialismin koulukun-
nalle. (Bakunin 1869, 224; 1974b, 114.)

Bakuninin mukaan koko ldnsimaista filosofiaa vaivaa kaksi on-
gelmaa. Ensinndkin se ldhtee liikkeelle virheellisestd perustasta,
nimittdin siitd, ettd ihminen on yksilo eikd kollektiivin jasen.
Tami johtaa pilvissd majailevaan onnellisuuteen tai schopen-
hauerilaiseen pessimismiin. Juuri ennen kuolemaansa Bakunin ker-
toikin ystavilleen Reichelille, ettei hanell4 ole syyti kirjoittaa muis-
telmiaan, silla kaikkialla ihmiset ovat kadottaneet vaistonsa val-
lankumoukseen. Sen sijaan hén toivoi jaksavansa kirjoittaa kollek-
tivismin periaatteisiin perustuvan etiikan, joka hylkéisi kaikki
filosofiset ja uskonnolliset muotoilut.

Toinen ongelma on idealistinen perinne, joka lahtee ideaalista
tutkiakseen todellista. Sen juurina han pitdd katolista kirkkoa,
roomalaista oikeutta ja antiikin metafysiikkaa. 1600-1700-luvuilla

BProudhonin mukaan Jeesus, Jumalan Sana, merkitsi orjayhteiskunnan ku-
moamista ja oikeudenmukaisuuden ennendkemattoméin laajaa levidmista. Jeesuk-
sen seuraajat kuitenkin muuttuvat timan kumouksen teologiaksi, d4arimmaéisen
absurdin tieteeksi, ja kadottivat siten kristillisyyden totuuden. (Proudhon 1867,
27)

43



kaikilta moraalin, uskonnon ja kulttuurin arvoilta tulee riistaa py-
hyys ja ihmisen on tultava itse kaikkivaltiaaksi. (Stirner 1845, 62,
145-146, 327-340.)

Bakuninin negaatio ei jaa vain politiikan alueelle vaan ete-
nee teologiaan ja tieteeseen. Vendldisen sosialismin isdnd pide-
tyn Alexander Herzenin nekrologissa Bakunin kirjoittaa, etta niin
Herzenin kuin hanen itsensdkin padmaérana oli “havittia taivaal-
liset ja maalliset valheet” (Bakunin 1974c, 23). Bakunin katsookin,
ettd esimerkiksi Vendjan uusi sukupolvi on kdantanyt selkansé niin
teologian hyvaille Jumalalle kuin metafysiikan abstraktille ja ko-
rkeimmalle olevalle (Bakunin 1974b, 114.)

Jumalan idea kaikissa uskonnoissa on Bakuninille niin vapau-
den kuin inhimillisen jérjen ja oikeudenmukaisuuden kieltoa ja jo-
htaa vaistamatta ihmiskunnan orjuuteen. Jumalan idean Bakunin
palauttaa teoriaansa ihmisen ajattelukyvysti. Jarjen avulla ihmi-
nen nimittdin kykenee tavoittamaan téydellisen abstraktion rep-
resentaation. Tama abstraktio on absoluuttinen tyhjyys, joka on
sama kuin Jumala. Absoluutti ei kuitenkaan ole muuta kuin ih-
misen kyky abstraktien ideoiden muotoiluun, mutta ihminen ru-
peaa kuitenkin palvomaan niita absoluutteja fiktioita todellisina
objekteina, joille he sitten antavat luonnosta ja yhteiskunnasta 19y-
dettyja ominaisuuksia. (Bakunin 1873, 272-273.)

Kun ihminen oli luonut Jumalan tyhjyydesta, hin kumartui
taméan edessd, palveli tita sekd tunnustautui tdimén luomukseksi
ja orjaksi. Kristinusko on uskonto par excellence, koska se ilment4a
taysiméaraisesti kaikkien uskontojen olemusta, johon kuuluu “ih-
misyyden systemaattinen, absoluuttinen koyhdyttaminen, havit-
tdminen ja orjuuttaminen jumalallisen hyviksi” (Bakunin 1895a,
62). Se on absoluuttinen ja viimeinen uskonto, koska se muista
poiketen havittelee koko maailmaa piiriinsa. Kun Jumala on kaikki:
totuus, oikeudenmukaisuus, hyvyys, kauneus, mahti ja eldma, niin
todellinen maailma ja ihminen ovat pahaa, viidramielisyytts, val-
heellista, rumuutta, avuttomuutta ja kuolemaa. Bakunin kd4ntaa
sitten Voltairen sanonnan “Jos Jumalaa ei olisi, niin se olisi pitdnyt

42

ja kuinka tuottajat vain vaihtavat herrojaan. Tallainen lakko vain
vahvistaa valtiota. Jilkimmaéisen ainoa tavoite on tuhota valtio-
valta.

Venildissyntyinen, nuorena Yhdysvaltoihin emigroitunut
Emma Goldman (1869-1940) kytki anarkokommunismin femi-
nismiin. Vierailtuaan vallankumouksen jilkeiselld Venajalld han
pettyi vallankumouksen nimissad tapahtuvaan sortoon, julmuu-
teen ja byrokratiaan. Puna-armeijan toimet lakkolaisia vastaan
saivat hanet hylkdamaan kaiken vakivallan muuten kuin itsepuo-
lustuksen tarkoituksessa. Venildinen Leo Tolstoi (1828-1910)
katsoi kristillisessa anarkismissaan, ettd hyvantekevaisyyden lain
tulisi olla ainoa yhteisollistd elamda séddtelevd normi. Tolstoin
mukaan Kristus ei kieltdnyt vain kaikenlaista murhaamista vaan
myds kaikenlaisen vihan ldhimmaistd kohtaan, ei vain tuomiois-
tuimia ja rangaistuksia vaan myos kaikenlaisen lahimmaéisen
tuomitsemisen.

Gandhiin vaikuttanut Tolstoin pasifistinen anarkismi kannatti
vakivallatonta vastarintaa, mutta mikd vallankumousta ajaneen
anarkismin suhde vikivaltaan muuten oli? Vuonna 1918 Bertrand
Russell kirjoitti, ettd anarkismin suhde vékivaltaan ei juuri eron-
nut muiden ihmisten tai muiden oppien suhteesta vikivaltaan.
Sen vikivaltaisuus oli Russellin mielesti lisdksi vahaistd suhteessa
valtioiden tuolloin harjoittamaan vékivaltaan. Hdnen mukaansa
yleinen mielikuva anarkismin viakivaltaisuudesta tulikin hylaté,
silla vékivalta ei ole olennaista eiké luonteenomaista anarkisteille.
(Russell 1949.)

Russellin vakuuttelusta huolimatta ei voi eikd pidd sivuut-
taa anarkismin synkin vakivaltaista kautta, jolloin se sortui
“seikkailupolitiikan houretautiin” (Guérin 1970, 99). Vuosina 1878-
1901, Bakuninin kuoleman jilkeen, anarkisteiksi itsedén kutsuvat
syyllistyivat useisiin poliittisiin sabotaaseihin ja murhiin. Vékival-
lan takia anarkismi sai kielteisen leiman terroriin turvautuvana
fanaattisena ja nihilistisend liikkeend, joka katsoi oikeutetuksi
kaikkien keinojen kadyton. Teot tuomittiin laajalti eikd viakival-

15



lalle ja terrorille nahty olevan mink&énlaista oikeutusta. Lukuisat
anarkistit, esimerkiksi Kropotkin ja Malatesta, ottivat etiisyytta
tdhdn niin sanottuun tekojen propagandaan, joka oli anark-
ismin maineelle kohtalokkaan tuhoisa. Ranskalainen anarkistikir-
jailija Octave Mirbeau Kkirjoitti pommin kahvilaan heittdneesta
Emile Henrysti, ettei anarkismin verivihollinenkaan olisi voinut
toimia tehokkaammin anarkismia vastaan kuin anarkistiksi it-
sensd nimennyt Henry (ks. Woodcock 1977, 43). Paivda ennen
kuolemaansa Malatesta kirjoitti, ettd jokainen védkivallan uhri
voi oikeutetusti kysya yhteiskuntaa vastaan kapinoivalta “olenko
mini yhteiskunta?” (Kumm 2003, 69). Tolstoi puolestaan tuomitsi
ehdottomasti niin valtion kuin vallankumouksellistenkin harjoitta-
man vikivallan (Tolstoi 1908).

Luonnollinen sosiaalisuus ja yhteisollisyys

Mihail Bakuninin ajattelun erdani ldhtokohtana voi pitd4 liber-
aalin yhteiskuntasopimusteorian kritiikkia. Sopimusteoria, joka on
vain filosofinen fiktio, ei jata lainkaan sijaa yhteisolle. Vain val-
tio on olemassa, tai sitten valtio on sulauttanut yhteison jadnnok-
settomasti itseensd. Mutta jarjestaytynyt yhteiso ei synny ratio-
naalisten ja vapaiden miesten tekemien sopimusten seurauksena
eikd myoskaan jumalallisesta tahdosta tai luomisteosta. Se kehittyy
verkkaisesti yksiloiden aloitteista tulevien impulssien vaikutuk-
sesta. Sen oikeussddnnodt ovat yhteison tapojen kautta vihitellen
kehittyneitd eivitkd suinkaan mink&ddn suvereenin lainsdétajan
ajattelun, tahdon ja tekojen seurauksia. (Bakunin 1895c, 267.)

Fiktiivisyyden lisaksi yhteiskuntasopimus on kasitteellisesti ri-
stiriitainen, periti mahdoton. Se olettaa, etti (1) ihmisilld on tay-
dellinen vapaus vain omassa yksindisyydessddn, (2) ihmiset ovat
luonnostaan epéisosiaalisia, (3) itsekkyys on korkein laki ja (4)
hyvan ja pahan vililli ei ole erottelua ennen sopimusta. Val-
tion perustaminen olisi siten ainoa keino estidi se, ettd ihmiset

16

on olennaista vallankumouksessa. Mielikuvien organisaationa se
kykenee herattdméaan ja voimistamaan kaikki sosialismiin liittyvat
tuntemukset, mihin kieli ei pysty. Myytin tehtavi ei siten ole ku-
vata asioiden tilaa vaan saada aikaan massojen inspiraatio ja paatos
toiminnasta. Vastaava oli alkukristittyjen apokalyptinen myytti tai
1700-luvun vallankumousmyytti. Myytti eroaa ratkaisevasti utopi-
asta, joka maarittda tulevaisuuden ohjelman ja esittdd pettdvan
kangastuksen tulevaisuudesta. Myytti sen sijaan on hahmotelma,
astrologinen almanakka, ajallisesti madrdamattomastd tulevasta
(avenir indéterminé). Ehkei mitd4n, mitd myytti sisaltaa, koskaan
toteudu, mutta tulevaisuuden ennakointi saa kuitenkin siind muo-
tonsa. Siten on turhanpaiviista pohtia, kuinka se mahdollisesti to-
teutuu joskus tulevaisuudessa. Se tiytyy arvioida keinona vaikut-
taa nykyisyyteen. Siten Sorelin myytin voisi sanoa olevan nyky-
isyyteen aina sisiltyva tuleva, joka ei koskaan tule liasni olevaksi.
(Sorel 1936, 177-182.)

My6s Proudhon suhtautui epiilevisti suvereenin kisitteeseen
ja demokratian mahdollisuuksiin, vaikka vastustikin tiukasti
monarkiaa ja vaikka demokratia olikin suvereeniuden moninker-
taistumista. Suvereenin méiritelmi on kummassakin valtiomuo-
dossa johdettu lain mééaritelmésta. Sanotaan, etté laki (la loi) on su-
vereenin tahdonilmaisu. Monarkiassa se on kuninkaan, demokra-
tiassa kansan tahdon ilmaisu. Ne pitavat lakia tahdonilmaisuna,
vaikka sen pitéisi olla tosiasian ilmaisu. Proudhonin mukaan ih-
misen ja tahdon ollessa suvereeni intohimot hallitsevat. Siksi todel-
lisia suvereeneja ovat jérki ja oikeus. Kun Proudhon kuulee vaa-
timuksen “jokainen on kuningas”, niin hén sanoo “kukaan ei ole
kuningas” (Proudhon 1867, 29-30).

Max Stirnerille valtio, keisari, kirkko, Jumala, jarjestys ja
moraali ovat herruuden hierarkkisia muotoja. Moraali murtaa egon
sisdisend voimana, josta ei voi irtautua ja joka oikeuttaa valtion.
Valtion hyviksyttavyys nayttaisi perustuvan siihen, ettd ihmiset
haluavat alistua sithen moraaliin, joka alistaa heidit. Valtio on ole-
massa, koska sen sallitaan olla olemassa, ja siksi Stirnerin mukaan

41



tehottomiksi ja satunnaisiksi kapinan purkauksiksi, joista ei edes
tiedetd, ovatko ne luonteeltaan anarkistisia, koska anarkismille ei
voi sdatdd madrityksia? Bakunin joutuu ndin jinnittimaan teo-
riansa anarkistisen kumouksen edustamattomuuden, esittimat-
tomyyden, maarittiméttomyyden ja sen edustamisen, esittdmisen,
madrittdmisen valttdmattomyyden vilille. TAm4 jannite ja4 ratkea-
mattomaksi, koska ratkaisu olisi anarkismista vetaytymista.

Negaatio

Bakuninille kaikenlainen suvereniteetti on halveksittavaa.
Kaikki lainsaadanto, kaikki auktoriteetti, virallinen ja laillinen
vaikutusvalta on kyseenalaistettava, vaikka se perustuisi kansan-
suvereniteettiin. Uuden vapauden maailman luominen edellyttaa
porvarillisen jarjestyksen uskonnollisten, poliittisten, oikeudellis-
ten, taloudellisten ja sosiaalisten instituutioiden lakkauttamista.
(Bakunin 1977b, 35; 1974d, 182.)

Bakuninille vapauden realisointi on historian paivijarjestyk-
sessi ensisijaista. Vapaus on eri asia kompromissin hakijoille eli
positivisteille kuin radikaaleille negativisteille, joille vapauden
todellistuminen on historian korkein paamaara. Siksi han vaatii
Hegeliin tukeutuen vallitsevan tai positiivisen tilan negaatiota,
kaiken olemassa olevan jarjestyksen ja lilkkumattomuuden havit-
tdmistd. Bakuninilaisessa ajattelussa maailmanhenki 16ytyy néin
negatiivisesta dialektiikasta, negaation ja destruktion dialektisesta
prosessista negaation ollessa kaiken eldman mittaamaton ja ikuis-
esti luova ldhde.

Bakuninin negaation periaate muistuttaa Sorelin ajatusta prole-
tariaatin yleislakosta. Téllainen lakko ei merkitse uuden jarjestyk-
sen perustamista vaan valtion negaatiota ja tyon katkosta. Sore-
lin mukaan lakko synnyttd4 proletariaatissa ylviimmat, syvallisim-
mét ja liikkeellepanevimmat tuntemukset. Itse asiassa lakko on
yhteiskunnallinen myvytti, joka kokoaa yhteen kaiken sen, mika

40

tuhoaisivat toisensa joutuessaan tekemisiin toistensa kanssa. Jos
niin todella olisi, niin ihmiset eivit kykenisi sopimaan sitovasti
mistddn. Bakuninin mukaan abstraktin individualismin sijaan ih-
miset ovat luonnostaan sosiaalisia ja yhteis6 on inhimillisen maail-
massa olemisen luonnollinen muoto. Inhimillinen yhteis6 on luon-
non viimeinen suuri ilmentyma tai luomus maan paalla. Se edeltda
jokaista yksiloa ja sdilyy heidédn jalkeenséd. (Bakunin 1895c, 286-
287.)

Bakunin kumoaa myos oletuksen siitd, ettd valtion perus-
tavalla sopimuksella taattaisiin sellainen kollektiivisen turvallisu-
uden tila, jossa kansalaiset luopumalla osasta vapauttaan saavat
suojan muulle vapaudelleen esimerkiksi kansalaisvapauksina ja -
oikeuksina. Mutta koska vapaus on jakamaton, niin osaakaan siita
ei voi pilkkoa pois ilman, ettd koko vapaus havitetdén. Kuvitellulla
sopimuksella perustettu poliittinen yhteisé ei ole vapauden tuo-
tos vaan turvallisuuden tavoittelemiseksi tapahtunut luonnollisen
vapauden uhraus. Ajatus, etti kansalaisten vapaudet, oikeudet ja
velvollisuudet voitaisiin loogisesti johtaa sopimuksesta, on olen-
naisesti virheellinen. (Bakunin 1895b, 223.) Tamai ei tietenkédin
tarkoita, ettd Bakunin hylkaisi todelliset ja vapaat sopimukset
yhteiselon jarjestajind, pdinvastoin.

Bakuninin yhteiskuntasopimusteorioiden taustalla voidaan
havaita Hegelin vaikutus hdneen. My6skaian Hegel ei hyviksynyt
sopimusteorioiden atomistista individualismia. Hanen mukaansa
ihmiselle on luonnostaan ominaista vietti oikeuteen omaisuuteen
ja moraaliin sekd my0s sukurakkauden ja seurallisuuden vietti.
Vietteihin liittyy edelleen itsetietoisuus, silld ne ovat héinen
tahtonsa kohteita. Thminen on yhteiskunnallinen ja poliittinen
kulttuurieldin, joka tulee rationaaliseksi ja vapaaksi yksiloksi, joka
myds tunnistaa itsensi sellaisena, vain osallistumalla yhteiskun-
nan eettiseen eldméédn. Téllainen vapaus saavutetaan eettisen
elamdn kolmen vaiheen kautta: perhe, kansalaisyhteiskunta,
valtio. Valtiossa kansalaisyhteiskunta, joka merkitsee siirtymista
perheen partikulaarisuudesta ja turvallisuudesta yksityisten

17



intressien tavoitteluun ja markkinoiden sekd tyon maailmaan,
ylitetddn kumoamalla ja siilyttamalla se. Partikulaariset intressit
ja vastakohtaisuudet ylitetddn modernissa valtiossa, jossa vallitsee
yleinen oikeusjarjestys. Niinpa valtio ei perustu sopimukseen,
vaan se on dialektisen kehityksen tulos, siveellinen kokonaisuus.
Myo6skéaan oikeudet eivat perustu ihmisluontoon, vaan nekin
ovat kehkeytyneet historiallisen ja yhteiskunnallisen kamppailun
tuloksena. Valtio on Hegelille siveellisen idean todellisuus seka ih-
miskunnan kehityksen pddmaara ja objektiivisen hengen korkein
ilmentyma. (Hegel 1994.)

Hegelin hengessd Bakunin jakaa historian neljaan aikakauteen.
Hénen aikanaan elettiin niistd kolmatta, joka oli taloudellisen riis-
ton aikaa. Se perustui siti edeltineelle orjuuden aikakaudelle, joka
oli seurannut primitiivista animaalisen ihmisen aikakautta. Valtio
on hinen mukaansa paha mutta tarpeellinen osoittamaan, kuinka
yhteiskuntaa ei tule jarjestdd, aivan samoin kuin orjuus oli tarpeen
osoittamaan, kuinka taloutta ei pida jarjestdaa. Valtiolliset lait kuu-
luvat kolmanteen aikakauteen. Neljis ja viimeinen historian vaihe,
jonka aika oli siis tulollaan, oli oikeudenmukaisuuden aikakausi.
Se olisi vapauden aikaa, joka olisi historian loppu. Siten valtio
eroaa radikaalisti yhteisosta: siini ei ole mitd4n luonnollista, vaan
se on historiallinen instituutio, yhteiskunnan ohimenevi muoto.
(Bakunin 1895c, 285.)

Myoskadn Kropotkinin mukaan valtiota ei perusteta sopimuk-
sella vaan pakolla, ja tdma tuhoaa alkuperdisen yhteisollisyyden.
Ennen valtiota on jo yhteisojd, joita ei suinkaan luonut ihminen
sopimuksin tai sd4doksin, silld yhteiso oli olemassa ennen ihmista.
Eldimill4 on luonnostaan yhteisty6vietti tai keskindisen avun vietti,
joka ei suinkaan ole itsesuojeluvietille vastakkainen vaan péinvas-
toin edistd4 itsesuojelua. Siten my6s ihminen on luonnostaan sosi-
aalinen ja altruistinen. Moraali perustuu luontoon, joka on ihmisen
ensimmaéinen eettinen opettaja. (Kropotkin 1943, 12.)

Proudhon ottaa kritiikkinsé lahtokohdaksi Grotiuksen sopimus-
teorian. Jos alun perin kaikki asiat olivat yhteisia ja jakamattomia

18

Bakuninin mukaan Marxille proletariaatin kukkanen on puoli-
porvarillinen vahiten sosiaalisten ja eniten individualististen teol-
lisuustyoldisten kerrostuma, josta on muodostumassa neljas hal-
litseva luokka. Bakuninille tdmi kukkanen on suuret koulutta-
mattomien, perinnéttémien, kurjien ja lukutaidottomien massat.
Luokka on erottamaton vallasta ja valtiosta, ja siksi se tulee
korvata massojen (la masse) kasitteelld. (Bakunin 1965a, 161;
1965b, 177-178.) Vallankumouksellisten sosialistien tuli Bakuninin
mukaan kehittda ja organisoida niin kaupunkien kuin maaseudun
tyovdenluokan sekd my6s myotamielisten ylempien luokkien
jasenten ei-poliittista tai antipoliittista sosiaalista voimaa, silla
politiikka oli herruuttamisen taidetta ja tiedettd, vallan tytar.
Bakunin ei kuitenkaan katsonut, ettd politiikka ja filosofia tulisi
hylatd. Yhtaalta politiikka oli hanelle ennen kaikkea parlamen-
taarista toimintaa ja porvarillista politiikkaa. Siitd tuli pidattay-
tyd, ei poliittisesta sindnsd. Toisaalta hén vastusti yhden poliit-
tisen tai filosofisen totuuden méidrddmista perustavaksi periaat-
teeksi tai viralliseksi totuudeksi, joka tuokin mieleen anarkian
toisen merkityksen: vailla alkuperaa. Poliittisen ja filosofisen tuli
olla keskustelulle avoimia asioita. (Bakunin 1873, 263; 1965b, 186—
187; 1974e, 234; 1974f, 245.)

Malatesta ilmaisi tdméan vield selkeimmin. Hanen mukaansa
anarkismi ei edes véitd omaavansa absoluuttista totuutta. Se ei
ole dogmi eiki tulevaisuuden profetia. Pdinvastoin se ldhtee si-
itd, ettd yhteiskunnallinen totuus ei ole piintynyt ja muuttuma-
ton ominaisuus, joka olisi universaalisti ja ikuisesti piteva tai
etukateen méédritettdvissa. Vapauden tavoittaminen ei merkitse jo-
honkin méérattyyn vapauden tilaan jadmistd vaan paattymatonta
muutosta. Siksi anarkismin ratkaisut jattavit aina oven avoimeksi
toisille ratkaisuille. (Malatesta 1921.)

Voidaan vield kysya, kuka anarkismia voi ylipadtdan edustaa,
jos jokainen sen edustus ja esitys on ainakin jonkinasteista vallan
anastamista edustamattomilta massoilta, liikkeelta ja kumoukselta.
Mutta jos kumous on edustamattomissa, niin eiko se silloin jaa

39



edellytyksend, joten kéyhyyden tuhoamiseksi on valttiméatonta
tuhota valtio (Bakunin 1965a, 162.).

Bakuninin mukaan kommunistit internationaalissa puhuivat
kylla kansansuvereniteetin nimissi, mutta todellisuudessa hei-
dédn puheessaan oli kyse massojen hallinnasta. He olivat val-
tion palvojia sekd poliittisen ja yhteiskunnallisen tottelevaisuu-
den ja kuuliaisuuden profeettoja. Universaalin diktatuurin raken-
taminen maailmanvallankumouksen organisoimiseksi surmaa val-
lankumouksen. (Bakunin 1965a, 147.) Bakunin ja tidméin anark-
istinen allianssi eivat myo6skdan hyviksyneet marxilaisten kak-
soisstrategiaa, jonka mukaan yhtaaltd pyrittiin vallankumouk-
seen, toisaalta yhteiskunnallis-oikeudellisiin uudistuksiin yleisen
aanioikeuden ja poliittisten oikeuksien saavuttamiseksi. Strate-
giana tuli olla puhtaasti negatiivinen politiikka, joka téhtési poliit-
tisten instituutioiden ja vallan havittamiseen. (Bakunin 1965b, 173.)

Internationaali oli my6s ottanut periaatteikseen Marxin poli-
ittisen ohjelman. Bakuninin mukaan internationaalin ei tullut
paattaa poliittisista ja filosofisista kysymyksistd vaan keskittya
sen alkuperdiseen tehtavaan eli solidaarisuuden organisoimiseen
tyovaen taloudellisessa kamppailussa kapitalismia vastaan. Organ-
isaation tuli olla proletariaatin itsensid luomus. Massojen spon-
taanissa jarjestaytymisessd ei kuitenkaan ollut kyse siit4, ettei mas-
soja ohjattaisi tai organisoitaisi laisinkaan. Tama4 olisikin ollut ri-
stiriidassa Bakuninin perustamien lukuisien salaisten organisaa-
tioiden kanssa.?? Nam4 tuli yhdistds, mutta niin ettei massoja al-
isteta eliitille; niin ettd massat kieltidytyvat omaksumasta mitdan
auktoriteettia, suvereenia tai valtaa edustajakseen tai valtuuttajak-
seen.

“2Esimerkiksi Tukholmasta lahetetyssi kirjeessdin 25.4.1863 Bakunin kehotti
suomalaisia isdinmaanystivia jarjestdytymaéén salaiseksi seuraksi ja ojentamaan
kétensd hanen edustamalleen “Maa ja vapaus” -seuralle. Yhteisena tavoitteena
olisi havittdd venaldinen keisarivalta, minka jalkeen Suomen kansalle taattaisiin
oikeus tiyteen itsendisyyteen. (Bakunin 1986.)

38

ja jos téllainen kommunismi paéttyi ahneuteen, sotiin ja valloituk-
siin joista sitten siirryttiin sopimuksen jalkeiseen aikaan, niin sil-
loin oikeudenmukainen sopimus takaisi omaisuuden yhdenver-
taisen jakamisen kaikille. Muuten sopimus merkitsee vain sit4, ettd
vahvempi osapuoli on ne laatinut ja saanut muilta sopimuspuolilta
niiden hiljaisen suostumuksen vasta sopimuksenteon jilkeen. Tal-
lainen sopimus ei ole patevi, ja siksi sellaiseen sopimukseen pe-
rustuva yhteiskunta on vairyyden ja petoksen kyllastimi. Tama
antaa perustelun Proudhonin kuuluisalle sanonnalle: “omaisuus
on varkautta” (la propriété, c’est la vol). Proudhon visioi viel4, etté
jos Grotiuksen mukaan ihminen oli hylannyt alkuperiisen yhden-
vertaisuuden, niin ihminen on vield palaava siihen. (Proudhon
1867, 14, 48.) Se on mahdollista semminkin, kun Proudhon hylkasi
Hobbesin ajatuksen ihmisen egoismista (Proudhon 1869, 305).
Toiko anarkismi siten radikaalin katkoksen luonnonoikeuden
kehittelemiin sopimusteorioihin? Kantin ja Locken tapauksessa
asia ei ole itsestddn selvd. Samoin on, jos luodaan silmiys lu-
onnonoikeustraditioon. Benedictus de Spinozan mukaan ihmi-
nen kykenee tunnistamaan luonnonoikeuden normien sisélléon
jarjen avulla riippumatta korkeamman lainsaétijan julistuksesta.
Modernin luonnonoikeuden ja kansainvilisen oikeuden perus-
taja Hugo Grotius (1583-1645) — Grotiuksen k&intdjan ja lu-
onnonoikeusteoreetikon Jean Barbeyrackin mukaan “mies, joka
mursi jadn perustamalla uuden luonnonoikeuden” - lihti siita,
ettd yhteis6llinen eldma vastaa ihmisen luontoa ja vaistoja. Jarki
puolestaan osoittaa normit, jotka ovat vilttamattomid yhteisol-
liselle elamaélle. Samuel Pufendorfin (1632-1694) mukaan luonnon-
tila ei ole sodan vaan periaatteessa rauhan tila. Siina vallitseva
luonnonoikeus perustuu ihmisen voimattomuuteen ja avuttomuu-
teen selviytya yksin sekd ihmisen yhteiskuntaviettiin. Christian
Wolllille (1679-1754) luonnonoikeuden perusaksiooma oli, ett4 ih-
misten tulee pyrkid kohti tdydellistymistddn ja karttaa kaikkea,
mika estdd padsemistd siihen. Jean-Jacques Rousseaun mukaan
sivilisaatiota ja yhteiskuntaa edeltdvassd luonnontilassa ihminen

19



on luonnostaan hyvé ja sielld vallitsee jokaisen rajoittamaton va-
paus. Primitiivisessa tietdiméattomyydessa elavat kansat ovatkin séi-
lyttdneet hyveensa ja onnellisuutensa. Yksityisomistuksen ja tyon-
jaon seki lisddntyvian keskiniisen kilpailun, toisistaan riippuvaisu-
uden ja epétasa-arvon seurauksena luonnontila rappeutuu ihmis-
ten vapautta ja olemassaoloa uhkaavaksi tilaksi, minki takia ih-
misten on liityttava yhteen sopimuksen kautta, alistuttava kansan
yleistahdolle ja luovuttava luonnollisista oikeuksistaan.

Katkoksen sijaan anarkismi vaikuttaisi itse asiassa kehkey-
tyneen luonnonoikeusteorioista tai ainakin osittain jo olleen ni-
ihin kirjoittautuneena mahdollisuutena. Kelsen onkin osuvasti
todennut, ettd luonnonoikeus on pakosta vapaa (zwangsfreie)
anarkistinen jérjestys. Siten jokainen luonnonoikeusteoria on
ideaalia anarkismia pitdessddn kiinni puhtaasta luonnonoikeud-
esta. Jokainen anarkismi - varhaiskristillisyydesta moderniin
marxismiin — on puolestaan luonnonoikeutta. (Kelsen 1928, 10.)

Anarkismi my0s eroaa ratkaisevasti luonnonoikeusteorioista.
Sille oli yhdentekeviai, oliko sopimusteorian tarkoituksena osoit-
taa suvereenin absoluuttinen valta vai asettaa suvereenin vallalle
rajat. Valtion ja oikeuden legitimaatiokertomuksen sijasta anark-
ismi esittdd niiden delegitimaation, missi anarkismi eroaa myds
muista moderneista porvarillisista valtion ja oikeuden filosofi-
sista oikeuttamis- ja hyvaksyttdvyystarinoista, joista tdssi on
sivuttu historiallista koulukuntaa, utilitarismia ja oikeuspositivis-
mia. Bakunin arvostelikin viiltavisti Rousseauta, joka vaikuttaisi
olevan ldhimpéni anarkistisia ajatuksia. Vaikka Rousseauta pidet-
tiin 1700-luvun demokraattisimpana ajattelijana, niin Bakuninin
mukaan Rousseaussa piili kuitenkin valtiomiehen s&ailimiton
despotismi. Rousseau olikin valtion profeetta ja hanen uskollinen
oppilaansa Robespierre sen ylipappi, joka teloitti rousseaulaisen

8Esimerkiksi Lewis Call pitas Lockea radikaalina whig-puoluelaisena ja liber-
alismista vasemmalla olevana. Call katsookin, ettd Locken teoria suostumuksesta
ja vastarintaoikeudesta kyseenalaisti liberaalin valtion. (Call 1998.)

20

itsee tdydellisen vapauden antamista massoille, yhteiséille, yhdis-
tyksille ja yksiloille tuhoamalla kertakaikkisesti vakivallan his-
toriallisen syyn eli valtion. Valtion kukistaminen tdssa kumouk-
sessa havittdd myos lain ja uskonnon, jotka ovat olleet vain val-
tion edustaman, takaaman ja suojeleman vikivallan pyhittdmista.
Todellinen vallankumous on massojen tiydellistd emansipaatiota,
ei jonkun puolueen tai yksildiden voittoa. (Bakunin 1974a, 13;
1873, 262-263; 1974d, 185.) My0s Stirner pitd4 marxilaista vallanku-
mousideaa ongelmallisena. Se on poliittinen tai yhteiskunnallinen
teko, joka kohdistuu valtioon tai yhteis66n ja kdantaa vallitsevat
olosuhteet uusiksi jarjestelyiksi, jossa vallitseva suvereenius vain
vahvistetaan negatiivisessa mielessa. Sen sijaan, ettd se kumoaisi
herruuden sinins4, se kumoaa vain tietyn herruuden muodon. Kap-
ina puolestaan lahtee siit4, ettd ihminen on tyytymaton itseensa. Ih-
misen tdytyy ottaa itse vapaus itselleen eika vain ottaa sitd vastaan.
Kapina ei luota mihink#4n instituutioihin. Kyse on yksiléiden kap-
inasta, egoistisesta teosta, kaikkia jérjestelyja vastaan, myos itsed
ja omaa vastaan, silli minuutta ei voi sellaisenaan tavoittaa. Kap-
ina on itsen ravitsemista itselléni, mika puolestaan on sité, ettd on
olemassa. (Stirner 1845, 145-146, 214-225.)?1

Vaikka Bakunin myontadkin olevansa materialisti ja determin-
isti, han ei taysin hyvdksy Marxin ja Engelsin yksioikoista his-
toriallista materialismia ja taloudellista determinismia, silla se ei
ota riittdvasti huomioon historian muita tosiasioita kuten poliit-
tisten, oikeudellisten ja uskonnollisten instituutioiden vaikutusta
taloudelliseen tilanteeseen. Vaikka Marx sanoo kéyhyyden tuotta-
van poliittisen orjuuden eli valtion, niin hdn ei ymmarra, etta valtio
tuottaa puolestaan ja pitda ylla koyhyyttd oman olemassaolonsa

*'Newman (2001, 67-69) paittelee, ettei Stirnerille riité, ettd ihminen vapau-
tuu ulkoisista mahdeista kuten valtiosta ja kirkosta. Olennaista on vapautumi-
nen inhimillisest4 olemuksesta, pysyvisté identiteetista eli itsest4, jolloin ihminen
kapinoi tullakseen siksi, mita ei ole. Tallaisena anarkistinen kapina on tulemisen
prosessi.

37



Koska vallankumouksellinen diktatuuri on valtio siind missa
porvarillinenkin valtio, Bakunin ei voinut sellaista hyviksy4.
Koska valtio luo luokat, niin kommunismissa vallan itselleen ot-
tavasta tyovdenluokasta tulee hallitseva luokka, jolloin syntyy
uusi alistettu ptoletariaatti. Tdmén Lenin sittemmin myonsi: “Por-
variston kukistaminen voidaan toteuttaa vain muuttamalla prole-
tariaatti hallitsevaksi luokaksi” (Lenin 1975, 43). Bakuninille taas
miké tahansa poliittinen tai taloudellinen etuoikeutettu asema tai
luokka merkitsee dlyn ja syddmen surmaa, joten proletariaatin,
vaistaimattomasti vallankumouksellisen, politiikan valittéména ja
ainoana tavoitteena pitda olla valtioiden tuhoaminen (Bakunin
1965a, 148). Muussa tapauksessa vanha tyrannia ainoastaan kor-
vataan uudella. Seka Marx ettid Bismarck ovat “valtion miehii”, val-
tiokultin edustajia, ja tassd he ovat tismaélleen toistensa kaltaisia.
Bakunin ennustaa: lyhyen vapauden hetken tai vallankumouksen
orgioiden jalkeen uuden valtion kansalaiset heraavat uuden val-
lan orjina, uhreina ja leikkikaluina. (Mt., 162.) Itse asiassa Marxin
perimmaéisend tavoitteena on perustaa kansanvaltio (Volksstaat).
Bakunin ei siten arvostellut ainoastaan proletariaatin diktatuurin
vilivaihetta, vaan koko vallankumouksen dialektiikkaa; siina val-
tio lopulta ylitetaan sailyttamalla se hallinnollisena ja byrokraat-
tisena valtiona, jossa massoja hallitaan poliittisesti ja taloudel-
lisesti, mika vaatii huikean kattavan tieteen. Siksi se on tieteel-
lisen viisauden (intelligence scientifique) valtakausi, joka on kaik-
ista hallitusmuodoista aristokraattisin, tyrannimaisin, ylimielisin
ja ylenkatseellisin. (Bakunin 1965b, 204.)

Bakunin asettaa kommunistista poliittista vallankumousta vas-
taan yhteiskunnallisen vallankumouksen (revolution sociale), joka
vapauttaa koko maailman. Edellinen johtaa vain massojen poliit-
tisen, sosiaalisen ja taloudellisen alistamisen uusintamiseen prole-
tariaatin diktatuurin nimissa.?’ Yhteiskunnallinen kumous merk-

“*Proudhon taas vastusti vuoden 1848 vallankumousta, koska se oli poliittinen
kumous ja sellaisena porvariston ansa (Guérin 1970, 97).

36

korkeimman Olion nimissi vallankumouksellisen neron, Dantonin.
Néin Robespierre my6s surmasi tasavallan avaten tien Napoleonin
diktatuurille. (Bakunin 1977b, 69.)

Vapauden johtotihti

Bakunin kééntyy ajattelussaan vihitellen yhd méairatietoisem-
min idealismista materialismiin. Hanen ldhtokohdakseen tuli, etta
tosiasiat edeltavit ideoita. Proudhonia lainaten han sanoo, etta
ideaali on ainoastaan kukka, jonka juuret ovat olemassaolon aineel-
lisissa edellytyksissa (Bakunin 1977b, 10). Vuonna 1871 ennen Pari-
isin kommuunia kirjoittamassaan tekstissa Dieu et [’état, Bakunin
linjaa materialistista ihmiskisitystdin.” Thmiselli on aineellinen
olemassaolo, ja se on materian ilmausta, kuten eldimet, kasvit
ja mineraalit. Se, ettd ihminen dlyineen, ylevine ideoineen ja ra-
jattomine pyrkimyksineen on vain materiaa kuten kaikki muu
maailmassa olemassa oleva, saa kaikki idealistit — niin runoili-
jat kuin filosofit, teologit ja metafyysikot, poliitikot ja moralis-
tit, aristokraatit ja porvarit, liberaaleja taloustieteilij6itd unohta-
matta — loukkaantumaan ja pahastumaan. Mutta vaikka inhimilli-
nen yhteiso néyttéisi kehittyneen luontoa vastaan, niin sitd maarit-
tavat kuitenkin luonnolliset tarpeet. (Mt.; Bakunin 1996.)

Bakuninin mukaan niin fyysisessd kuin sosiaalisessa maail-
massa — jotka ovat yksi ja sama maailma, nimittdin luonnollinen
maailma - vallitsevat luonnonlait. Thmiset eldvat yhteisoissd, ja

°Dieu et I’état (Bakunin 1977b; Bakunin 1996) on osa kasikirjoituksesta
L’empire knouto-germanique et la révolution sociale (Knoutogermaaninen val-
takunta ja sosiaalinen vallankumous). Tama4 osa kasikirjoituksesta julkaistiin ensi
kerran vuonna 1882 Carlo Cafieron ja Elisée Reclusin toimittamana. Koko tek-
sti, joka sisdlsi my6s Dieu et etat’n korjatun version, ilmestyi vuonna 1908
James Guillaumen toimittamassa Bakuninin koottujen teosten III osassa. Huo-
mattakoon, ettd “Dieu et 1‘état. Extrait du manuscrit inédit” (Bakunin 1895c), joka
ilmestyi Max Netlaun toimittamassa koottujen teosten I osassa, ei ole sama kuin
Dieu et I’état (Bakunin 1977b; Bakunin 1996), miké aiheuttaa toisinaan sekaan-
nusta.

21



niiden syntymaistd asti niissd ovat vallinneet luonnonlait. Nama
ovat luonnostaan patevia ja velvoittavia lakeja eivatki siten ole
riippuvaisia mistaan ulkoisesta lainsaatajasta. (Thminen on tutk-
inut ja systematisoinut niitd ja nimennyt ne laeiksi, mutta lu-
onto itse ei tunne lakeja vaan toimii tietdiméattomasti.) Ne ovat ih-
misen oman luonnon lakeja, silld ne muodostavat ihmisen materi-
aalisen, élyllisen ja moraalisen olemisen ehdot eikd ihminen voi
valttda niiden auktoriteettia. (Bakunin 1977b, 33-34.)!° Siten in-
himillistd moraalia ei tule idealistien tavoin etsid eristetyista yk-
siloista (Bakunin 1895c, 299).

Miten tahén sopii anarkismin vaalima ajatus ihmisen radikaal-
ista, inhimillisen olemisen juuriin tai perustoihin ulottuvasta va-
paudesta? Bakuninin mukaan hénta ohjaava voima oli vapauden
rakkaus ja viha kaikenlaista sortoa kohtaan.!! Jos ihmisen todel-
lisen vapauden ainoat rajat ovat luonnonlait, niin eikd télloin
niiden normatiivinen vaikutus lopulta kielld vapauden? Vastaus
tdhén epiilyyn 16ytyy ihmisen, lakien ja vapauden mairityksesta.

Bakuninilta voidaan 16ytad kolme elementtid tai perusperi-
aatetta, jotka muodostavat inhimillisen — niin kollektiivisen kuin
yksilollisen — kehityksen edellytykset ja maarittavat ihmisen ole-
muksen (ks. Bakunin 1977b). Laht6kohtana on ihmisen animaal-

Bakuninin ajatukset rinnastuvat Thomas Jeffersonin ajatuksiin tissa yhtey-
dessa. Jefferson uskoi, ettd ihmisilli on sisdinen moraalitunto, minké takia anark-
istinen yhteiso voisi toimia hyvin. Han ylistikin Amerikan intiaaneja, joilla ei ol-
lut lakeja, pakkovaltaa eik4 hallitusta. Vaikka heité ohjasivat vain tavat ja moraali,
niin rikollisuus oli heidén keskuudessaan harvinaista. Vailla lakeja ja hallituksia
eldvien yhteisojen Jefferson uskoi eldvin padsadntdisesti onnellisempina kuin
niiden, jotka elivdt eurooppalaisten hallitusten alaisuudessa. Toisaalta anarkia
toimii vain pienissa yhteisoissa, minka vuoksi han kannatti hallitusta Amerikalle,
kunhan se on olemassa hallittujen suostumuksella. (Jefferson 1984, 220.)

"Tsaari Nikolai I:n pyynnosti vuonna 1851 vankeudessa kirjoittamissaan tun-
nustuksissa Bakunin tunnustaa oman kumouksellisen toimintansa olleen rikol-
lista niin suvereenin ja isinmaan kuin kaikkien moraalisten, jumalallisten ja in-
himillisten lakien nakékulmasta katsottuna (Bakunin 1977a, 87). Samaan hengen-
vetoon hén kuitenkin méérittelee toimintansa motiiviksi rakkauden vapauteen ja
vihan kaikenlaista sortoa kohtaan (ks. Bakunin 1977a, 92).

22

voittanut puolue joutuu valttimattémyyden pakosta pitdiméan ylla
herruuttaan sen pelon avulla, jota aseet herattavat taantumukselli-
sissa” (Lenin 1975, 104).

Engelsin mukaan Bakuninille “pddpahana, mika pitd4 havittaa,
[...] ei ole pddoma eika siis myoskiin kapitalistien ja palkkatyoléis-
ten vélinen luokkavastakohtaisuus, joka on syntynyt yhteiskun-
nallisen kehityksen tuloksena, vaan valtio”. Pa4doman “on luonut
valtio” ja “kapitalisti omistaa padomansa vain valtion armosta”,
ja kun valtio hdvitetadn, “padoma lentad itsestaan hornan tuut-
tiin”. (Engels 1973b, 387.)'° Marxin mukaan Bakunin “ei ymmérra
kerrassaan mitdan sosiaalisesta vallankumouksesta ja tietda siitd
vain poliittisia fraaseja”. Bakuninin vallankumouksen “perusteena
on tahto eivitka taloudelliset edellytykset”. (Marx 1973c, 375.)
“Tuo lastensatu”, hian tokaisee, on “oppilasmaista potyd”, joka on
vain sekoitus luokkien yhdenvertaisuudesta, perintdoikeuden ku-
moamisesta, ateismista ja pidattdytymisesta osallistumasta poliit-
tiseen liikkeeseen. “Ja joskin hin teoreettisessa suhteessa on nolla,
niin juonittelijana hin on oikeassa elementissaan” (Marx 1973a,
385.)

Bakunin sivaltaa takaisin, ettd marxilaisuudessa “[v]altio, halli-
tus, universaali diktatuuri, Gregorius VII, Bonifacius VIII, Kaarle
V ja Napoleonien unelma ilmenevit uudessa muodossa” (Bakunin
1965a, 147). Bakunin katsoo, ettd keskittyessddn vallankumouk-
sen taloudellisiin ehtoihin Marx sivuutti valtion ongelmana, kun
taas anarkisteille valtio sindnsé on ongelma. Vastaavasti Kropotkin
piti valtiota yhteiskunnallisen vallankumouksen perimmaéisena es-
teend. Joko valtio tuhotaan ja uusi elami alkaa tuhansissa keskuk-
sissa tai sitten valtio musertaa yksilon ja paikallisen elamén.
Niin kauan kuin valtio on olemassa, niin yksi tyrannia vaih-
tuu vain toiseksi, ja timén evoluution paatepisteeni on kuolema.
(Kropotkin 1943, 9, 44.)

Marxin mukaan Bakunin “ei ymmirri kerrassaan mitiin sosiaalisesta val-
lankumouksesta ja tietda siitd vain poliittisia fraaseja” (Marx 1973c, 375).

35



htaa luokkien havittimiseen, luokattomaan yhteiskuntaan ja val-

tion kuoleutumiseen.’

Téhan saakka Bakunin saattaisi kulkea Marxin vallankumous-
matkassa, mutta sitten tiet erkanevat. Marx ja Engels kirjoittivat,
ettd proletariaatti “tekee vallankumouksen kautta itsensé hallitse-
vaksi luokaksi”, joskin se myohemmin poistaa oman valtansa lu-
okkavaltana (Marx & Engels 1978, 358). Engels katsoo, ettd “pro-
letariaatin poliittinen toiminta ja sen diktatuuri on valttiméatonta
luokkien ja samalla my6s valtion hévidmiseen johtavana vélivai-
heena” (Engels 1973b, 322). Marx jatkaa, ettd kapitalistisen ja kom-
munistisen yhteiskunnan vililla olevana poliittisena siirtymékaut-
ena “valtio ei voi olla mitddn muuta kuin proletariaatin vallanku-
mouksellista diktatuuria” (Marx 1973b, 21). Ty6vaenvaltiossa prole-
tariaatti ottaa valtiovallan kisiinsd ja muuttaa tuotantovilineet val-
tion omaisuudeksi. Se on uudella tavalla demokraattinen proletari-
aattia ja omistamattomia kohtaan ja diktatuurinen porvaristoa ko-
htaan. Lenin toteaakin, ettid marxilaisuudessa valtion havittiminen
on mahdollista vain Engelsin kuvaaman kuoleutumisen tai nukah-
tamisen kautta. Valtiosta, joka Engelsin mukaan on “erikoinen lan-
nistamismahti” proletariaatin kurissapitdmiseksi, taytyy tulla pro-
letariaatin “erikoinen lannistamismahti” porvariston tuhoamiseksi.
(Lenin 1917, 30-31.)!® Niinp# Lenin julistaa, etti “vallankumous on
epiilemittd niin auktoritatiivinen asia kuin yleensi olla voi. [...]

"Bakuninin mukaan myos Marxin Proudhon-kritiikki osui oikeaan: Proud-
hon lahti virheellisesti liikkeelle abstraktista oikeuden ideasta, josta taloudelliset
tosiasiat seurasivat (Bakunin 1990, 142).

Engels toteaa, etti jos haluaa tietdd, milta proletariaatin diktatuuri nayttia,
niin riittad, etti tarkastelee Pariisin kommuunia. “Se on proletariaatin diktatu-
uria” (Engels 1973c, 168). My6s Marxille Pariisin kommuuni antoi mallin proletari-
aatin diktatuurille. Siten proletariaatin diktatuuria ei pida yksioikoisesti sekoit-
taa siihen diktatuuriin, joka kommunismin nimissa toteutettiin Neuvostoliitossa.
Trotski totesikin, ettd Neuvostoliitossa valtio ei suinkaan ole kuoleutumassa. Si-
itd on péinvastoin muodostunut ennenkokematon pakottamisen byrokraattinen
koneisto, ja sellaisena se on raikeéssa ristiriidassa Marxin, Engelsin ja Leninin
kuvaaman ty6véenvaltion kanssa. (Trotski 1973.)

34

isuus (l’animalité humaine). Thminen kuuluu eldinkuntaan ja ha-
nessa vaikuttavat animaaliset tarpeet. Inhimillisen animaalisuuden
ulkoisena ilmentyména ovat yhteiskunta- ja yksityistalous. (Mt.,
10-13; 1973, 271.)

Toisena periaatteena on ajattelu (la pensée). IThmiselld on eri-
tyinen elementti, jarki, joka tarkoittaa kykya yleistykseen ja ab-
straktioon. Sen ansiosta ihminen kykenee ajattelemaan ja tutki-
maan itseddn kuin ulkoista objektia sekd ajattelemaan omaa ih-
misyyttadn. Ihminen kykenee siten ajattelussaan nousemaan niin
itsensd kuin itseddn ympéardivin maailman yldpuolelle ja muo-
dostamaan abstrakteja ideoita. Ajattelun ulkoisena ilmentyméni
on tiede. (Bakunin 1977b, 13, 60-61; 1973, 272; 1895c, 278.)

Kolmas ihmisessa asustava periaate on kapina (la révolte). Kap-
ina merkitsee ihmisyyteen kuuluvaa tahtoa, jonka seurauksena ih-
minen kykenee ylittiméén itsensi ja annetut olosuhteet. Thminen
ei siten ole determinoitu tai olemukseltaan muuttumaton vaan it-
sensi ulkopuolelle suuntautuva ratkeamaton ja paattyméiton itse-
tarkoituksellinen kapina. Kapinan ulkoisena ilmentyméana on va-
paus. Ja juuri kapina on vapauden olennainen tekija. (Bakunin
1977b, 13; 1895c, 282-283.)

IThminen onkin evoluution viimeinen ja korkein aste, ja ihmi-
nen voi ja hinen taytyy muuttua ja inhimillistya vapauden kautta.
Koska kaikkeen kehitykseen sisdltyy ldhtokohdan tai perustan
negaatio, niin ihminen on samalla ja olennaisesti ihmisessa ol-
evan eldimellisen aineksen maééaritietoinen ja asteittainen kielto.
Toisin sanoen ajattelu ja kapina edustavat Bakuninilla negatiivista
voimaa inhimillisen eldimellisyyden kehityksessa. Eldimellisyyden
negaatio on yhté rationaalista kuin luonnollista ja rationaalista
vain, koska se on luonnollista. Se on seka historiallista ettd loogista
ja yhtd vaistimatontd kuin niiden maailmassa vallitsevien luon-
nonlakien kehittyminen ja realisoituminen, jotka muodostavat ja
luovat ideaalin, alyllisten ja moraalisten uskomusten maailman.

Miti sitten lakeihin tulee, niin luonnonlakeja ei pida rinnas-
taa ulkoa tuleviin juridisiin tai jumalallisiin lakeihin. Pdinvastoin

23



ne ovat ihmisen inhimillisen olemisen lakeja eli ihmisyyteen vélt-
tdmétta kuuluvia olemislakeja. Ne eivit siada ihmisen olemusta
joksikin kiintedksi ja pysyvéksi identiteetiksi vaan ovat pikem-
minkin ihmisena olemisen mahdollisuuksia. Kun ihmiset tunnista-
vat ja ymmartdvat luonnonlait yksil6ing, niin vapauden kysymys
on ratkaistu, minké jalkeen ulkoisten lakien tarvetta ei ole. Va-
paus merkitsee siis sitd, ettd ihminen noudattaa luonnonlakeja,
koska hin on itse hyviksynyt ne sellaisina, eika siksi, ettd ne olisi
ulkoisesti madratty hanelle minkaan ulkoapéin tulevan suvereenin
toimesta, olipa se sitten jumalallinen tai inhimillinen, kollektiivi-
nen tai yksil6llinen, teologinen tai poliittinen. (Bakunin 1977b, 29—
31; 1973, 271-272.)

Vapaudessa ei ole kyse valtion takaamasta oikeussubjektien
juridis-muodollisesta negatiivisesta vapaudesta kaikkine subjekti-
ivisine oikeuksineen tai rousseaulaisesta ja porvarillisen liberalis-
min mukaisesta yksiloiden individualistis-egoistisesta vapaudesta.
Vapaus merkitsee kaikissa piilevina olevien materiaalisten, alyllis-
ten ja moraalisten kykyjen kehittdmistd. Se on vapautta toimia lu-
onnollisesti, omien impulssien mukaisesti, oman arvostelukykynsi
ohjaamana ja riippumattomana muiden késkyist4. Jokaisen tuoma-
rina toimii vain omatunto ja jarki. Vapaudessa olevaa yksil6a ei
voi kdsked hyvéin ja oikeaan ulkoisella lainsdddannolls, vaan tima
tekee hyvin ja oikein, koska han vapaasti pitaa jotakin hyvina ja
oikeana, haluaa ja rakastaa sita. Vapaus murskaa kaikki taivaalliset
jamaanpaalliset idolit, ja ihmisen4 olemiseen itseensa kuuluu luon-
nollinen oikeellisuus. (Bakunin 1973, 261-262; 1895c, 276-278.)

Vapaus ei myG4skédn ole ihmisen yksil6llinen ominaisuus, joka
voisi toteutua itse itsensid kanssa olemisessa. Vapaus on aina
yhteiséllinen asia, ihmisten toistensa kanssa olemiseen liittyva om-
inaisuus. Tunnustuksissaan tsaarille Bakunin totesi koko uskonsa
kiteytyvan siihen, ettd hakee omaa onnellisuutta ja arvoa muiden
onnellisuudesta ja arvosta eli ettd on vapaa muiden vapaudessa
(Bakunin 1977a, 92). Toisen vapaus ei ole siten oman vapauden raja
tai este. Toisen vapaus lujittaa ja laajentaa omaa vapautta, ja oma

24

tiikkia.!® Keskeinen ero oli anarkismin ehdoton valtiokielteisyys,
jota edelld on kasitelty.

Bakunin myo6nsi Marxin olevan ajattelijana oikealla polulla.
Marxin késitys oikeuden historiallisesta evoluutiosta, joka ei ole
taloudellisen kehityksen syy vaan sen seuraus, oli hedelmillinen
ja Marxin anti tieteelle. Marxin mukaanhan aineellisten tuotan-
tovoimien kehitysastetta vastaava tuotantosuhteiden kokonaisuus
muodostaa yhteiskunnan taloudellisen rakenteen, reaalisen perus-
tan, jolle oikeudellinen ja poliittinen paallysrakenne kohoavat.
Moderni liberaali valtio on luokkaherruuden elin ja sorron legiti-
moija eikd yhteistd hyvii edustava jarjen kuva, kuten Hegel ajat-
teli. Valtio on taloudellisesti hallitsevan luokan eli porvariston
edunajaja, jota tarvitaan pitimaan sovittamattomia luokkavastako-
htia jarjestyksen puitteissa. Porvarillisen valtion edistyneinkédin
muoto, demokratia, ei ole vastakohtien neutraali sovitteluinstanssi
vaan vilikappale kapitalistien késissa tyo6ldisten riistdmiseksi. Val-
lankumouksen mahdollisuus edellyttdaa taloudellisen kehityksen
maarattya historiallista vaihetta eli kapitalistista tuotantoa ja huo-
mattavaa teollisuusproletariaattia. Marxin mukaan oli tullut aika,
jolloin kapitalismi voitiin kumota luokkataistelussa, joka sitten jo-

Vuonna 1869 venildisemigrantti Nicolas Utin aloitti parjauskampanjan
Bakuninia vastaan viittden tdmén olevan panslavistinen tsaarin agentti. Samana
vuonna internationaalin neljannessa konferenssissa Baselissa konferenssin osal-
listujat jakautuivat kahdeksi ryhméksi: saksalaisiin, englantilaisiin ja sveitsinsak-
salaisiin valtiokommunisteihin seké toisaalta belgialaisiin, ranskalaisiin, espan-
jalaisiin ja sveitsinranskalaisiin anarkisteihin. Vuonna 1871 Bakunin oli perus-
tamassa internationaalissa Juran liittoa, joka asettui vastustamaan internation-
aalin keskusneuvostoa vaatien internationaalin séilyttdmista autonomisten osas-
tojen federaationa. Engels syytti nyt Bakuninia maanalaisen jérjeston perustamis-
esta, jonka tavoitteena oli kaapata internationaali itselleen. Vuonna 1872 Haagin
kokouksessa Bakunin Marxin vaatimuksesta erotettiin internationaalista. Inter-
nationaali paatti muuttaa Lontoosta New Yorkiin. Heti kokouksen jalkeen Sveit-
sissd pidettiin anarkistien varjokokous, joka perusti uuden federaation.

33



lait ja yhteisostd kehkeytyvan tapaoikeuden normit vallitsevat
anarkian tilassa.

Tatd ajatusta voi peilata vield Bakunin vapauden historian
kautta. Siind vapauden negatiivinen hetki on kapina jumalallista
fiktiota ja valtiota vastaan. Positiivinen hetki puolestaan on va-
paana olemisen ja ajattelun vapauden historiallinen ja kollektiivi-
nen toteutuminen, joka yhtéélta on kapinan edellytys ja toisaalta
realisoituu kapinassa ja sen jalkeisessd tilassa. Mutta lisdksi on
erotettavissa vapauden kolmas hetki tai toinen negatiivinen hetki.
Se on kapina yhteisoa ja sen vaikutusta vastaan. Tassi ei kyse
ole yhteison kumoamisesta, miki olisi vastoin luonnonlakeja, vaan
siitd, ettd vapaudessaan ihminen kyseenalaistaa myds yhteison
tavat, tottumukset, moraalin ja ennakkoluulot, jotka vaikutta-
vat nakyméattoémédmmin ja voimakkaammin kuin valtion lait. (Vrt.
Colombo 1998.)

Malatesta tdsmentdd méadrittelemalld anarkismin kritiikin ko-
hteen eli valtion lainsddddannon ja poliittisten, oikeudellisten,
sotilaallisten ja finanssihallinnollisten instituutioiden kokoelman
tai niiden ruumiillistaman idean abstraktioksi. Hinen mukaansa
valtion tuhoamisen sijaan olisi kuitenkin puhuttava hallinnan
tuhoamisesta; monesti termid valtio kaytetddn synonyymina
yhteisdlle, jolloin voidaan viittdd anarkistien haluavan havittaa
kaikki sosiaaliset suhteet ja siteet. Taméa termi on myos sikali os-
uvampi, ettd valtion lakkauttaminen tuhoaa kaikki auktoriteettiin
perustuvat poliittiset instituutiot. (Malatesta 1974.)

Marx ja Bakunin kohtaavat

Bakuninin ja Marxin ongelmallinen suhde ja lopullinen
valirikko, joka johti ensimmiisen internationaalin hajoamiseen,
jakaa ratkaisevasti 1800- ja 1900-luvun radikaalia yhteiskuntakri-

32

vapaus tekee saman toisen vapaudelle. “Mina olen todella vapaa
ainoastaan, kun kaikki ihmiset ympérillani, niin miehet kuin naiset,
ovat my0s vastaavasti vapaita” (Bakunin 1895c, 281).

Kaiken kaikkiaan solidaarisuus, yhdenvertaisuus ja vapaus,
jotka kaikki kuuluvat ihmisen olemukseen, rinnastuvat toisiinsa
luonnonlakien normittamassa yhteisossa, jossa kaikki ovat vapaita.
Tadmaén toteutuminen vaatii ty6té, koska ulkoiset lait ja auktoriteet-
tien julistama moraali ovat tukahduttaneet radikaalin vapauden.

Bakuninin kasitys on lahella Proudhonin kasitysta, ettd ihmi-
nen on Aristoteleen méaritelman mukaisesti rationaalinen ja sosi-
aalinen eldin. Thminen on yhteiséssd eliva eldin ja yhteis6 on
ihmisten vélisten suhteiden kokonaisuus. Oikeus taas on Proud-
honille yhteiskuntaa ohjaavien periaatteiden kokonaisuus. Oikeu-
denmukaisuus tarkoittaa naiden periaatteiden kunnioittamista
ja seuraamista. Niinpa oikeudenmukaisuuden harjoittaminen on
sosiaalisen vietin noudattamista ja oikeudenmukainen teko on
yhteis6llinen teko. Jos oikeutta ja oikeudenmukaisuutta ei ole, ei
ole yhteisoakaan. Myos elaimilla on olemuksellisesti sama sosiaa-
linen vietti, joskin ihmisessa se on monitahoisempi ja kdskevampi.
Ihminen jakaa eldinten kanssa oikeudentunnon, mutta vain ih-
minen kykenee muodostamaan ajatuksen siitd. Tunteen ja jar-
jen yhdistelméni oikeudenmukaisuus merkitsee oman ja toisen
persoonallisuuksien yhdenvertaisuuden tunnustamista. Oikeuden-
mukaisuudella on siten kaksinainen olemus, silli se on identtinen
yhteison kanssa, johon taas sisaltyy valttaméatta yhdenvertaisuus.
Toisin sanoen oikeudenmukaisuus syntyy siten yhtaaltd sosiaalis-
esta vietistd, toisaalta toisen yhdenvertaisuuden ideasta. Tdman
toisen asteen sosiaalisuuden lisaksi ihmiselld on kolmannen asteen
sosiaalisuutta. Se on sosiaalista kohtuullisuutta tai suhteellisuutta,
joka merkitsee anteliaisuutta, kiitollisuutta, ystavyytté, hienotun-
teisuutta, sympatian ja rakkauden oikeudenmukaista jakoa, lati-
nan humanitasia. Se on oikeudenmukaisuuden ja maun yhdistelma4,
joka edellyttaa arvostelun ja idealisoinnin kykya. (Proudhon 1867,
176-180.)

25



Oikeudenmukaisuus onkin anarkismin keskeisid kasitteita.
Bakuninille se on kéddnnettavissa tasa-arvoisuuden kanssa, ja se
perustuu jokaisessa ihmisessa olevaan inhimilliseen omatuntoon.
Proudhonille oikeudenmukaisuus (la justice) ei ole positiivisen
oikeuden (le droit) tuote, vaan oikeus on oikeudenmukaisuuden
julistus ja sovellus. Oikeudenmukaisuus on johtotihti, joka oh-
jaa yhteis6ja, napa, jonka ymparilld poliittinen maailma pyorii,
kaikkien toimien periaate ja saitelija. (Proudhon 1867, 25.) Se -
eiké suinkaan rakkaus, uskonto, egoismi tai ideat — on ihmiskuntaa
liikuttava voima ja lopullinen pddmaéra (Proudhon 1869, 305-306).

Lisiksi on huomattava, etta Bakuninilla universumia ei hallitse
mikain yliluonnollinen korkein tahto ja mahti. Luonto ei siten
ole jonkin ennalta asetetun teologisen tai metafyysisen suunnitel-
man mukainen, vaan se ilmaisee loputtomasti ilmenevien ja tois-
tuvien ilmididen d4reténtd moninaisuutta. Luonnonvoimien har-
monia ilmenee ainoastaan jatkuvan kamppailun tuloksena, joka
on kaiken eldméin ja liikkeen todellinen ehto. Siten luonnossa
ja yhteisossa jarjestys ilman kamppailua merkitsee kuolemaa.
(Bakunin 1873, 271.)

Valtion mahdin kritiikki

Onko wvaltiolla mitidn asemaa inhimillisen yhteiselon
jarjestdjand? Bakunin antaa oikeusoppineiden ja oikeuden
metafyysikkojen vastata kysymykseen: heille valtio on Bakuninin
mukaan julkinen asia, jonka yleishyvé ja kaikenkattava oikeus
asettuu jokaisen yksilon egoistisia intohimoja ja intressej vastaan.
Valtio on oikeusoppineille oikeudenmukaisuutta seka moraalin ja
siveellisyyden toteutumista maan paalld. (Bakunin 1895b, 222.)

Bakunin rinnastaa kirkon ja valtion toisiinsa. Kirkon tavoin val-
tio olettaa ihmisen olevan luonnostaan paha, minké vuoksi myds
inhimillinen vapaus on pahaa. Jos ihmiset saisivat luonnollisen va-
pautensa, niin he vain tuhoisivat toisensa mita hirvittivimmassa

26

mid mir, joka tarkoittaa maailmaa, rauhaa ja maalaisyhdyskuntaa.
(Bakunin 1974f, 245, viite 257.)

Vapaissa yhteisoissd olennaista on se kollektiivinen ja yksilolli-
nen moraali, joka perustuu inhimillisyyden ja ihmisarvon kunnioit-
tamiseen. Vaikka kévisinkin toisen kanssa mita vikivaltaisinta ja
katkerinta kamppailua, niin minun tulee kunnioittaa vastustajani
inhimillisyytta. Tasta riippuu oma arvokkuuteni ihmisena. Jopa
silloin, kun toinen kiistad muiden arvokkuuden, niin hanen in-
himillisyytensa sailyy, vaikka hédnen poikkeamansa inhimillisyy-
desta olisi kuinka hirvioméinen tahansa. Se siilyy potentiaalisena
kykyni nousta tietoiseksi omasta inhimillisyydesta.'

Niinpd ihmisessd vallitsee luonnostaan tai syntyperiisesti
yhteisollisyys, rationaalisuus, eettisyys ja kyky ylittaa itsensi. Ne
ovat juurtuneet ihmisen olemiseen, josta kdsin ne muodostavat
ja maarittavat itse kunkin singulaarista olemassaoloa yhteisossa.
Juuri tatd inhimillisen olemisen normatiivista perustaa valtiolli-
nen ja ylipaansa kaikki ulkoinen juridinen, poliittinen, taloudelli-
nen, tieteellinen, tekninen ja filosofinen suvereniteetti uhkaa. Jotta
siis ihminen voi tavoittaa vapauden, niin tdmi edellyttdd ulkois-
ten suvereenien negaatiota ja oman itsensa asettamista perustaksi.
Anarkismi edellyttdd eron tekemistid valtion ja yhteison valilla,
mikd on tdrkedd etenkin, koska anarkismi julistautuu jokaisen
hallituksen, valtiovallan ja valtiollisen organisaation vastustajaksi.
(Bakunin 1990, 136). Vallitsevan jarjestyksen negaation ohella
Bakuninin vallankumoukseen voidaan niin sanoa siséltyvan kaksi
positiivista tekijad, nimittdin yhteisollisyys ja oikeudellisuus. Val-
lankumous katkaisee valtion ja positiivisen oikeuden jatkumon
mutta ei [merkitse] normatiivisuuden paattymistd, silld luonnon-

BIhmisten rikollisuuden ja heikkomielisyyden Bakunin katsoo olevan seu-
rausta siitd sosiaalisesta ymparistostd, johon ihmiset ovat syntyneet ja jossa he
ovat kasvaneet. Samoin Kropotkinille rikollisuus on yhteiskunnallinen tuote. Ha-
nen mukaansa rikollisia ei pitdisi kohdella pahoina vaan sairaina parantaen heita
moraalisen hygienian keinoin.

31



illisen jéirjestyksen ilmenemismuotojen lakkauttamista (Bakunin
1974c, 23; 1974d, 183). Tama kapina on luonnollista, sill4 oliot ka4n-
tyvat luonnostaan alistajaansa vastaan.

Vaikka keskiajalta lahtien valtio on kukistanut kaikki kapinat,
vaikka valtion keskittavi, korruptoiva ja valtiokeskeinen uusi sivil-
isaatio on lyonyt itsensa ldhes taydellisesti lapi, vaikka massat
ovat sallineet itsensa tulla tdmén sivilisaation lannistamiksi apaat-
tisiksi kansalaisiksi, niin Bakuninin mukaan juuri nyt oli ehdoton
tarve havittia valtiot. Pariisin kommuuni oli valtion negaatiota. Ja
vaikka Pariisi kukistui, se pelasti Ranskan kunnian ja tulevaisuu-
den seka julisti uuden ajan alkua. Raunioille rakentui nationalis-
min havittdminen ja uuden inhimillisyyden uskonto, jossa vapau-
den, oikeudenmukaisuuden, yhdenvertaisuuden ja veljeyden peri-
aatteet syrjayttivat vanhan moraalin ja uskonnon, kuten Bakunin
kirjoitti pian kommuunin tappion jilkeen. (Bakunin 1873, 264.)*

Bakunin esittdd vallankumouksellisen politiikan negatiivisen
tai destruktiivisen puolen ohella sen positiivisen tai orgaanisen
puolen, jossa on kyse uuden taloudellisen ja sosiaalisen jarjestyk-
sen luomisesta. (Bakunin 1974d, 183.) Kirjoituksessaan Fédéral-
isme, socialisme et antithéologisme (1867) Bakunin esittda Euroopan
Yhdysvaltojen muodostamista, joka olisi vapauden, oikeuden-
mukaisuuden ja rauhan voittoa. Tatd rauhanliittoa ei kuitenkaan
voida muodostaa nykyisistd keskitetyistd valtioista. Vaihtoehdon
tarjoavat yksiloiden vapaat liitot, yhdistykset, yhteisot, alueet,
provinssit ja kansakunnat, jotka huomioivat ihmisten todelliset
tarpeet ja luonnolliset taipumukset. (Bakunin 1895a, 15-17.)
Bakunin 16ysi modernille valtiolle vaihtoehdon my®&s slaavilaisista
primitiivisistd autonomisista yhteisoista, ja niiden muodostamista
federaatioista. Veniliiset talonpojat kayttavit yhteisostaan ter-

"Vaikka vallankumous on luonteeltaan universaali, niin tietyt maat ovat
alttiimpia ja valmiimpia siihen kuin toiset, mika johtuu niiden historiallisesta,
taloudellisesta ja poliittisesta tilanteesta (Bakunin 1974d, 185).

30

anarkiassa, jossa vahvin teurastaisi heikommat. Siksi luonnolli-
nen ihminen tulee muuttaa kansalaiseksi. Oletetun yhteiskunta-
sopimuksen jilkeen hyva merkitsee yhteista intressid, paha sen
vastaisuutta. Valtio uhraa niin inhimillisyyden ihmisissd tehden
heistd pelkkia oikeusalamaisia, koska vain se voi hillitd ihmisen
pahuutta. Luonnollinen ihminen ja vapaus taytyy tuhota, jotta ih-
miset voitaisiin muuttaa pyhimyksiksi (kirkko) tai hyveellisiksi
kansalaisiksi (valtio). (Bakunin 1895b, 224.)

Valtio ei merkitse Bakuninille sopimuksen jélkeistd rauhan tilaa
mutta ei my06skdin hegelildisté rationaalisuuden ja moraalin lakip-
istettd. Kaikki valtioteoriat perustuvat olennaisesti auktoriteetin
periaatteelle, toisin sanoen sellaiselle teologiselle, metafyysiselle
ja poliittiselle ajatukselle, jonka mukaan massat eivat kykene
hallitsemaan itseddn. Taméa oikeuttaa niiden alistamisen ylhaalta
kasin maaratyn viisauden ja oikeudenmukaisuuden hyvintah-
toisen ikeen alle. Siten valtiossa on aina kyse suvereenin tahdosta,
voimasta ja ylivallasta. Valtio merkitsee ihmisten todellisten tah-
tojen ja intressien kieltoa ja uhrausta yleisen intressin, yleishyvén,
kansantahdon ja yleisen hyvinvoinnin alttarilla. Ndiden edustajana
on valtio, jolla on legitiimi valta tukahduttaa kaikki yksilon lait-
tomat kapinat. Valtio onkin ehdoton auktoriteetti, voima. Sen lu-
ontoon kuuluu ottaa hallintaansa voimalla. Jokainen sen kasky on
isku vasten vapauden kasvoja. Vaikka valtio kaskisi hyvéan, niin
se tuo esiin pahan. Se, mink4 valtio sdatda hyvéna, on inhimillisen
moraalin ja vapauden nikokulmasta pahaa. (Bakunin 1965b, 204.)

Valtio ei myoskadn edusta ja turvaa yleistahtoa tai yleistd
etua, vaan se on aina jonkin etuoikeutetun luokan omaisu-
utta: pappisluokan, aristokratian tai porvariston. Myos kaikkein
demokraattisimmissakin valtioissa vihemmisto hallitsee. Ja vaikka
kansanedustajat olisivat kuinka viisaita, niin sosiaalisen luonnon-
lain mukaan valta korruptoi jopa parhaimmat valtiaat. Bakunin
kuitenkin myonté4, ettd jopa kaikkein epatiydellisin tasavalta on
tuhat kertaa parempi kuin valistunein monarkia. Toisaalta yleiseen
aanioikeuteen perustuva tasavalta voi olla jopa despoottisempi

27



kuin monarkia, silld se saattaa musertaa jokaisen jasenensi tah-
don kollektiivisen vallan painon alle, jonka se oikeuttaa vetoamalla
yleistahtoon. Etuoikeutettujen luokkien nikékulmasta poliittinen
tietoisuus on valloittamista, orjuuttamista ja valtion organisointia
massojen riistimiseksi. (Bakunin 1965b, 194.) Siten valtio on sisdis-
esti ratkeamattomien ristiriitojen leimaama kokonaisuus, jota pi-
detddn ylla ja kokonaisuutena vain pakon keinoin.

Valtiolla on kylld velvollisuus suojella kaikkien yksiloiden sel-
laisia oikeuksia, jotka eivdt ole vastakkaisia yleiselle hyville.
Tamén Bakunin myontdd mutta katsoo, ettd tdhéankin liittyy ra-
jaus: valtio puolustaa ainoastaan kansalaistensa yhteistd intressia
ja julkista oikeutta. Téllainen kollektiivinen egoismi sulkee vieraat
ja muukalaiset vaistamatta ulkopuolelleen.

Valtion sisédisten vastakohtaisuuksien ohella valtiot ovat
keskenddn ratkeamattomassa konfliktissa. Yhden valtion olemas-
saolo merkitsee useiden valtioiden olemassaoloa, joka puolestaan
merkitsee kilpailua, kateellisuutta ja keskindistdi kamppailua
herruudesta. Valtioilla ei mydskdan ole minkaanlaisia velvoit-
teita toisiaan kohtaan. Kansainvilisen oikeuden, vapauden ja
ikuisen rauhan tavoittelu on ristiriidassa valtion sailyttdmisen
kanssa, silld “valtio perustuu olennaisella tavalla sellaiselle perim-
maiselle vékivallan ja valloituksen aktille, jota yksityiseldmassi
kutsutaan murtovarkaudeksi”. Sota sidilyy korkeimpana lakina,
silldi “jokainen keskitetty valtio merkitsee muiden valtioiden
oikeuksien absoluuttista negaatiota”. (Bakunin 1895a 15-16.) Niin
valtio murtaa kaikkien ihmisten universaalin solidaarisuuden ja
merkitsee inhimillisyyden taydellista kieltoa.

Kaiken kaikkiaan valtiolla ei ole koskaan ollut moraalia. Pikem-
minkin valtio on inhimillisyyden kielto. Tata se on sisdiselld ja
ulkoisella tavalla. Edelliselld tavalla se on sita, koska se on in-
himillisen vapauden ja oikeuden vastakohta. “Valtio merkitsee
herruutta, ja jokainen herruus edellyttda massojen alistamista ja
sen seurauksena niiden hyviksikaytt6d jonkin hallitsevan vahem-
miston hyviksi” (Bakunin 1965a, 148). Jalkimmaiselld tavalla se on

28

sitd, koska sen olemukseen kuuluu rikkoa ihmiskunnan yhteinen
solidaarisuus (Bakunin 1965b, 202). Valtion transsendentaalisen
(tallainen siksi, ettd se ylitt44 inhimillisen moraalin ja oikeuden-
mukaisuuden) moraalin muodostaa patriotismi, jossa toiminta val-
tion kunnian vuoksi on velvollisuus ja hyve, jotka ovat pakollisia.
Tallainen moraali rajoittaa ja siten kieltd4 kaiken inhimillisen ja
universaalin moraalin. Ehdoton valtiollinen sensuuri tulee tarpeel-
liseksi, silla liiallinen ajattelun- ja mielipiteenvapaus ei ole sovitet-
tavissa valtion turvallisuuden vaatimaan ehdottomaan kuuliaisu-
uteen.!? Nationalismin sijaan Bakunin julistaa: “Emme tunnusta
muuta isdnmaata kuin universaalin vallankumouksen” (Bakunin
1974d, 182).13

Proudhonkin totesi, etteivit sodat lopu eivitkd oikeuden-
mukaisuus ja vapaus toteudu niin kauan kuin voiman oikeus hallit-
see sodan ja kansojen oikeutena (Proudhon 1869, 203-204). Anark-
ismille valtio on siten puhdasta vallankéytt64 ilman, etta sille olisi
mitddn todellista viimekétistd hyvaksyttdvyysperustaa. Siksi se
joutuu turvautumaan teologian ja/tai metafysiikan fiktioihin. Ni-
inpé valtio perustuu vain ja ainoastaan vallalle.

Autonomiset yhteisot valtion tuolla puolen

Bakunin vaatii valtion tdydellistd poistamista. Valtion havit-
tdminen on kaiken maallisen ja taivaallisen auktoriteetin, “valtion
patriakaalisen, juridisen ja poliittisen oikeuden”, juridisten insti-
tuutioiden, tuomariston, papiston, byrokratian, armeijan, poliisin,
yliopiston, yksityisen omistusoikeuden, ylipd4nsa kaiken porvar-

“Patriotismissa voidaan erotella luonnollinen tai fysiologinen (lajien kamp-
pailu), taloudellinen, poliittinen ja uskonnollinen tai fanaattinen elementti.
Bakunin purkaa auki naitd elementteja tuodakseen esiin ja siten negaatiolle altti-
iksi koko patriotismin ilmi6n.

BUniversaaliudesta huolimatta Bakunin julistaa toisinaan panslavismia, jo-
hon liittyy voimakaskin saksalaisfobia. Joissain kohdin hdn my®6s toistaa anti-
semitistisia stereotypioita.

29



