
Anarkismi, feminismi ja yksilö

Colin Wright

1994



Sisältö

Kirjallisuus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

2



Vakavasti otettavan anarkismin tulee olla myös feminististä, muuten siitä ei koskaan
voi tulla todellista anarkismia, vaan se jää patriarkaaliseksi ja puolittaiseksi. – Norjan
anarkistifederaatio1

Anarkisteina olemme perineet empiiriseen kokemusmateriaaliin perustuvan teoriakokonai-
suuden, joka ajan myötä kasvaa aina vain vakuuttavammaksi.

Hierarkiaan ja ylivaltaan sorron paikantava valtasuhteiden analyysi antaa meille mahdollisuu-
den tarkastella nykyisiä yhteiskunnallisia liikkeitä syvällisestä perspektiivistä käsin – ja oivaltaa
niistä asioita, joita monet liikkeisiin osallistuvat aktivistit eivät itse välttämättä havaitse. Vaik-
ka meillä onkin koossa kattavan yhteiskuntateorian karkeat puitteet, on meidän otettava oppia
uusilta yhteiskunnallisilta liikkeiltä saadaksemme teoriaamme sisällöllistä elävyyttä. Näin ollen
kuuntelemme ja opimme värillisiltä ihmisiltä heidän kokemuksistaan eurosentrismistä ja muista
rasismin muodoista, homo- ja lesboaktivisteilta oivalluksia heteroseksismistä ja homofobiasta,
eläinten puolestapuhujilta lajisorrosta jne.

Tässä artikkelissa tarkastelen erityisesti feminististä liikettä – sekä nähdäkseni, mitä julki-
lausutun anarkistinen analyysi voisi sille antaa, että myös katsoakseni, mitä voimme feminis-
min avulla oppia omasta liikkeestämme. Koska miesten osallistuminen feminismiin on melkoi-
sen kiistanalainen asia, aloitan jaksolla, jossa käsittelen tätä kiistanalaisuutta ja omaa suhdettani
feminismiin. Artikkelin lopuksi esitän muutamia pohdintoja siitä, miten ekologia voisi toimia
tulevaisuudessa sekä anarkismin että feminismin perustana.

Anarkistiliikkeen – sekä historiallisen että nykyisen – toteaminen mieskeskeiseksi on perin yl-
lätyksetön ja lattea havainto. Teoreettinen sitoutuminen abstraktiin ja yleistettyyn ”tasa-arvoon”
jättää aivan liian paljon sanomatta – erityisesti kun tämä ”tasa-arvo” ei ulotu kotitalouden alueel-
le. Monet anarkistiset analyysit jättävät yhä sitkeästi huomiotta tämänmiesherruuden todellisuu-
den ja kohdistavat kritiikkejään kulutuksen tuottamiin suhteisiin, pääomaan, valtioon tai sivili-
saatioon. Aivan riippumatta ansioista, joita näillä kritiikeillä on, sukupuolten tasa-arvokysymys
saa tärkeysjärjestyksessä epäolennaisen sijan, tai sitten sen luullaan ilmaantuvan jotenkin ”luon-
nollisesti” kunhan ensin olemme kehittäneet kyvyn ajatella ”oikein”. Harvoin kiinnitetään huo-
miota siihen tosiasiaan, että seksismistä eroonpääsy saattaisi vaatia jonkin verran ponnisteluja-
kin.

Feminismi ja miehet

Miesten täytyy ponnistella luodakseen itselleen sellaisia kokemuksia omasta sukupuo-
lisesta asemastaan, jotka miesherruus on heiltä aiemmin kieltänyt.2

Miehenä olin lykännyt kiinnostustani feminismiä kohtaan kunnes olin ensin omaksunut eko-
logisen vasemmiston politiikan. Olin ajatellut, että kamppailua inhimillisen vapauden puoles-
ta voitaisiin menestyksekkäästi käydä lähes kokonaan miesjohtoisilta ajattelun areenoilta käsin
(vaikkakin tietysti herkkyyteen pyrkien myös naisten asioiden suhteen). Siihen asti olin vain
passiivisesti tukenut naisten itsemääräämisen päämääriä. Vasta kun olin omaksunut näkemyk-
sen (lukemani kirjallisuuden pohjalta), että kaikki miehet hyötyvät seksismistä – eivät vain pa-
hoinpitelijät, raiskaajat, ahdistelijat tai sortajat – vasta sen jälkeen kykenin syvemmin näkemään

1Lainattu artikkelissa Martin. 1992, 11.
2Harding. 1991, 286.

3



omat (valkoisen)miehen etuoikeuteni. Perhe-elämässä, kasvatuksessa, koulutuksessa ja työmark-
kinoilla minulla oli melkein aina etua suhteessa naispuolisiin (ja värillisiin) vertaisiini. Kiinnos-
tukseni feminismiin kasvoi, ja luettuani feminististä kirjallisuutta ja romaaneja aloin havaita, että
omat tulevaisuutta koskevat utooppiset visioni olivat käymässä yhä enemmän naismyönteisiksi
ja -keskeisiksi. Samalla, kun kapitalismin ja valtion vastaisuuteni säilyivät yhtä lujina kuin aiem-
minkin, huomasin arvoissani selkeän siirtymän kohti huolenpidon, hoivaamisen ja intiimiyden
suurempaa arvostusta. Minussa oli alkanut kehittyä feminististä herkkyyttä ja huomasin tun-
nistavani helpommin muissa miehissä sellaista patriarkaalista käyttäytymistä, jota en aiemmin
olisi kyennyt lainkaan havaitsemaan. Kykenin näin ymmärtämään, kuinka feminististen naisten
kamppailut hyödyttivät vihdoin minuakin. Vaikka Emma Goldman osoitti, että vain naiset itse
voivat vapauttaa itsensä ”sisäisestä sorrosta”, niin myös miehillä voi olla suuri merkitys patriar-
kaatin ”ulkoisten” rakenteiden purkamisessa. Purkamalla ensin oman seksismimme ja haastamal-
la muiden miesten seksismin voimme edesauttaa sellaisen ilmapiirin luomista, joka tukee jokai-
sen ihmisen mahdollisuutta osallistua aktiivisesti elämän joka osa-alueella. Vaikka feministien
keskuudessa on erilaisia mielipiteitä miesten osallistumisesta, useimmat naiset toivottavat tuen
tervetulleeksi. Sandra Harding väittää viimeisessä kirjassaan, että miehet voivat olla feministejä
samalla tapaa kuin valkoiset naiset voivat olla rasismin vastustajia. Hänen mukaansa miesten pi-
täisi kehittää itselleen ”huojuvia identiteettejä” ja ”feministisiä näkökulmia”3. Kuitenkin miesten
osallistuminen feminismiin (omani mukaan lukien) edellyttää varovaisuutta. ”Miehet rakasta-
vat kaiken itselleen omimista, ohjailemista, arvostelemista ja kaiken sen hallitsemista minkä he
vain saavat käsiinsä”, Harding kirjoittaa4. Näin ollen voimme vaikuttaa feministiliikkeeseen vain,
jos olemme tietoisia vaarasta nielaista feminismi omiin miehisiin toimintaohjelmiimme ja vain,
jos kykenemme aidosti kuuntelemaan naisten ääniä. Kuitenkin viime kädessä kyse on naisten
vahvistamisesta. Vaikka otamme kaiken tämän huomioon, ovat monet niistä esteistä, jotka yl-
läpitävät miesten seksismiä, yhä monimutkaisia, perustavanlaatuisiin kulttuurisiin käytäntöihin
rakentuneita ja suhteellisen tutkimattomia. Voimme yrittää sitoutua feministiseen logiikkaan,
sukupuolten tasa-arvoon jne., mutta silti emme välttämättä näe oman käyttäytymisemme ma-
nipuloivuutta ja röyhkeyttä. Vaikka kykenisimmekin käsittelemään institutionaalisia tekijöitä
(perhe, koulu, media jne.), niin hienovaraisemmat (ja vähemmän hienovaraiset) sukupuolisen
sosialisaation vaikutukset jäävät vielä jäljelle. Tiedämme yhä melko vähän lapsuuden kehityk-
sestä ja maskuliniteettien ja femininiteettien rakentumisesta. Mutta vaikka patriarkaalisen käyt-
täytymisen täydellinen hävittäminen viekin aikaa, feminismin perimmäiseksi tarkoitusperäksi
voidaan nähdä inhimillinen vapaus. Kaikkia meitä tulee hyödyttämään yhteiskunta, joka todella
asettaa etusijalle keskinäisen huolenpidon ja yhteistyön ja jonka ei tarvitse turvautua aggression
tai manipulaation uhkiin.
Feminismi ja jako liberaaliin ja radikaaliin

– – naisten (ja nimenomaan kaikkien naisten, ei harvojen etuoikeutettujen) täyden
vapauden saavuttaminen edellyttää niin syvälle käyviä taloudellisia, poliittisia ja yh-
teiskunnallisia mullistuksia, että jos sellainen historiallinen kehitys todella tapahtui-
si, nykyisten valtasuhteiden status quo ei kykenisi tai voisi millään pysyä voimassa.5

3Harding. 1991, 288.
4Harding. 1991, 280.
5Eisenstein. 1986, xvii.

4



Pienimpään yhteiseen nimittäjäänsä pelkistettynä feminismi merkitsee sitoutumista sukupuol-
ten tasa-arvoon ja sen tunnustamista, että miesylivaltaa on olemassa ja että tämä asiaintila on
väärin. Feminismillä on juurensa autonomista ja vapaasti valitsevaa itseä korostavassa liberalis-
tisessa traditiossa. Tämä traditio on nykyäänkin vahva ja liberaalit feministit ovat sen tyypilli-
simpiä edustajia. Nämä feministit uskovat, että tasa-arvo voidaan saavuttaa muuntamalla nykyis-
tä järjestelmää ja edistämällä mahdollisuuksien tasa-arvoa (lisäämällä koulutusmahdollisuuksia,
työpaikkoja jne.) 60- ja 70-luvuilla ilmaantui kuitenkin monentyyppistä uutta feminististä radi-
kalismia – radikaalia, sosialistista, lesbolaista, mustaa, anarkistista jne. Feministiradikaalit, vasta-
kohtana liberaaleille feministeille, uskovat, että koko järjestelmä – patriarkaalinen liberalismi –
itsessään on viallinen rakennelma, jonka miehet ovat suunnitelleet ja rakentaneet omia intresse-
jään hyödyttääkseen. Näille naisille feminismi merkitsee silkkaa vallankumouksellisuutta. Koska
joukkotiedotusvälineet ovat kuitenkin huomioineet ja antaneet tilaa vain valtavirran feminismil-
le tai liberaalille feminismille, feminismin vallankumouksellinen potentiaali on hämärtynyt tai
joutunut kokemaan arvonalennuksen tultuaan ensin täysin väärinymmärretyksi. Samalla on kes-
kustelu jatkunut liberaalin feminismin merkityksestä, josta minkäänlaista yhteisymmärrystä ei
feministien yhteisössä ole saavutettu. Sosialistinen feministi Zillah Eisenstein uskoo, että libe-
raalin feminismin ristiriidat – voivatko naiset koskaan ollakaan tasavertaisia patriarkaalisessa ja
liberalistisessa valtiossa? – saavat lopulta ratkaisun ja osoittavat tietä radikaalisti uuteen yhteis-
kuntaan. Hänen sanojensa mukaan ”ristiriita liberalismin (patriarkaalisena ja individualistisena)
ja feminismin (seksuaalisesti tasa-arvoisena ja yhteisöllisenä) välillä muodostaa perustan femi-
nistisen liikkeen kyvylle ylittää liberalismi”6. Muut eivät ole asiasta näin varmoja. bell hooks
kirjoittaa, että ”prosessi, jonka kautta tämä radikalismi saa ilmaisunsa, on epäselvä…Naisten elä-
mää parantaneiden liberaalien uudistusten vaikutus ei saisi johtaa päätelmään, että ne voisivat
hävittää ylivallan järjestelmät”7. hooksille ”vallankumouksellisten impulssien tulisi läpäistä va-
paasti käytäntömme ja teoriamme, jos feministiliikkeen tarkoituksena todellakin on edistyä, pyr-
kiä aidosti sorron lopettamiseen ja nykyisen todellisuutemme radikaaliin muuttamiseen”8. Itse
asiassa feministisen radikalismin juuret ulottuvat (ainakin) 1800-luvulle, jolloin liberalismin ja
radikalismin vastakkainasettuminen tapahtui ensimmäisen kerran. Margaret Marsh on viimeai-
kaisessa tutkielmassaan kirjoittanut varhemman anarkistisen feministiliikkeen historiaa. Enna-
koiden radikaalien feministien toista aaltoa, jotka esittivät vakaumuksenaan ”henkilökohtainen
on poliittista”, nämä varhaiset feministit väittivät, että

– – naisten alistamisen juuret olivat sukupuoli- ja perhesuhteiden vanhentuneessa
järjestelmässä. He hyökkäsivät avioliiton kimppuun vaatien monipuolisempaa sek-
suaalista todellistumista, halusivat taloudellista ja psykologista itsenäisyyttä ja toisi-
naan kielsivät äidillisen vastuun. He katsoivat, että henkilökohtainen itsemääräämi-
nen oli olennainen osa seksuaalista tasa-arvoa ja että poliittiset ja lailliset oikeudet
eivät itsessään synnyttäisi sellaista tasa-arvoa.9

Samaan aikaan liberaalit feministit (joista esimerkiksi käy Elizabeth Cady Stanton) tavoitteli-
vat tasa-arvoa miesten rinnalla pyrkien saamaan naisille äänioikeuden. Vasta anarkististen femi-
nistien ja varhaisten radikaalien feministien ilmaantumisen myötä naiset alkoivat kyseenalaistaa

6Eisenstein. 1983, 3.
7hooks. 1984, 19.
8hooks. 1984, 163.
9Marsh. 1981, 5.

5



jakoa julkiseen ja yksityiseen. Lopulta kuitenkin naisten äänioikeuden kannattajat, suffragetit,
voittivat kiistan (ja äänioikeuden) ja yksityisen alue feministisenä kysymyksenä unohdettiin. Sa-
malla kun Emma Goldman ja Margaret Sanger jatkoivat kamppailua syntyvyyden säännöstelyn
puolesta, seksuaalisuus jäi Freudin ja Reichin alueeksi. Poliittisena kysymyksenä seksuaalisuu-
den täytyi odottaa omaa aikakauttamme ja sellaisia feministejä kuten Kate Millet ja Shulamith
Firestone. Anarkistisen feministisen teorian kehittämistä on laiminlyöty aina meidän päiviim-
me asti. Erityisesti miesanarkistit ovat kunnostautuneet tässä projektissa. Sekä anarkismi että
feminismi ovat saaneet kärsiä tästä yhtäläisesti. Esimerkiksi vain hyvin harvat sosialistiset fe-
ministit tai radikaalifeministit ovat kehitelleet kansallisvaltion kritiikkejä. Ja ennen pitkää, ku-
ten olisi voinut ennustaa, alkoi ilmaantua perusteluja ”feministisen valtion” puolesta10. Samalla,
kun anarkistiset suoran toiminnan taktiikat ovat pitkään olleet tärkeä osa feminististä liikettä,
itseään anarkisteina pitävien feministien lukumäärä on säilynyt pienenä verrattuna sosialistis-
ten, radikaalien ja liberaalien feministien määrään. Angela Miles tarjoaa hieman toisenlaista nä-
kökulmaa nykyiseen liberaali/radikaali -jakoon. Tultuaan siihen tulokseen, että perinteiset jaot
ja kehykset – liberalistinen, sosialistinen, anarkistinen, musta jne. – heijastelevat miesten teke-
mää ja polarisoivaa politiikkaa, Miles suosii sen sijaan naiskeskeistä lähestymistapaa, jota hän
nimittää ”integratiiviseksi feminismiksi”. Tämä pyrkisi yhdistämään ”revolutionistiset/evolutio-
nistiset” feministit haastamaan ”herruudenmaailmanlaajuisia järjestelmiä”.11 ”On olemassa”, hän
väittää, ”suuri joukko – – feministejä, jotka huolenaiheidensa ja analyysiensä moninaisuudesta
huolimatta edustavat sellaista feminismiä, joka on enemmän kuin paine esittää jonkinlainen ylei-
sen relevanssin ja universaalin merkittävyyden alkiomuotoinen uusi politiikka”12. Miles väittää,
että näillä feministeillä on useinkin enemmän yhteistä keskenään kuin mitä heillä on yhteis-
tä muihin saman alanimikkeen alla oleviin ihmisiin. Huolimatta siitä, kuinka käyttökelpoinen
integratiivinen feminismi saattaa ollakin yhdistäessään feministejä, olen kuitenkin sitä mieltä,
että sen sisäiset ristiriidat tulevat väistämättä näkyviin. Esimerkiksi vastustaessaan ”kaikkia”
ylivallan muotoja se ei osaa tarkemmin eritellä suhdettaan valtioon. Tarkoitukseni ei ole täs-
sä dogmaattisesti hylätä valtiota (tai jakaa feministejä), vaan pikemmin pyrkiä etsimään näistä
valinnoista käytännölle aiheutuvia seurauksia. Rakentaisivatko kaikki integratiiviset feministit
yhteisöä ruohonjuuritasolta käsin vai pitäisivätkö jotkut kenties parempana kääntyä valtiollis-
julkishallinnollisten instituutioiden puoleen – eivätkä siis näin ollen kykenisi tunnistamaan tai
myöntämään valtion ylivaltaista luonnetta?
Anarkismi ja jako julkiseen ja yksityiseen

Olkoon menneeksi, hyvä toveri, sitten kun olen saavuttanut sinun ikäsi, sukupuoliasiat
eivät ehkä ole enää tärkeitä minulle. Mutta juuri tänään niillä on valtaisa merkitys
tuhansille, jopa miljoonille nuorille ihmisille. – Emma Goldman keskustelussa Pjotr
Kropotkinin kanssa13

Kun 1800-luvun naiset painiskelivat liberaali/radikaali -jaon kimpussa, vapaudenhenkiset li-
bertaarit keskustelivat ”naiskysymyksestä”. Englannissa varhainen anarkismin teoreetikko Wil-
liam Godwin muodosti liiton feminismin uranuurtajan Mary Wollstonecraftin kanssa. Samaan

10MacKinnon. 1989.
11Miles. 1989, 14.
12Miles. 1989, 20.
13Goldman. 1977, 253.

6



aikaan Ranskassa utopisti Charles Fourier kirjoitti, että ”yhteiskunnallinen edistys ja historial-
listen aikakausien muutokset tapahtuvat suhteessa naisten vapauspyrkimysten edistymiseen ja
yhteiskunnallinen rapautuminen kehkeytyy vastaavasti seurauksena naisten vapauden vähene-
misestä”14. Aivan vastaavasti varhainen sosialisti Robert Owen, eritellessään utopistisia yhdys-
kuntiaan, saattoi kirjoittaa kuinka ”molemmilla sukupuolilla tulee olla yhtäläinen koulutus, oi-
keudet, etuoikeudet ja yksilönvapaus”15. Valitettavasti käytäntö kuitenkin osoitti, etteivät pelkät
hyvät aikomukset riittäneet, varsinkin kun utopistit joutuivat useinkin vielä työskentelemään
heille vihamielisessä ympäristössä. Tutkielmassaan owenilaisista malliyhdyskunnista Jill Harsin
esitti johtopäätöksenään, että ”se, että perinteinen kodin piirin elämä siirrettiin sellaisenaan yh-
teisöpohjaiseen yhteiskuntaan, palveli vanhanmaailman epäoikeudenmukaisuuksien siirtämistä
vanhasta maailmasta uuteen”16. Tämä jako vaivaa vielä nykyäänkin yhteiskunnallisia liikkeitä.
Vaikka monet miehet tunnustavatkin, että naisten pitäisi olla täysivaltaisia osallistujia julkisessa
elämässä, he eivät silti myönnä, että tämä vaatisi yhtäläisesti miesten vastaavaa perhe-elämään
osallistumista. Samoihin aikoihin Pierre-Joseph Proudhon (ensimmäinen, joka kutsui itseään
’anarkistiksi’) peräytyi utopistien omaksumasta kannasta pitäen patriarkaalista perhettä perusta-
vimpana sosiaalisena yksikkönä17. Ja vaikka Bakuninkin kannatti naisten osallistumista julkiseen
elämään, hän ei tässä suhteessa eronnut Marxista ja Engelsistä. Sen enempää valtiososialistiset
kuin anarkosyndikalistisetkaan yhteiskuntamuodot, jotka ilmaantuivat 1900-luvulla, eivät kyen-
neet kyseenalaistamaan julkisen/yksityisen dikotomiaa, mikä käytännössä usein tarkoitti naisten
työtaakan tuplaantumista. Kuten Martha Ackelsberg kirjoittaa tutkimuksessaan Espanjan val-
lankumouksesta: ”Espanjan anarkistiliikkeen valtavirta kieltäytyi tunnustamasta naisten sorron
erityisyyttä tai erillisten kamppailujen oikeutusta tämän sorron voittamiseksi.”18 Klassisen libera-
lismin politiikan sivutuotteena syntyneenä – yksilönvapauden painotuksineen – anarkismi peri
siltä vastaavan miesmäisen puolueellisuuden. Naiset olivat vain hyvin minimaalisesti mukana
liberalismin tai anarkisminkaan luomisessa. Anarkismi omaksui liberalismista joukon hierarkki-
sia dualismeja, joista toiset olivat ilmeisiä, toiset taasen peitetympiä. Näin esimerkiksi vastakkai-
nasettelut julkinen/yksityinen ja järki/tunne tulivat osaksi sekä kapitalistisesti suuntautunutta
individuaalianarkismia että yhteisöperustaista yhteiskunta-anarkismia. Kuitenkin yhteiskunta-
anarkismin piirissä muodostunut käsitys yksilöstä erosi merkittävästi liberalistisesta näkemyk-
sestä. Siinä missä anarkismi pyrki ylläpitämään ja vahvistamaan yhteisöllisiä siteitä, liberalismi
puolestaan limittyi vaivattomasti yhteen nousevan kapitalismin kanssa. Yhteiskunta-anarkismin
painopiste yhteisöön pyrki edistämään keskinäistä apua, joka osittain limittyi syntymässä ole-
vien sosialististen käsitteiden solidaarisuuden, luokkatietoisuuden ja internationalismin kanssa.
Liberalistinen näkemys yksilöistä keskenään kilpailevina, omaa etuaan tavoittelevina yksilöato-
meina oli taas vasemmistolaisen anarkismin täydellinen vastakohta. Samalla tapaa kuin anar-
kistit ja sosialistit havaitsivat, etteivät työläiset tule koskaan saavuttamaan todellista tasa-arvoa
liberaalin poliittisen järjestelmän puitteissa, feministit oivalsivat, etteivät naiset koskaan voi saa-
vuttaa sukupuolista tasa-arvoa patriarkaalisessa järjestelmässä, joka sulkee naiset ulos julkisesta
elämästä. Kuvaillen näennäistä ristiriitaa ”vapaiden ja tasa-arvoisten yksilöiden” ja kodin piiriin
orjuutettujen naisten välillä Anne Phillips kirjoittaa: ”Kun patriarkaatilta evättiin sisäänpääsy

14Beecher. 1986, 1.
15Harsin. 1984, 75.
16Harsin. 1984, 82.
17Marsh. 1981.
18Ackelsberg. 1984, 118.

7



etuovesta, se ryömi sisään takakautta. Sen sijaan, että varhaiset liberalistit olisivat hylänneet
kaikki esivallan ja auktoriteetin muodot, he vain rajoittuivat toteamaan, että hallinto ja perhe
ovat erillisiä alueita.”19 Tällä tavoin julkinen/kotitalous -vastakohta, joka institutionalisoi julki-
sen päätäntävallan miesten käsiin, pääsi ensin liberalistiseen ja sitten anarkistiseen politiikkaan.

Anarkismi, feminismi ja ekologia: dualismien tuolle puolen
Sellaisessa tulevaisuuden yhteiskunnassa luonnolliset ystävyyssuhteet synnyttävät pian jotain

sellaista, mitä tuhat keinotekoisen yrityksen vuotta eivät ole kyenneet luomaan: spontaanin, vapaan
ja kiinteän organisaation, jonka ihmisten henkilökohtainen läheisyys yhdistää lujan kiinteäksi. –
Voltairine de Cleyre20

Anarkismi siis syvensi liberalistista auktoriteetin kritiikkiä; samoin feminismi laajensi yksilön
määritelmää. Kuitenkin suhde anarkismin ja feminismin välillä on ratkaisematon ja toisinaan
paradoksaalinen. Näin esimerkiksi L. Susan Brownille ”anarkismi omassa valtakritiikissään sekä
käsittää että ylittää feminismin”21. Toisaalta esim. englantilaiselle Zero Collectivelle ”feminismi
ylittää anarkismin koska feminismi näyttää auktoriteetin, hierarkian ja johtajuuden sellaisina
kuin mitä ne todellisuudessa ovat eli miesvallan rakenteina”22. Anarkismi ja feminismi pyrkivät
molemmat kohdistamaan sanomansa koko yhteiskunnalle, mutta kumpikaan ei voi vaatia itsel-
leen hegemonista toisen yli ulottuvaa ylivaltaa. Anarkistinen feministinen teoria on yhä suhteel-
lisen kehittymätöntä, vaikka kiinnostus siihen heräsikin uudelleen 70-luvulla Carol Ehrlichin,
Peggy Korneggerin ja muutamien muiden taidokkaiden kirjoitusten innostamana. Yhä vieläkin
synteesi näiden kahden hyvin erilaisen poliittisen filosofian välillä – jos se on edes mahdollista
tai haluttavaakaan – odottaa tekijöitään. Tällä hetkellä kumpikin tarjoaa hyödyllisen kehyksen,
jolla voi tarkastella toista tarjoten samalla uutta sisältöä ja ymmärtämystä. Kuitenkin sen sijaan,
että pyrittäisiin yhdistämään anarkismi ja feminismi, toinen vaihtoehtoinen lähestymistapa saat-
taa olla hedelmällisempi. Anarkismi ja feministinen radikalismi edustavat kumpikin pyrkimyksiä
ylittää klassiseen liberalismiin sisältyvät individualistiset juuret, missä yksilö asetetaan vastak-
kain yhteisönsä kanssa. Voimme voittaa tämän dualistisen ajattelumallin kääntämällä katseet
syntymässä olevaan ekologiaan, jossa eriytyneet yksilöt tulevat osaksi yhteisöä moninaisuuden
ykseydessä (Bookchin). Viimeaikaisessa kirjoituksessaan Thomas S. Martin esittää, että on alka-
nut tapahtua feminismin, anarkismin ja ekologian ”yhteenkutoutumista”. Feminismi on loimi-
lanka, anarkismi kude ja ekologia kudelmakangas. Mikä yhdistää näitä kolmea liikettä, hän esit-
tää, on ylivallan analyysi. Vaikka ylivallan analyysi onkin olennainen anarkismia, feminismiä ja
ekologiaa yhdistävä tekijä, ylivalta itsessään pysyy kuitenkin vain yhtenä inhimillisen käyttäy-
tymisen muotona. Feminismin ansiota on juuri se, että se on paljastanut laajuuden, jolla patriar-
kaalinen ajattelu on väheksynyt naisten elämää. Ei ainoastaan ajattelua ja tuntemista, julkista
ja yksityistä, ole repäisty erilleen toisistaan, vaan myös lajin säilymiselle olennaisia käyttäyty-
mismuotoja on vähätelty. Ei pelkästään lasten, vaan myös vammaisten, vanhusten ja usein vielä
miestenkin hoivaaminen on jätetty naisten tehtäväksi. Pitkä oleskelu naisten kulttuurissa olles-
samme lapsia taivuttaameitä kohti huolenpidon ja empatian arvoja, jotka tekevät vastavuoroisen
avun mahdolliseksi. Anarkismi on pohjimmiltaan teoriaa vallasta, esivallasta ja auktoriteetista,
ja vallalla ja auktoriteetilla on taipumus toimia omaa etuaan tavoitellen. Teoriana anarkismi ei
pysty selittämään käyttäytymisen muotoja, jotka vahvistavat keskinäistä riippuvuutta tai itsen-

19Phillips. 1987, 14.
20Lainattu teoksessa Avrich. 1978.
21Brown. 2011, 63.
22Zero Collective. 1977, 7.

8



sä uhraamista. Toisaalta naisliike, joka on painokkaasti tuonut esille itsemääräämisen ja toisista
riippuvuuden keskinäissuhdetta, ei ole kyennyt täysin kauttaaltaan käsittelemään aihetta omis-
sa valta-analyyseissään. Ekologia voi tarjota meille kattavamman käsitteellisen viitekehyksen,
joka voi sisältää molempien oivallukset. Ekologisessa mallissa (ja tarkoitan tässä nimenomaan
yhteiskuntaekologista mallia) anarkismia ja feminismiä ei tarvitsisi pakottaa sopimaan toistensa
kehyksiin. Sen sijaan molemmat voisivat jatkaa kehittymistään itsenäisesti tai pikemminkin vuo-
rovaikutteisessa yhteydessä toisiinsa. Ekologinen ajattelu on perustana feministifilosofi Lorraine
Coden viimeksi julkaisemassa teoksessa. Vaikka Code suhtautuukin kriittisesti ekofeminismiin,
sen ongelmalliseen nais/luonto -samastukseen ja ”olemukselliseen” ikuiseen naiseuteen, hän tun-
nustaa ekologian arvon feminismin välineenä:

Yhteisöllisesti suuntautunut, ekologisesti vastuullinen yhteiskunta kohottaisi keskeisiksi ar-
voikseen osallistumisen ja keskinäisen huolenpidon. Se rakentaisi yhteisön jäsenten väliset kes-
kustelut vuoropuhelujen muotoon eikä vastakkainasetteluiksi. Yhteiskunnan päämääräksi tuli-
si vastavuoroisen huolenpidon edistäminen sekä vapaamielisen, pakottoman ilmapiirin luomi-
nen.23

Edelleen ekologia voi tarjota feminismille keinoja ”luoda tiloja kehittää vastuullisia perspektii-
vejä, jotka tekisivät näkyviksi ylivallan, riiston ja alistamisen eri muotojen ja järjestelmien kes-
kinäisyhteydet kaikissa eri ilmenemismuodoissaan”24. Ekologinen ajattelu on jo itsessään paljon
velkaa vapaudenhenkiselle perinteelle. Aina 1800-luvun maantieteilijä Pjotr Kropotkinista ny-
kypäivän yhteiskuntaekologi Murray Bookchiniin asti anarkistiset visiot kasvokkaisista demo-
kraattisista yhteisöistä, jotka eivät pyri luonnon herruuteen, tarjoavat aitoja vaihtoehtoja teolli-
sen kapitalismin koko biosfääriin kohdistamalle tuhon uhkalle. Mitä näistä ekologisista visioista
on aiemmin kenties unohtunut, on se, että ne voisivat sisällyttää itseensä julkisen ja yksityisen
rajankäyntiä välittävän feministisen keskustelun. Tämä voisi avata tien hedelmälliselle dialogille
naisten ja miesten välille samoin kuin anarkismin ja feminismin välille. Uusi poliittinen muoto
saattaa vielä ilmaantua: muoto, joka liikkuu eristynyttä individualismia painottavan liberaalin
patriarkalismin yli – sellaiseen poliittiseen muotoon, jossa tasa-arvoinen yksilö, yhteisö ja Maa
voivat kukoistaa yhdessä keskinäisessä harmoniassa.

Kirjallisuus

Ackelsberg, Martha A. 1984. ”Mujeres Libres and the Role of Women in Anarchist Revolu-
tion”. Teoksessa Rohrlich, Ruby & Baruch, Elaine (toim.) Women in Search of Utopia. New York:
Schocken Books, 116–127.

Avrich, Paul. 1978. An American Anarchist. Princeton: Princeton University Press.
Beecher, Jonathan. 1986. Charles Fourier. Berkeley: University of California Press.
Bookchin, Murray. 1990. The Philosophy of Social Ecology. Montreal: Black Rose Books.
Brown, L. Susan. 2011. ”Feminismin tuolle puolen: anarkismi ja inhimillinen vapaus\u201d.

Tässä teoksessa, 59–64.
Code, Lorraine. 1991. What Can She Know? Ithaca: Cornell University Press.
Eisenstein, Hester. 1983. Contemporary Feminist Thought. Boston: G. K. Hall & Co.
Eisenstein, Zillah R. 1986. The Radical Future of Liberal Feminism. Boston: Northeastern Uni-

versity Press.
23Code. 1991, 278.
24Code. 1991, 271.

9



Goldman, Emma. 1977. Living My Life. New York: New American Library, Meridian edition.
Harding, Sandra. 1991. Whose Science? Whose Knowledge? Ithaca: Cornell University Press.
Harsin, Jill. 1984. ”Housework and Utopia: Women and the Owenite Socialist Communities”.

Teoksessa Rohrlich, Ruby & Baruch, Elaine (toim.) Women in Search of Utopia. New York: Schoc-
ken Books, 73–84.

hooks, bell. 1984. Feminist Theory: From Margin to Center. Boston: South End Press.
MacKinnon, Catharine A. 1989. Toward a Feminist Theory of the State. Cambridge: Harvard

University Press.
Marsh, Margaret S. 1981. Anarchist Women 1870–1920. Philadelphia: Temple University Press.
Martin, Thomas S. 1992. ”The Convergence of Anarchism, Feminism & Ecology”, Our Genera-

tion, vol. 23, #2, kesä 1992, 1–13.
Miles, Angela & Finn, Geraldine (toim.) 1989. Feminism: From Pressure to Politics. Montreal:

Black Rose Books.
Phillips, Anne (toim.) 1987. Feminism and Equality. New York: New York University Press.
Zero Collective. 1977. Zero (An anarchist/anarcha feminist monthly), #1, kesäkuu 1977.

10



Anarkistinen kirjasto
Anti-Copyright

Colin Wright
Anarkismi, feminismi ja yksilö

1994

Haettu 3.2.2014 osoitteesta: https://sites.google.com/site/vallankritiikki/vaeaerin-ajateltua/
wright-colin-anarkismi-feminismi-ja-yksiloe

Anarchism, Feminism and the Individual. Lehdestä Social Anarchism #19: 1994. Suomennos:
Timo Ahonen, julkaistu kirjassa Väärin ajateltua – anarkistisia puheenvuoroja herruudettomasta

yhteiskunnasta, 2001.

fi.theanarchistlibrary.org


	Kirjallisuus

