Anarkismi, feminismi ja yksilo

Colin Wright

1994



Sisalto

Kirjallisuus . . . . . .. ..



Vakavasti otettavan anarkismin tulee olla myos feminististd, muuten siitd ei koskaan
voi tulla todellista anarkismia, vaan se jdd patriarkaaliseksi ja puolittaiseksi. — Norjan
anarkistifederaatio’

Anarkisteina olemme perineet empiiriseen kokemusmateriaaliin perustuvan teoriakokonai-
suuden, joka ajan myo6td kasvaa aina vain vakuuttavammaksi.

Hierarkiaan ja ylivaltaan sorron paikantava valtasuhteiden analyysi antaa meille mahdollisuu-
den tarkastella nykyisia yhteiskunnallisia liikkeita syvéllisesta perspektiivista kédsin — ja oivaltaa
niisti asioita, joita monet liikkeisiin osallistuvat aktivistit eivit itse valttamétta havaitse. Vaik-
ka meilld onkin koossa kattavan yhteiskuntateorian karkeat puitteet, on meidin otettava oppia
uusilta yhteiskunnallisilta liikkeiltd saadaksemme teoriaamme sisallollista elavyytta. Nain ollen
kuuntelemme ja opimme varillisiltd ihmisiltd heidan kokemuksistaan eurosentrismista ja muista
rasismin muodoista, homo- ja lesboaktivisteilta oivalluksia heteroseksismista ja homofobiasta,
eldinten puolestapuhujilta lajisorrosta jne.

Tassa artikkelissa tarkastelen erityisesti feministista liikettd — sekd nahdédkseni, mitd julki-
lausutun anarkistinen analyysi voisi sille antaa, ettd my0s katsoakseni, mitid voimme feminis-
min avulla oppia omasta liikkeestimme. Koska miesten osallistuminen feminismiin on melkoi-
sen kiistanalainen asia, aloitan jaksolla, jossa kisittelen tita kiistanalaisuutta ja omaa suhdettani
feminismiin. Artikkelin lopuksi esitin muutamia pohdintoja siit4, miten ekologia voisi toimia
tulevaisuudessa seki anarkismin etta feminismin perustana.

Anarkistiliikkeen — seka historiallisen ettd nykyisen — toteaminen mieskeskeiseksi on perin yl-
latykseton ja lattea havainto. Teoreettinen sitoutuminen abstraktiin ja yleistettyyn “tasa-arvoon”
jattas aivan liian paljon sanomatta — erityisesti kun tima “tasa-arvo” ei ulotu kotitalouden alueel-
le. Monet anarkistiset analyysit jattavat yha sitkedsti huomiotta timéan miesherruuden todellisuu-
den ja kohdistavat kritiikkejadn kulutuksen tuottamiin suhteisiin, pddomaan, valtioon tai sivili-
saatioon. Aivan riippumatta ansioista, joita niilla kritiikeilla on, sukupuolten tasa-arvokysymys
saa tarkeysjarjestyksessd epdolennaisen sijan, tai sitten sen luullaan ilmaantuvan jotenkin "luon-
nollisesti” kunhan ensin olemme kehittdneet kyvyn ajatella "oikein”. Harvoin kiinnitetdan huo-
miota sithen tosiasiaan, ettd seksismistd eroonpéaésy saattaisi vaatia jonkin verran ponnisteluja-
kin.

Feminismi ja miehet

Miesten tdaytyy ponnistella luodakseen itselleen sellaisia kokemuksia omasta sukupuo-
lisesta asemastaan, jotka miesherruus on heiltd aiemmin kieltc’z'nyt.2

Miehena olin lykénnyt kiinnostustani feminismid kohtaan kunnes olin ensin omaksunut eko-
logisen vasemmiston politiikan. Olin ajatellut, ettd kamppailua inhimillisen vapauden puoles-
ta voitaisiin menestyksekkaasti kdyda ldhes kokonaan miesjohtoisilta ajattelun areenoilta kisin
(vaikkakin tietysti herkkyyteen pyrkien myo6s naisten asioiden suhteen). Siihen asti olin vain
passiivisesti tukenut naisten itsemairadmisen paamaaria. Vasta kun olin omaksunut nikemyk-
sen (lukemani kirjallisuuden pohjalta), ettd kaikki miehet hyotyvit seksismistd — eivit vain pa-
hoinpitelijat, raiskaajat, ahdistelijat tai sortajat — vasta sen jalkeen kykenin syvemmin ndkemé&én

Lainattu artikkelissa Martin. 1992, 11.
Harding. 1991, 286.



omat (valkoisen) miehen etuoikeuteni. Perhe-eldmaissé, kasvatuksessa, koulutuksessa ja tyomark-
kinoilla minulla oli melkein aina etua suhteessa naispuolisiin (ja vérillisiin) vertaisiini. Kiinnos-
tukseni feminismiin kasvoi, ja luettuani feministist4 kirjallisuutta ja romaaneja aloin havaita, etta
omat tulevaisuutta koskevat utooppiset visioni olivat kiymassa yhd enemmén naismyonteisiksi
ja -keskeisiksi. Samalla, kun kapitalismin ja valtion vastaisuuteni siilyivat yhta lujina kuin aiem-
minkin, huomasin arvoissani selkeén siirtymén kohti huolenpidon, hoivaamisen ja intiimiyden
suurempaa arvostusta. Minussa oli alkanut kehittya feministista herkkyyttd ja huomasin tun-
nistavani helpommin muissa miehissa sellaista patriarkaalista kdyttdytymist4, jota en aiemmin
olisi kyennyt lainkaan havaitsemaan. Kykenin niin ymmartdmaan, kuinka feminististen naisten
kamppailut hyodyttivit vihdoin minuakin. Vaikka Emma Goldman osoitti, ettd vain naiset itse
voivat vapauttaa itsensd sisdisestd sorrosta”, niin my6s miehilla voi olla suuri merkitys patriar-
kaatin "ulkoisten” rakenteiden purkamisessa. Purkamalla ensin oman seksismimme ja haastamal-
la muiden miesten seksismin voimme edesauttaa sellaisen ilmapiirin luomista, joka tukee jokai-
sen ihmisen mahdollisuutta osallistua aktiivisesti elamén joka osa-alueella. Vaikka feministien
keskuudessa on erilaisia mielipiteitd miesten osallistumisesta, useimmat naiset toivottavat tuen
tervetulleeksi. Sandra Harding vaittd4 viimeisessi kirjassaan, ettd miehet voivat olla feministeja
samalla tapaa kuin valkoiset naiset voivat olla rasismin vastustajia. Hinen mukaansa miesten pi-
tiisi kehittdi itselleen "huojuvia identiteettejd” ja "feministisia nikékulmia. Kuitenkin miesten
osallistuminen feminismiin (omani mukaan lukien) edellyttdd varovaisuutta. "Miehet rakasta-
vat kaiken itselleen omimista, ohjailemista, arvostelemista ja kaiken sen hallitsemista minké he
vain saavat késiinsa”, Harding kirjoittaa*. Niin ollen voimme vaikuttaa feministiliikkeeseen vain,
jos olemme tietoisia vaarasta nielaista feminismi omiin miehisiin toimintaohjelmiimme ja vain,
jos kykenemme aidosti kuuntelemaan naisten #4nid. Kuitenkin viime kadessd kyse on naisten
vahvistamisesta. Vaikka otamme kaiken tdmén huomioon, ovat monet niista esteisté, jotka yl-
lapitavit miesten seksismid, yha monimutkaisia, perustavanlaatuisiin kulttuurisiin kaytant6ihin
rakentuneita ja suhteellisen tutkimattomia. Voimme yrittaa sitoutua feministiseen logiikkaan,
sukupuolten tasa-arvoon jne., mutta silti emme valttdmatta nde oman kayttdytymisemme ma-
nipuloivuutta ja réyhkeytta. Vaikka kykenisimmekin késitteleméén institutionaalisia tekijoita
(perhe, koulu, media jne.), niin hienovaraisemmat (ja vihemman hienovaraiset) sukupuolisen
sosialisaation vaikutukset jaavit viela jaljelle. Tiedimme yha melko vahén lapsuuden kehityk-
sestd ja maskuliniteettien ja femininiteettien rakentumisesta. Mutta vaikka patriarkaalisen kayt-
taytymisen tdydellinen havittiminen viekin aikaa, feminismin perimmaéiseksi tarkoitusperiksi
voidaan nahda inhimillinen vapaus. Kaikkia meit4 tulee hy6dyttdmaan yhteiskunta, joka todella
asettaa etusijalle keskindisen huolenpidon ja yhteistyon ja jonka ei tarvitse turvautua aggression
tai manipulaation uhkiin.
Feminismi ja jako liberaaliin ja radikaaliin

- — naisten (ja nimenomaan kaikkien naisten, ei harvojen etuoikeutettujen) tayden
vapauden saavuttaminen edellyttaa niin syvalle kédyvii taloudellisia, poliittisia ja yh-
teiskunnallisia mullistuksia, etta jos sellainen historiallinen kehitys todella tapahtui-
si, nykyisten valtasuhteiden status quo ei kykenisi tai voisi milliin pysy4 voimassa.’

*Harding. 1991, 288.
*Harding. 1991, 280.
SEisenstein. 1986, xvii.



Pienimpaan yhteiseen nimittajadnsa pelkistettyna feminismi merkitsee sitoutumista sukupuol-
ten tasa-arvoon ja sen tunnustamista, ettd miesylivaltaa on olemassa ja etta tdméi asiaintila on
vadrin. Feminismilld on juurensa autonomista ja vapaasti valitsevaa itsed korostavassa liberalis-
tisessa traditiossa. Tama traditio on nykyaankin vahva ja liberaalit feministit ovat sen tyypilli-
simpié edustajia. Nama feministit uskovat, etta tasa-arvo voidaan saavuttaa muuntamalla nykyis-
ta jarjestelméi ja edistamilla mahdollisuuksien tasa-arvoa (lisddmalla koulutusmahdollisuuksia,
tyopaikkoja jne.) 60- ja 70-luvuilla ilmaantui kuitenkin monentyyppistd uutta feministista radi-
kalismia — radikaalia, sosialistista, lesbolaista, mustaa, anarkistista jne. Feministiradikaalit, vasta-
kohtana liberaaleille feministeille, uskovat, ettd koko jarjestelma — patriarkaalinen liberalismi -
itsessddn on viallinen rakennelma, jonka miehet ovat suunnitelleet ja rakentaneet omia intresse-
jaan hyodyttadkseen. Niille naisille feminismi merkitsee silkkaa vallankumouksellisuutta. Koska
joukkotiedotusvilineet ovat kuitenkin huomioineet ja antaneet tilaa vain valtavirran feminismil-
le tai liberaalille feminismille, feminismin vallankumouksellinen potentiaali on hamértynyt tai
joutunut kokemaan arvonalennuksen tultuaan ensin taysin vaarinymmarretyksi. Samalla on kes-
kustelu jatkunut liberaalin feminismin merkityksesta, josta minkéénlaista yhteisymmarrysta ei
feministien yhteisdssa ole saavutettu. Sosialistinen feministi Zillah Eisenstein uskoo, etti libe-
raalin feminismin ristiriidat — voivatko naiset koskaan ollakaan tasavertaisia patriarkaalisessa ja
liberalistisessa valtiossa? — saavat lopulta ratkaisun ja osoittavat tietéd radikaalisti uuteen yhteis-
kuntaan. Hanen sanojensa mukaan “ristiriita liberalismin (patriarkaalisena ja individualistisena)
ja feminismin (seksuaalisesti tasa-arvoisena ja yhteis6llisend) vélilla muodostaa perustan femi-
nistisen liikkeen kyvylle ylittda liberalismi”®. Muut eivit ole asiasta niin varmoja. bell hooks
kirjoittaa, ettd “prosessi, jonka kautta tdma radikalismi saa ilmaisunsa, on epaselva...Naisten ela-
mai parantaneiden liberaalien uudistusten vaikutus ei saisi johtaa pddtelméén, ettd ne voisivat
havittad ylivallan jarjestelmit™. hooksille “vallankumouksellisten impulssien tulisi lipaistd va-
paasti kdytintomme ja teoriamme, jos feministiliikkeen tarkoituksena todellakin on edistya, pyr-
kid aidosti sorron lopettamiseen ja nykyisen todellisuutemme radikaaliin muuttamiseen”. Itse
asiassa feministisen radikalismin juuret ulottuvat (ainakin) 1800-luvulle, jolloin liberalismin ja
radikalismin vastakkainasettuminen tapahtui ensimmaéisen kerran. Margaret Marsh on viimeai-
kaisessa tutkielmassaan kirjoittanut varhemman anarkistisen feministiliikkeen historiaa. Enna-
koiden radikaalien feministien toista aaltoa, jotka esittivat vakaumuksenaan “henkil6kohtainen
on poliittista”, nAma varhaiset feministit vaittivat, etta

- — naisten alistamisen juuret olivat sukupuoli- ja perhesuhteiden vanhentuneessa
jarjestelmassa. He hyokkasivit avioliiton kimppuun vaatien monipuolisempaa sek-
suaalista todellistumista, halusivat taloudellista ja psykologista itsendisyytt4 ja toisi-
naan kielsivat aidillisen vastuun. He katsoivat, ettd henkilokohtainen itsemairiami-
nen oli olennainen osa seksuaalista tasa-arvoa ja etté poliittiset ja lailliset oikeudet
eivit itsessdin synnyttiisi sellaista tasa-arvoa.’

Samaan aikaan liberaalit feministit (joista esimerkiksi kay Elizabeth Cady Stanton) tavoitteli-
vat tasa-arvoa miesten rinnalla pyrkien saamaan naisille d44nioikeuden. Vasta anarkististen femi-
nistien ja varhaisten radikaalien feministien ilmaantumisen myo6té naiset alkoivat kyseenalaistaa

Fisenstein. 1983, 3.
"hooks. 1984, 19.
8hooks. 1984, 163.
"Marsh. 1981, 5.



jakoa julkiseen ja yksityiseen. Lopulta kuitenkin naisten &4nioikeuden kannattajat, suffragetit,
voittivat kiistan (ja ddnioikeuden) ja yksityisen alue feministisend kysymyksen4 unohdettiin. Sa-
malla kun Emma Goldman ja Margaret Sanger jatkoivat kamppailua syntyvyyden saannostelyn
puolesta, seksuaalisuus jai Freudin ja Reichin alueeksi. Poliittisena kysymyksena seksuaalisuu-
den taytyi odottaa omaa aikakauttamme ja sellaisia feministeja kuten Kate Millet ja Shulamith
Firestone. Anarkistisen feministisen teorian kehittdmista on laiminly6ty aina meiddn paiviim-
me asti. Erityisesti miesanarkistit ovat kunnostautuneet tassi projektissa. Sekd anarkismi etti
feminismi ovat saaneet kirsia tésta yhtéliisesti. Esimerkiksi vain hyvin harvat sosialistiset fe-
ministit tai radikaalifeministit ovat kehitelleet kansallisvaltion kritiikkeja. Ja ennen pitkas, ku-
ten olisi voinut ennustaa, alkoi ilmaantua perusteluja "feministisen valtion” puolesta!’. Samalla,
kun anarkistiset suoran toiminnan taktiikat ovat pitkédan olleet tirked osa feministista liikett,
itseddn anarkisteina pitdvien feministien lukumééré on siilynyt pienena verrattuna sosialistis-
ten, radikaalien ja liberaalien feministien mééraan. Angela Miles tarjoaa hieman toisenlaista na-
kokulmaa nykyiseen liberaali/radikaali -jakoon. Tultuaan siihen tulokseen, ettéd perinteiset jaot
ja kehykset - liberalistinen, sosialistinen, anarkistinen, musta jne. — heijastelevat miesten teke-
mai ja polarisoivaa politiikkaa, Miles suosii sen sijaan naiskeskeistd lahestymistapaa, jota hin
nimittad “integratiiviseksi feminismiksi”. Taméa pyrkisi yhdistimaan “revolutionistiset/evolutio-
nistiset” feministit haastamaan “herruuden maailmanlaajuisia jirjestelmia”.!! "On olemassa”, han
vaittas, “suuri joukko — — feministeja, jotka huolenaiheidensa ja analyysiensd moninaisuudesta
huolimatta edustavat sellaista feminismi4, joka on enemmaén kuin paine esittda jonkinlainen ylei-
sen relevanssin ja universaalin merkittivyyden alkiomuotoinen uusi politiikka”!?. Miles viittaa,
ettd nailld feministeilld on useinkin enemman yhteistd keskendan kuin mita heilld on yhteis-
t4 muihin saman alanimikkeen alla oleviin ihmisiin. Huolimatta siitd, kuinka kayttokelpoinen
integratiivinen feminismi saattaa ollakin yhdistidessddn feministejé, olen kuitenkin sitd mielta,
ettd sen sisdiset ristiriidat tulevat vaistamattd nakyviin. Esimerkiksi vastustaessaan “kaikkia”
ylivallan muotoja se ei osaa tarkemmin eritelld suhdettaan valtioon. Tarkoitukseni ei ole tés-
sd dogmaattisesti hylatd valtiota (tai jakaa feministejd), vaan pikemmin pyrkia etsimaén naista
valinnoista kdytannolle aiheutuvia seurauksia. Rakentaisivatko kaikki integratiiviset feministit
yhteis6a ruohonjuuritasolta kisin vai pitdisivatko jotkut kenties parempana kaantya valtiollis-
julkishallinnollisten instituutioiden puoleen — eivatki siis néin ollen kykenisi tunnistamaan tai
myo6ntdméaan valtion ylivaltaista luonnetta?
Anarkismi ja jako julkiseen ja yksityiseen

Olkoon menneeksi, hyvd toveri, sitten kun olen saavuttanut sinun ikdsi, sukupuoliasiat
eivdt ehkd ole endd tdrkeitd minulle. Mutta juuri tdnddn niilld on valtaisa merkitys
tuhansille, jopa miljoonille nuorille ihmisille. - Emma Goldman keskustelussa Pjotr
Kropotkinin kanssa'?

Kun 1800-luvun naiset painiskelivat liberaali/radikaali -jaon kimpussa, vapaudenhenkiset li-
bertaarit keskustelivat “naiskysymyksesta”. Englannissa varhainen anarkismin teoreetikko Wil-
liam Godwin muodosti liiton feminismin uranuurtajan Mary Wollstonecraftin kanssa. Samaan

MacKinnon. 1989.
Miles. 1989, 14.
2Miles. 1989, 20.
B3Goldman. 1977, 253.



aikaan Ranskassa utopisti Charles Fourier kirjoitti, ettd “yhteiskunnallinen edistys ja historial-
listen aikakausien muutokset tapahtuvat suhteessa naisten vapauspyrkimysten edistymiseen ja
yhteiskunnallinen rapautuminen kehkeytyy vastaavasti seurauksena naisten vapauden vahene-
misestd”!*. Aivan vastaavasti varhainen sosialisti Robert Owen, eritellessdin utopistisia yhdys-
kuntiaan, saattoi kirjoittaa kuinka "molemmilla sukupuolilla tulee olla yhtéldinen koulutus, oi-
keudet, etuoikeudet ja yksilonvapaus™®. Valitettavasti kiytintd kuitenkin osoitti, etteivit pelkit
hyvéat aikomukset riittdneet, varsinkin kun utopistit joutuivat useinkin vield tyoskenteleméin
heille vihamielisessd ympéristossd. Tutkielmassaan owenilaisista malliyhdyskunnista Jill Harsin
esitti johtopdatoksenddn, ettd “se, ettd perinteinen kodin piirin eldma siirrettiin sellaisenaan yh-
teisopohjaiseen yhteiskuntaan, palveli vanhan maailman epdoikeudenmukaisuuksien siirtamisti
vanhasta maailmasta uuteen”. Tamai jako vaivaa vield nykyéinkin yhteiskunnallisia liikkeita.
Vaikka monet miehet tunnustavatkin, etti naisten pitiisi olla tiysivaltaisia osallistujia julkisessa
eldmissi, he eivit silti myonna, ettd tima vaatisi yhtéldisesti miesten vastaavaa perhe-elaméian
osallistumista. Samoihin aikoihin Pierre-Joseph Proudhon (ensimmaéinen, joka kutsui itsedin
"anarkistiksi’) perdytyi utopistien omaksumasta kannasta pitden patriarkaalista perhettd perusta-
vimpana sosiaalisena yksikkoni!’. Ja vaikka Bakuninkin kannatti naisten osallistumista julkiseen
eldmain, hén ei tissi suhteessa eronnut Marxista ja Engelsista. Sen enempéai valtiososialistiset
kuin anarkosyndikalistisetkaan yhteiskuntamuodot, jotka ilmaantuivat 1900-luvulla, eivat kyen-
neet kyseenalaistamaan julkisen/yksityisen dikotomiaa, mika kaytannossa usein tarkoitti naisten
tyotaakan tuplaantumista. Kuten Martha Ackelsberg kirjoittaa tutkimuksessaan Espanjan val-
lankumouksesta: Espanjan anarkistiliikkeen valtavirta kieltdytyi tunnustamasta naisten sorron
erityisyytti tai erillisten kamppailujen oikeutusta timén sorron voittamiseksi.”!® Klassisen libera-
lismin politiikan sivutuotteena syntyneeni — yksilonvapauden painotuksineen — anarkismi peri
siltd vastaavan miesmaisen puolueellisuuden. Naiset olivat vain hyvin minimaalisesti mukana
liberalismin tai anarkisminkaan luomisessa. Anarkismi omaksui liberalismista joukon hierarkki-
sia dualismeja, joista toiset olivat ilmeisia, toiset taasen peitetympid. Nain esimerkiksi vastakkai-
nasettelut julkinen/yksityinen ja jarki/tunne tulivat osaksi sekd kapitalistisesti suuntautunutta
individuaalianarkismia ettd yhteisoperustaista yhteiskunta-anarkismia. Kuitenkin yhteiskunta-
anarkismin piirissd muodostunut késitys yksilostd erosi merkittavisti liberalistisesta nakemyk-
sesté. Siind missd anarkismi pyrki yllapitdméén ja vahvistamaan yhteisollisii siteitd, liberalismi
puolestaan limittyi vaivattomasti yhteen nousevan kapitalismin kanssa. Yhteiskunta-anarkismin
painopiste yhteis6on pyrki edistiméédn keskindista apua, joka osittain limittyi syntymaéssa ole-
vien sosialististen kisitteiden solidaarisuuden, luokkatietoisuuden ja internationalismin kanssa.
Liberalistinen niakemys yksiloistd keskenéén kilpailevina, omaa etuaan tavoittelevina yksildato-
meina oli taas vasemmistolaisen anarkismin tdydellinen vastakohta. Samalla tapaa kuin anar-
kistit ja sosialistit havaitsivat, etteivat tyoliiset tule koskaan saavuttamaan todellista tasa-arvoa
liberaalin poliittisen jarjestelmén puitteissa, feministit oivalsivat, etteivat naiset koskaan voi saa-
vuttaa sukupuolista tasa-arvoa patriarkaalisessa jarjestelmiassd, joka sulkee naiset ulos julkisesta
elamista. Kuvaillen ndenndista ristiriitaa *vapaiden ja tasa-arvoisten yksiléiden” ja kodin piiriin
orjuutettujen naisten valilldi Anne Phillips kirjoittaa: "Kun patriarkaatilta evéttiin sisddnpaasy

Beecher. 1986, 1.
Harsin. 1984, 75.

1 Harsin. 1984, 82.
Marsh. 1981.

'8 Ackelsberg. 1984, 118.



etuovesta, se ryomi sisdin takakautta. Sen sijaan, ettd varhaiset liberalistit olisivat hyldnneet
kaikki esivallan ja auktoriteetin muodot, he vain rajoittuivat toteamaan, ett hallinto ja perhe
ovat erillisid alueita”!® Tall4 tavoin julkinen/kotitalous -vastakohta, joka institutionalisoi julki-
sen padtantavallan miesten késiin, p4asi ensin liberalistiseen ja sitten anarkistiseen politiikkaan.

Anarkismi, feminismi ja ekologia: dualismien tuolle puolen

Sellaisessa tulevaisuuden yhteiskunnassa luonnolliset ystdvyyssuhteet synnyttdvit pian jotain
sellaista, mitd tuhat keinotekoisen yrityksen vuotta eivit ole kyenneet luomaan: spontaanin, vapaan
ja kiintedn organisaation, jonka ihmisten henkilokohtainen liheisyys yhdistdd lujan kiintedksi. —
Voltairine de Cleyre?’

Anarkismi siis syvensi liberalistista auktoriteetin kritiikkis; samoin feminismi laajensi yksilon
madritelmad. Kuitenkin suhde anarkismin ja feminismin valilld on ratkaisematon ja toisinaan
paradoksaalinen. Nain esimerkiksi L. Susan Brownille “anarkismi omassa valtakritiikissddn sekd
kisittad ettd ylittda feminismin”?!. Toisaalta esim. englantilaiselle Zero Collectivelle “feminismi
ylittd4 anarkismin koska feminismi néyttd4 auktoriteetin, hierarkian ja johtajuuden sellaisina
kuin miti ne todellisuudessa ovat eli miesvallan rakenteina”??. Anarkismi ja feminismi pyrkivit
molemmat kohdistamaan sanomansa koko yhteiskunnalle, mutta kumpikaan ei voi vaatia itsel-
leen hegemonista toisen yli ulottuvaa ylivaltaa. Anarkistinen feministinen teoria on yhé suhteel-
lisen kehittyméatonts, vaikka kiinnostus sithen herasikin uudelleen 70-luvulla Carol Ehrlichin,
Peggy Korneggerin ja muutamien muiden taidokkaiden kirjoitusten innostamana. Yh vielakin
synteesi ndiden kahden hyvin erilaisen poliittisen filosofian vélill4 - jos se on edes mahdollista
tai haluttavaakaan — odottaa tekijoitdaan. Talla hetkella kumpikin tarjoaa hy6dyllisen kehyksen,
jolla voi tarkastella toista tarjoten samalla uutta sisaltoa ja ymmartamysté. Kuitenkin sen sijaan,
ettd pyrittaisiin yhdistiméén anarkismi ja feminismi, toinen vaihtoehtoinen lihestymistapa saat-
taa olla hedelmallisempi. Anarkismi ja feministinen radikalismi edustavat kumpikin pyrkimyksia
ylittda klassiseen liberalismiin siséltyvat individualistiset juuret, misséd yksilo asetetaan vastak-
kain yhteisonsa kanssa. Voimme voittaa tdméan dualistisen ajattelumallin kaantamalla katseet
syntymaéssa olevaan ekologiaan, jossa eriytyneet yksilot tulevat osaksi yhteis6d moninaisuuden
ykseydessa (Bookchin). Viimeaikaisessa kirjoituksessaan Thomas S. Martin esitta, ettd on alka-
nut tapahtua feminismin, anarkismin ja ekologian “yhteenkutoutumista”. Feminismi on loimi-
lanka, anarkismi kude ja ekologia kudelmakangas. Mika yhdist4a néita kolmea liikettd, han esit-
taa, on ylivallan analyysi. Vaikka ylivallan analyysi onkin olennainen anarkismia, feminismia ja
ekologiaa yhdistavi tekija, ylivalta itsessdin pysyy kuitenkin vain yhtené inhimillisen kayttay-
tymisen muotona. Feminismin ansiota on juuri se, etta se on paljastanut laajuuden, jolla patriar-
kaalinen ajattelu on vaheksynyt naisten eldamai. Ei ainoastaan ajattelua ja tuntemista, julkista
ja yksityist4, ole repdiisty erilleen toisistaan, vaan myds lajin séilymiselle olennaisia kayttayty-
mismuotoja on vahatelty. Ei pelkéstaan lasten, vaan my6s vammaisten, vanhusten ja usein vield
miestenkin hoivaaminen on jatetty naisten tehtdvéksi. Pitka oleskelu naisten kulttuurissa olles-
samme lapsia taivuttaa meitd kohti huolenpidon ja empatian arvoja, jotka tekevét vastavuoroisen
avun mahdolliseksi. Anarkismi on pohjimmiltaan teoriaa vallasta, esivallasta ja auktoriteetista,
ja vallalla ja auktoriteetilla on taipumus toimia omaa etuaan tavoitellen. Teoriana anarkismi ei
pysty selittimaan kayttaytymisen muotoja, jotka vahvistavat keskinistd riippuvuutta tai itsen-

YPhillips. 1987, 14.

O] ainattu teoksessa Avrich. 1978.
“Brown. 2011, 63.

27ero Collective. 1977, 7.



sd uhraamista. Toisaalta naisliike, joka on painokkaasti tuonut esille itsemaaraamisen ja toisista
riippuvuuden keskindissuhdetta, ei ole kyennyt taysin kauttaaltaan késittelemaan aihetta omis-
sa valta-analyyseissddn. Ekologia voi tarjota meille kattavamman késitteellisen viitekehyksen,
joka voi sisaltda molempien oivallukset. Ekologisessa mallissa (ja tarkoitan tdssid nimenomaan
yhteiskuntaekologista mallia) anarkismia ja feminismii ei tarvitsisi pakottaa sopimaan toistensa
kehyksiin. Sen sijaan molemmat voisivat jatkaa kehittymistadn itsendisesti tai pikemminkin vuo-
rovaikutteisessa yhteydessa toisiinsa. Ekologinen ajattelu on perustana feministifilosofi Lorraine
Coden viimeksi julkaisemassa teoksessa. Vaikka Code suhtautuukin kriittisesti ekofeminismiin,
sen ongelmalliseen nais/luonto -samastukseen ja “olemukselliseen” ikuiseen naiseuteen, hén tun-
nustaa ekologian arvon feminismin vélineena:

Yhteisollisesti suuntautunut, ekologisesti vastuullinen yhteiskunta kohottaisi keskeisiksi ar-
voikseen osallistumisen ja keskindisen huolenpidon. Se rakentaisi yhteisoén jasenten valiset kes-
kustelut vuoropuhelujen muotoon eiké vastakkainasetteluiksi. Yhteiskunnan paamaaraksi tuli-
si vastavuoroisen huolenpidon edistiminen sekd vapaamielisen, pakottoman ilmapiirin luomi-
nen.”

Edelleen ekologia voi tarjota feminismille keinoja "luoda tiloja kehittaa vastuullisia perspektii-
vejd, jotka tekisivat nikyviksi ylivallan, riiston ja alistamisen eri muotojen ja jirjestelmien kes-
kinaisyhteydet kaikissa eri ilmenemismuodoissaan”**. Ekologinen ajattelu on jo itsessdin paljon
velkaa vapaudenhenkiselle perinteelle. Aina 1800-luvun maantieteilija Pjotr Kropotkinista ny-
kypaivan yhteiskuntaekologi Murray Bookchiniin asti anarkistiset visiot kasvokkaisista demo-
kraattisista yhteisOist4, jotka eivit pyri luonnon herruuteen, tarjoavat aitoja vaihtoehtoja teolli-
sen kapitalismin koko biosfaariin kohdistamalle tuhon uhkalle. Mita naista ekologisista visioista
on aiemmin kenties unohtunut, on se, etti ne voisivat sisallyttaa itseensi julkisen ja yksityisen
rajankdyntid valittdvan feministisen keskustelun. Tdma voisi avata tien hedelmalliselle dialogille
naisten ja miesten vilille samoin kuin anarkismin ja feminismin valille. Uusi poliittinen muoto
saattaa vield ilmaantua: muoto, joka liikkuu eristynytta individualismia painottavan liberaalin
patriarkalismin yli - sellaiseen poliittiseen muotoon, jossa tasa-arvoinen yksilo, yhteis6 ja Maa
voivat kukoistaa yhdessa keskinaisessa harmoniassa.

Kirjallisuus

Ackelsberg, Martha A. 1984. "Mujeres Libres and the Role of Women in Anarchist Revolu-
tion”. Teoksessa Rohrlich, Ruby & Baruch, Elaine (toim.) Women in Search of Utopia. New York:
Schocken Books, 116-127.

Avrich, Paul. 1978. An American Anarchist. Princeton: Princeton University Press.

Beecher, Jonathan. 1986. Charles Fourier. Berkeley: University of California Press.

Bookchin, Murray. 1990. The Philosophy of Social Ecology. Montreal: Black Rose Books.

Brown, L. Susan. 2011. "Feminismin tuolle puolen: anarkismi ja inhimillinen vapaus\u201d.
Tassa teoksessa, 59-64.

Code, Lorraine. 1991. What Can She Know? Ithaca: Cornell University Press.

Eisenstein, Hester. 1983. Contemporary Feminist Thought. Boston: G. K. Hall & Co.

Eisenstein, Zillah R. 1986. The Radical Future of Liberal Feminism. Boston: Northeastern Uni-
versity Press.

BCode. 1991, 278.
#Code. 1991, 271.



Goldman, Emma. 1977. Living My Life. New York: New American Library, Meridian edition.

Harding, Sandra. 1991. Whose Science? Whose Knowledge? Ithaca: Cornell University Press.

Harsin, Jill. 1984. "Housework and Utopia: Women and the Owenite Socialist Communities”.
Teoksessa Rohrlich, Ruby & Baruch, Elaine (toim.) Women in Search of Utopia. New York: Schoc-
ken Books, 73-84.

hooks, bell. 1984. Feminist Theory: From Margin to Center. Boston: South End Press.

MacKinnon, Catharine A. 1989. Toward a Feminist Theory of the State. Cambridge: Harvard
University Press.

Marsh, Margaret S. 1981. Anarchist Women 1870-1920. Philadelphia: Temple University Press.

Martin, Thomas S. 1992. The Convergence of Anarchism, Feminism & Ecology”, Our Genera-
tion, vol. 23, #2, kesa 1992, 1-13.

Miles, Angela & Finn, Geraldine (toim.) 1989. Feminism: From Pressure to Politics. Montreal:
Black Rose Books.

Phillips, Anne (toim.) 1987. Feminism and Equality. New York: New York University Press.
Zero Collective. 1977. Zero (An anarchist/anarcha feminist monthly), #1, kesdkuu 1977.

10



Anarkistinen kirjasto

Anti-Copyright

Colin Wright
Anarkismi, feminismi ja yksilo
1994

Haettu 3.2.2014 osoitteesta: https://sites.google.com/site/vallankritiikki/vaeaerin-ajateltua/
wright-colin-anarkismi-feminismi-ja-yksiloe
Anarchism, Feminism and the Individual. Lehdesta Social Anarchism #19: 1994. Suomennos:
Timo Ahonen, julkaistu kirjassa Viddrin ajateltua — anarkistisia puheenvuoroja herruudettomasta
yhteiskunnasta, 2001.

fi.theanarchistlibrary.org



	Kirjallisuus

