Anarkistinen alakulttuuri

Kritiikki
Feral Faun

1990-1991.

On helppo viittii ettei Pohjois-Amerikassa ole anarkistista liikettd. Tama viite vapauttaa tar-
peesta tarkastella tuon liikkeen luonnetta ja omaa rooliaan siind. On kuitenkin kiistimatta ole-
massa julkaisujen, kirjakauppojen, anarkististen kotitalouksien, vallattujen talojen ja kirjeenvaih-
don verkosto joka yhdista valtionvastaisella kannalla olevia ihmisi. Se on kiteytynyt alakult-
tuuriksi jolla on omat tapansa, rituaalinsa ja "kapinan” symbolinsa. Mutta pystyyké alakulttuuri
luomaan vapaita yksiloita jotka kykenevit tekemain elaméstaan halujensa mukaisen? Anarkis-
tinen alakulttuuri ei ainakaan ole pystynyt. Toivon téssa artikkelissa onnistuvani selvittimé&n
miksi.

Anarkistiseen alakulttuuriin kuuluu tietenkin kapinalliselta nayttavaa toimintaa, historial-
lista tutkiskelua, yhteiskunnallista analyysii (teoriaa), luovaa leikkia ja tutkimusmatkoja itse-
vapautumiseen. Niisti ei kuitenkaan synny kokonaisvaltaista kaytant64 jonka tavoitteena olisi
ymmirtii yhteiskuntaa ja avata meille mahdollisuuksia luoda itse omat elamédmme. Sen sijaan
ne nayttaytyvit sosiaalisina rooleina, joskus toisiinsa limittyvind mutta useimmiten erillisina,
niin ettd ne lahinni vain yllapitavit itsedan ja alakulttuuria joka ne luo K ja jonka ne vuorostaan
luovat.

Poliittisesti korrektit militantit hallitsevat radikaalia toimintaa tdssa alakulttuurissa. He kiis-
tavat yhteiskunnallisen analyysin tarpeen. Ovathan vasemmistoliberaalit jo méaaritelleet aiheet
X feminismi, homojen vapautuminen, rasismin vastustus, eldinten vapautus, ekologia, sosialis-
mi, sodan vastustus K lisatdaan tdhén viela hitunen valtion vastaisuutta ja herranen aika, sehén
on anarkismia! No eik¢ ole? Taatakseen ettei kukaan voi epiilld heidan anarkistin valtakirjaansa,
huutavat anarkisti-militantit takuulla 44nekkdimmin mielenosoituksissa, polttavat jokusen lipun,
ja ovat aina valmiita taistelemaan kyttid, fasisteja ja RCP:l4isi&' vastaan missi ikind mahdollista.
He eivit lainkaan analysoi omaa toimintaansa ja sosiaalista rooliaan militantteina, vaikka sellai-
nen analyysi voisi kertoa horjuttavatko he mill4én tavalla yhteiskuntaa vai nayttelevitko he vain
sille uskollisen opposition roolia, lujittavatko he yhteiskuntaa ponkittdessaan omaa rooliaan sen
spektaakkelin sisélla. Analyysin torjuminen on antanut monille heistd mahdollisuuden uskoa it-
seddn pettden, ettd he ovat osa kansannousun joukkoliikett4 joka tiytyy kddnnyttaa anarkismiin.

'RCP: Revolutionary Communist Party. Vuonna 1975 USA:ssa perustettu maolainen kommunistipuolue (lisda
Wikipediassa). My6hemmin mainittava SWP, Socialist Workers Party, puolestaan edustaa trotskilaista marxilaisuutta.
(suom.huom.)



Mitaan sellaista joukkoliiketts ei tdlla mantereella kuitenkaan ole, ja militanttien touhut ovatkin
padasiassa hoyryn pédstelya vastarinnan rituaaleissa jotka ainoastaan vahvistavat heidén paik-
kaansa anarkistisessa alakulttuurissa.

Anarkisti-historioitsijat ovat enimmaékseen professoreita, julkaisijoita ja kirjakaupan pitéjia,
joita kiinnostaa saatavilla olevan anarkismin historiaa koskevan informaation ylldpitdminen.
Useimmat néista ihmisista tarkoittavat hyvad, mutta he eivit onnistu soveltamaan kriittistd ana-
lyysia historioihinsa. Valtaosa anarkismin historiallisesta materiaalista nayttda palvelevan myy-
tin luomisen tarkoituksia: se luo sankareita, marttyyreita ja malleja joita jiljitelld. Parhaimmil-
laankin kaikki ndmé& mallit ovat kuitenkin onnistuneet luomaan vain hetkellisesti anarkisia tilan-
teita. Tamén pitéisi johtaa vihintddnkin kysyméaan miten ja miksi he epdonnistuivat, tyytymaét-
td vain yksinkertaistavasti toteamaan ettd esivalta kukisti heidét. Téllaisen analyysin puute on
tehnyt anarkistisesta historiasta suurelta osin tarpeetonta nykyisten vallan vastaisten kamppai-
lujen kannalta. Niinp4 anarkistinen historia toimii anarkistisessa alakulttuurissa samalla tavalla
kuin valtavirran historia yhteiskunnassa ylipaataan: myyttina joka yllapiti4 asioiden vallitsevaa
jarjestysta.

Jotkut anti-autoritaariset teoreetikot ovat alyllisella tasolla hyokéanneet yhteiskunnan kaikken
syvimpié perustuksia vastaan tavoilla, jotka paljastavat niiden roolin meidan kesyttdmisessam-
me. N4itd asioita tutkittuaan jotkut heistd ovat jopa luopuneet “anarkistin” nimikkeestd, mut-
ta tdstd huolimatta heidan auktoriteettien vastaisuutensa seki heidin yhteytensi alakulttuuriin
kirjoitusten ja ystidvien kautta sailyttdvat heiddn roolinsa sen sisélla. Ja kuinka syvillista heiddn
alyllinen tutkiskelunsa sitten onkaan, niin jonkinlainen tyon hylkddminen, myymaéldvarastelu
ja vahdinen vandalismi néyttd4 olevan kaikki mitd heidén kdytdnnon toimintaansa kuuluu. Kos-
ka he eivat tutki kdytannollisid tapoja ilmaista kapinaansa sita alistamisen totaliteettia vastaan,
jonka heidan kritiikkinsa on paljastanut, menettdvit ndma kritiikit terdnsé radikaalina teoriana
ja nayttavat pikemminkin filosofialta. Heid4n ajattelustaan, joka ei endi ole aktiivisen kapinan
tyokalu, tulee sen sijaan keino mééritella anarkisen ajattelun intellektuaalinen karki, keino méaa-
ritelld onko jokin tietty ajatus tarpeeksi radikaali. Talla tavoin dlykon rooli sdilyy anarkistisessa
alakulttuurissa.

My6s luovaa leikkid varten on alakulttuurin sisélla omat spesialistinsa. Postitaiteilijat, perfor-
manssitaiteilijat ja Manti-taiteilijat¥ unohtavat kritiikin joka vaatii taiteen korvaamista kaikille
yhteiselld, spontaanilla, luovalla, vapaalla leikilld. Sen sijaan he haluavat omia timén kategorian,
tuhoten spontaanisuuden ja vapauden, ja antavat toiminnalle lisdarvoa juuri taiteena. Monet
ndiden ihmisten touhuista X festivaalit, villit runonlausunnat, d4ni-improvisaatiojamit ja inte-
raktiivinen teatteri K voivat sinénsé olla hyvin hauskoja ja osallistumisen arvoisia, mutta taiteen
kehykseen asetettuna niiden kumouksellinen tera tylsytetddn. Naille taiteilijoille, heidan nostaes-
saan luovuuden aivan omaan arvoonsa, on tirkedmpaa “olla luova” kuin pitaa hauskaa, ja he ovat
pelkistaneet kritiikkinsd kysymykseen siitd voidaanko jotain hyodynté4 taiteen luomisessa vai ei.
Luova prosessi rekuperoidaan taideteosten tekemisen tuottavan tyén muotoon. Leikki muunne-
taan performanssiksi. Detournementin tempauksista tulee spektaakkeleja postitaidenéyttelyissa.
Yhteiskunta rekuperoi kumouksellisuuden taiteeksi. Anarkistitaiteilijat sivuuttavat sen tosiasian
ettd taide on sosiaalinen ja kulttuurinen kategoria, ja vaittavat ettd taide vastustaa kulttuuria X
mutta heidén toimintansa luo heille itselleen kulttuuritydlaisten roolin anarkistisen alakulttuurin
sisalla.

Kun situationistit sanoivat ettd vallankumouksellisesta kidytanndsta on tultava terapeuttis-
ta, heilla ei ollut aavistustakaan siita ettad jotkut pohjoisamerikkalaiset anarkistit keksisivat ta-



poja naittaa tdmén ja joitain muita puoliksi pureskeltuja situationistisia ajatuksia new age -
psykoterapioiksi M mutta vitsi, nuo jenkit (ja kanadalaiset) ovat tosiaan kekseliiit, eiko niin?
New age -terapiat tulivat anarkistiseen alakulttuuriin ldhinna feminististen, homojen vapautu-
mista ajavien ja sen kaltaisten liikkeiden kautta. Néiden terapioiden harjoittamista perustellaan
itsensa 16ytamiselld ja itsen vapautumisella. Mutta kaikki psykoterapiat ¥ humanististen ja “third
force” psykologien terapiat mukaan lukien X kehitettiin sopeuttamaan ihmiset yhteiskuntaan.
Kun feministit, homo-vapaustaistelijat ja sen kaltaiset ryhmat alkoivat kayttaa terapeuttisia tek-
niikoita, he auttoivat sopeuttamaan yksiloitd yhteiseen kehykseen josta kiasin tarkastella maa-
ilmaa ja vaikuttaa sithen. Anarko-terapistit ovat soveltaneet meditaation, leikkiterapian, tuki-
ryhmien ja erillisten paikkojen kaltaisia kédytintoja. Meditaatio on oikeastaan vain pakenemisen
muoto, ilman viinan tai huumeiden fyysisia vahinkoja. Se helpottaa arkieldmén paineita, estden
niiti kasvamasta sietimattomiksi. Se voi siis olla hyddyllistd, mutta ei itsed vapauttavaa. Leikki te-
rapiaksi muunnettuna kadottaa kumouksellisen teransa samaan tapaan kuin leikki taiteena. Kun
sen rajat maaritellaan, siitd tulee turvallinen tapa laukaista jénnite, padstaa hoyryja, pikemmin-
kin kuin todellinen murtautuminen vapauteen kaikkine siihen liittyvine riskeineen. Se ei haasta
auktoriteettia tai tydmoraalia, koska se on tuottavan hyddyllisyyden kehykseen turvallisesti ja
mukavasti asetettua leikkia ja tuo vaarattomaksi jarjestetyssa kehyksessa esiin sen kaoottisen
energian joka muussa tapauksessa haastaisi auktoriteetin.

Vertaistukiryhmissa harjoitettu terapia on erityisen salakavala itsepetoksen muoto. Ryhma ih-
misid kokoontuu puhumaan yhteisesta ongelmasta, taakasta tai sorrosta jonka he oletettavasti
jakavat. Tama kaytanto siirtaa ongelman vilittomasti arkielaman piiristd, yksilollisistd ja henkilo-
kohtaisista suhteista “meidan yhteisen sortomme” piiriin, jossa se voidaan sovittaa ideologiseen
kehykseen. Vertaistukiryhmien muodostamisen takana on jokin paamaéra (miksi muuten muo-
dostaa niita?) joka muovaa ryhmén toimintaa, vaikuttaa tehtyjen johtopéétdsten painopisteeseen
ja sovittaa osallistujat ryhméin ideologian kehykseen. Erillisten tilojen luominen (vain naisille,
vain homoille jne.) vahvistaa vertaistukiryhma-terapian pahimpia suuntauksia varmistamalla et-
tei mikd4n ulkopuolinen aines voi soluttautua sekaan. Anarkistit jattavit valinpitiméattomina
huomiotta tihan toimintatapaan sisiltyvan autoritaarisuuden ja omimisen, seké sille ominaisen
fanaattisuuden, puolustellen niita silld perusteella ettd kyseessd on sorretun ryhmén toiminta.
Kaikki nama4 terapeuttiset muodot erottavat ihmiset jokapéiviisen elamén kokemuksesta ja sijoit-
tavat heidat erilliselle “terapeuttisen” alueelle, jossa heidét voidaan helposti sopeuttaa tiettyyn
sosiaaliseen ja ideologiseen kehykseen. Anarko-terapistien tapauksessa kyseessé on anarkistisen
alakulttuurin ja heidan siina néayttelemansa roolin kehys.

Useimmat anarkistisessa alakulttuurissa tapaamani ihmiset ovat vilpitonta vikea. He todel-
la haluavat nousta kapinaan auktoriteettia vastaan ja tuhota sen. Mutta he ovat yhteiskunnan
tuotteita, koulittu olemaan luottamatta itseensi ja haluihinsa, ja pelkdam&in tuntematonta. He
etsivat vakiintuneen alakulttuurin, jonka rooleihin he voivat itsensa sovittaa. On paljon helpom-
paa antautua rooliin tai rooleihin jotka tuntuvat mukavimmilta ja képertya sen tiedon turvaan
ettd kuuluu radikaaleihin piireihin, kuin todella hypéti sithen tuntemattomaan pimeyteen, jota
on eldd itseddn varten yhteiskuntaa vastaan. Ja nima “anarkistiset” roolit kytkeytyvat sosiaali-
seen rakenteeseen ja tapaan olla yhteydessi maailmaan ylipaataan, jotka ovat aivan yhta tarkeita
anarkistiselle alakulttuurille ja joita myos on tarkasteltava.

’Eiko olisi epdajanmukaista vaalia mieltymysta satamiin, varmuuksiin, jirjestelmiin?”

Anarkistisen alakulttuurin rakenne keskittyy suurelta osin julkaisuprojektien, kirjakauppo-
jen, kollektiivisten eliméntilanteiden ja radikaalin aktivismin ympérille. Nama projektit ja nii-



den pyorittdmisen menetelmat, jotka uusintavat alakulttuuria, muodostavat anarkistiset “ajatus-
ten levittdmisen” menetelméat. Niiden luoma kokonaisuus muistuttaa monin tavoin evankelista
uskonnollista lahkoa.

Useimpia anarkistisen alakulttuurin rakenteen muodostavia projekteja pyoritetaan kollektii-
visesti konsensuspéditoksentekoon nojaten. Hyvin harvassa ovat yksittiisten yksildiden projek-
tit joissa ystavit toisinaan auttavat. (Alakulttuurin laitamilla on lukuisia lentolehtis-projekteja,
joista ldhes kaikki ovat yksil6llisid.) Jatdn perinpohjaisen konsensuksen kritiikin myéhempaan
artikkeliin. T4ll4 eraé riitt44 mainita ettd konsensusprosessi vaati yksilollisen tahdon alistamis-
ta ryhmén tahdolle kokonaisuutena, ja valittéman alistamista tapaamisten ja paatoksentekopro-
sessien valitykselle. Se tahtoo olla luonnostaan konservatiivinen, koska se luo kaytantoja joita
voidaan muuttaa vain jos kaikki suostuvat sithen. Se on nakymaton auktoriteetti jolle yksilot on
alistettu, auktoriteetti joka rajoittaa heidan mahdollisuuksiaan kyseenalaistaa projektia jossa he
ovat mukana tai anarkistista alakulttuuria yleensa.

Suuri joukko anarkisteja eld4 joko yksin tai rakastajan kanssa. Monet pitdvit kuitenkin parem-
pana kollektiivista elimdnmuotoa, joskus siitd yksinkertaisesta syysta ettd se helpottaa jokaisen
taloudellista taakkaa (tdhdn syyhyn liittyy védhiten harhakuvia), mutta useammin luodakseen
elavan vertaistukiryhmaén, helpottaakseen osallistumista yhteiseen projektiin tai “pannakseen
teorian kaytantoon”. Kun nyt olen jo kisitellyt vertaistukiryhmii, lisdén vain etti vertaistukiryh-
massa yhdessd asumisella on taipumus paisuttaa kaikkia vertaistukiryhméi-terapian eristivii ja
ideologisia puolia. Kollektiivinen eldmantilanne voi varmasti helpottaa joitain yhteisen projektin
jakamisen puolia, taloudesta aina siihen etta saadaan ihmiset yhteen keskustelemaan projektista.
Se voi my0s lisdta sitd mahdollisuutta ettd projektista tulee eristynyt, itsedén ruokkiva, ja etta se
menettda kaiken kriittisen panoksen.

Pahimpaan itsepetokseen sortuvat kuitenkin ne jotka vaittavat "panevansa teorian kiytan-
toon” niissa elamantilanteissa. Ryhmassa elamisen tilanteet voisivat mahdollisesti olla perusta
uudenlaisten suhteiden muotojen tutkimiselle, mutta sellaisten tilanteiden puolivakinaisuudella
on taipumus luoda sosiaalisia roolieja ja rakenteita, eivitka ainakaan minun tuntemani kotita-
loudet ole ryhtyneet tutkimaan uusia maailmoja. Teorian ja kadytannon erillisyys, johon sanon-
nalla “teorian panemisesta kdytdnto6n” viitataan, kdy ilmi siitd miten suhteellisen samanlaisia
nama elaméantilanteet ovat. Useimmat anarkistit uskovat etti on tiettyja periaatteita joiden pitaisi
hallita ihmisten tapoja olla yhdessd. Kommuuneissaan, yhteisesti omistamillaan mailla ja squa-
teissaan he yrittavit elds periaatteidensa mukaan. Heidan elaméntilanteensa eivit ole teoreettis-
kaytannollisia tutkimusretkid, vaan pikemminkin yksildiden alistumista ennalta hahmoteltuun
sosiaaliseen rakenteeseen.

Namai periaatteet eivit tallaisissa tilanteissa joudu koetukselle, koska anarkistinen kotitalous
on eristaytyva paikka, erdédnlainen vaihtoehtotodellisuus maailman keskelld. Anarkistisia squat-
teja lukuun ottamatta X jotka sentién haastavat isdntien ja omaisuuden auktoriteetin X ndma
kotitaloudet ovat suhteissa ulkopuolisten auktoriteettien maailmaan samalla tavalla kuin kaikki
muutkin: vuokransa (tai omaisuusveronsa) ja laskunsa maksaen, ja toita tehden tai sosiaaliturvaa
hyoédyntaen. Nama kotitaloudet tekevat hyvin vahin, jos yhtdén mitdan yhteiskunnan horjutta-
miseksi. Sen sijaan ne tarjoavat eldméén rakenteen joka yllapitda kapinallisuuden tunnetta, ja
alakulttuuri puolestaan tarjoaa paikan ilmaista tita tunnetta turvallisesti.

Monet julkaisuprojektit (lehdet mukaan lukien) ja kirjakaupat ovat tarkein historian, teorian
ja informaation ldhde anarkistiselle alakulttuurille. Naiden projektien taytyy jossain méérin kyt-
keytya kapitalistiseen jarjestelmaan, ja niinpa ne harvoin teeskentelevit olevansa luonnostaan

4



vallankumouksellisia. Silloin kun ne ovat ryhméprojekteja, niitd pyoritetdén tavallisesti konsen-
suksen varassa. Tdma perustuu naurettavaan ajatukseen, jonka mukaan siini etta taytyy istua
pitkissa tylsissd kokouksissa selvitelldkseen pienen bisneksen pydrittimisen yksityiskohtia tai
tuottaakseen lehden tai kirjan, olisi jotain anarkistista. Mutta piirre joka minua eniten néissé pro-
jekteissa rassaa on se, ettd niistd tuppaa tulemaan ajattelun kehysten maarittelemisen vélineita
anarkistisessa alakulttuurissa, sen sijaan etta ne provosoisivat keskustelemaan ja tutkimaan vie-
raantumisen ja ylivallan luonnetta ja niiden tuhoamisen mahdollisuuksia. TAm4 provokaation
puute on pitkalti luonteenomaista julkaistaville teksteille.

Useimmat anarkistiset julkaisut, kirjat tai lehdet, ovat vanhojen anarkististen kirjoitusten, kri-
tiikittémien historioiden kritiikittdmi4 uusintapainoksia, uudelleen ldimmitettyja vanhoja vasem-
mistolaisia ajatuksia joiden sekaan on mausteeksi heitetty hyppysellinen valtionvastaisuutta, tai
vanhentuneiden anarkististen ajatusten ajanmukaistamista ilman mitaan kritiikkia. Sellaiset kir-
joitukset ponkittavit tiettyjd normeja ja malleja siitd mita tarkoittaa olla anarkisti, noita malleja
kyseenalaistamatta. Haasteen esittavit kirjoituksetkin ndyttavit vain harvoin herattavan sellais-
ta alykasta, kriittistd keskustelua joka voisi olla osa virkistavaa, juuriin menevai kdytant6a. Nii-
tikin pidetdin usein pikemminkin lahteena normeille, malleille, tavoille mééaritelld kapinan rajat.
Tamai juontuu osaltaan painetun sanan luonteesta; sille niyttiisi olevan ominaista muuttumat-
tomuus, pysyvyys joka ei sovi yhteen ajattelun tai keskustelun notkean, elavén luonteen kanssa.
Useimmilla lukijoilla on vaikeuksia ndhda painetun sanan lapi sen takana olevan ajattelun not-
keuteen. Niinpa he reagoivat kuin olisivat tekemisissa jonkin pyhan kanssa X joko palvoen sitd
tai hdvaisten sitd. Kumpikaan reaktio ei miellytd minua, koska molemmat tarkoittavat etta ajatuk-
set ovat muuttuneet esineiksi, niistd on tullut tavaroita ajatusten markkinoilla X tatad mielikuvaa
lujittaa se tosiasia ettd ndma ajatukset ovat useimmiten myytivini kirjakaupoissa.

Toinen anarkistisen julkaisutoiminnan ulottuvuus on propaganda. Tama on anarkismin mai-
nostamisen puoli X todiste siita ettd se on lahinna vain tavara ajatusten markkinoilla. Suurin osa
anarkistisesta propagandasta yrittd4 luoda anarkismista kuvan joka on houkuttava kelle tahansa
kenelle propaganda onkaan suunnattu. Niinpa paljo tésta kirjallisuudesta niyttaa olevan suun-
nattu ihmisten mielten huojentamiseen; se rauhoittaa heit4, osoittaa heille ettd he voivat jatkaa
turvattujen, suunniteltujen eldimiensi elamista anarkistisen vallankumouksen jalkeenkin. Koska
anarkistit itse ostavat tai varastavat suurimman osan anarkistisesta kirjallisuudesta, timankal-
tainen mukaan lukien, niin ihmettelen jos kyseessa ei oikeasti ole yritys rauhoitella itsedan ja
lujittaa alakulttuuria méaarittavid malleja. Anti-autoritaarista kirjallisuutta saataville tuovat ra-
kenteet voisivat tarjota verkoston haastavalle keskustelulle jonka tavoitteena olisi luoda ja yl-
lapitaa aidosti kapinallista kiytiantoa. Sen sijaan ne luovat anarkistista alakulttuuria lujittavan
mallien ja rakenteiden kehyksen, jotta ihmiset voivat noudattaa anarkistisia periaatteita” joihin
kovin monet sokeasti tarrautuvat.

Viela yksi osa anarkistisen alakulttuurin julkista kuvaa on radikaali aktivismi, etenkin militant-
ti siipi. Enimmékseen se tarkoittaa osallistumista vasemmistolaisiin mielenosoituksiin, vaikka
toisinaan anarkistit saattavat jarjestdd oman mielenosoituksen jostain erityisestd aiheesta. Yksi
keskeinen motiivi timén aktivismin takana on voittaa ihmisid anarkismin puolelle. Tassé onnis-
tuakseen on anarkistien erotettava itsensid maariteltdvissd olevana kokonaisuutena ja tehtavi
itsestddn houkuttavia niille joita he yrittdvat kaannyttda. Talla hetkelld enin aktivismi nayttaisi
yrittdvan houkuttaa nuoria ja etenkin punk-nuorisoa.

Niinpa anarkisteilla on tapana olla erityisen &anekkéita ja rahisevid mielenosoituksissa. He
esittavit kuvaa uhmakkuudesta ja nayttavit ettd anarkistit “eivit ole tulleet leikkimééan”. Kos-



ka muut ryhmét, kuten RCP, kayvat myo6s rahiseviksi ja uhmakkaiksi, on anarkistimilitanttien
tehtava ero selviksi arvostelemalla kovaan daneen naita ryhmia ja jopa hankkiutumalla tappelui-
hin heidédn kanssaan X taytyy vdhén ihmetelld niita anarkistisia militantteja, jos heidén toimin-
tansa on niin samanlaista maolaisten rivivden kanssa etta heidén on tietoisesti néht4vi vaivaa
erottautuakseen heistd. Mutta uskoon kddnnyttiminen ei ole anarkistien ainoa syy osallistua
ndihin vastustamisen rituaaleihin. Monet osallistuvat siitd syysta ettd se on anarkistille sopivaa
tekemistd. Heiddn mielissdan “anarkisti” on rooli johon liittyy tietynlaista yhteiskunnallista toi-
mintaa. Se on vasemmistolaisen alalaji, joka on rayhakk&ampi ja hieman vikivaltaisempi kuin
useimmat. Tdma antaa heille mahdollisuuden erottaa anarkian ja kapinan omasta jokapaivéaises-
ta elamastaan. Sellaiset kysymykset kuin "Auttaako tdmé toiminta tekeméén lopun alistamisesta,
heikentdmé&én spektaakkelia ja luomaan vapaata eldimaa?” ovat yhdentekevis, koska anarkismia
madrittas osallistuminen militanttiin toimintaan, sen sijaan etti se olisi kapinaa kaikkea sit4 vas-
taan mika estd4 meitd luomasta elaméstaimme vapaasti sellaista kuin haluamme. Niin kauan kuin
on oikealla tavalla aktiivinen mielenosoituksissa, on anarkisti, vaalien kuvaa ja ylldpitden anar-
kistista alakulttuuria.

Vaikka jotkut niista rakenteista K etenkin julkaisutoimintaan liittyvat K voisivat mahdollises-
ti olla osa aidon anarkista haastetta yhteiskunnalle, niin anarkistinen alakulttuuri ohjaa niiden
energian itsensa ylldpitdmiseen ja uusintamiseen. Alakulttuuri tarjoaa meille “satamia, varmuuk-
sia, jarjestelmid”, se tahtoo tehdd meisté varovaisia, johtaen meidét takertumaan tuttuun ja turval-
liseen sen sijaan ettd kohtaisimme tuntemattomaan astumisen haasteen. Itse asiassa juuri itsedan
kapinallisina pitdavat anarkistit ja anti-autoritaarit maérittavatkin kapinan rajat ja niin ollen re-
kuperoivat sen. Anarkistinen alakulttuuri on vienyt pohjan anarkialta, niin etta siitd on tullut
vain tavara ideologian markkinoilla, yksi yhteiskunnan kategoria muiden joukossa.

Tdrkedd on juuri astua sivuun, irtautua tdysin tavanmukaisesta; hypdtd pois ndyttamoltd hys-
teeriselld innolla; vdistdd aina matkan varrelle viritetyt ansat... Kauan eldkddn Mahdoton!

Anarkistisen alakulttuurin kritiikin jattdminen joidenkin sen tarkedmpien roolien ja raken-
teiden tarkastelun tasolle tarkoittaisi, ettd sen tdrkein vika jiisi huomaamatta: ettd se on ala-
kulttuuri. Alakulttuurit muodostavat aivan omanlaisensa yhteiskunnallisen ilmién omine erityis-
piirteineen. Jos nuo ominaispiirteet johtaisivat kapinaan, jos ne saisivat ihmiset toimimaan itse
omasta puolestaan, niin saattaisi olla mahdollista uudistaa anarkistista alakulttuuria. Tosiasiassa
nuo piirteet kuitenkin johtavat vastakkaiseen suuntaan. Kaikki monet kapinalliset ja boheemit
alakulttuurit on sddnnénmukaisesti rekuperoitu. Tdma viittaa selvistikin sithen etta alakulttuu-
reissa on luonnostaan jotain miké estdi niitd todella haastamasta sita yhteiskuntaa jonka osa ne
ovat. Yritan tarkastella miksi.

Jotta alakulttuuri voisi olla olemassa, on sen tyypilliset piirteet rajattava niin etta se erottuu
yhteiskunnan muista ryhmisti. Koska alakulttuuri ei ole virallinen tai laillinen kokonaisuus, ei
naiden piirteiden tarvitse olla missddn virallisessa tai helposti maariteltavassa muodossa. Useim-
miten ne ovat alakulttuurin luonteelle ominaisia perustekijoits, jotka koostuvat yhteisista arvois-
ta, yhteisistd ihanteista, yhteisistd tavoista ja yhteisistd suhteiden luomisen jarjestelmista. Taméa
tarkoittaa ettd osallistuminen alakulttuuriin edellyttaa jonkinasteista yhdenmukaisuutta.

Tamai ei sulje pois kiistoja noiden noiden tyypillisten piirteiden tulkinnasta X sellaiset riidat
voivat olla hyvinkin kiihkeitd, koska niihin osallistuvat nékevat itsensd ryhmaén todellisten ar-
vojen puolustajina. Mutta varsinainen uhka mille tahansa alakulttuurille on yksilo joka torjuu
tyypillisten piirteiden rajat. Sellainen henkil6 on vaarallinen, amoraalinen, uhka kaikille ja kai-
kelle. Alakulttuurin tyypilliset piirteet merkitsevit todellisuudessa sen moraalijirjestelméi. Ndin



alakulttuuri tarjoaa tavan pitaa sité ylivertaisena muuhun yhteiskuntaan verrattuna. Suhteet mui-
hin luodaan siina syyllistimisen ja omahyvaisyyden, auktoriteetin kahden mieluisimman aseen
valityksella. Alakulttuuri tarvitsee siis sisdistettya auktoriteettia ollakseen olemassa ja sailyak-
seen.

Tyypillisten piirteiden rajaaminen johtaa suvaitsemattomuuteen niitd kohtaan joiden ndhdaan
olevan peruuttamattomasti naiden piirteiden ulkopuolella X etenkin jos he ovat jollain tasol-
la anarkistien kilpailijoita (esim. RCP, SWP ja sellaiset), mutta se johtaa myos kenen tahansa
omaan alakulttuuriin kuuluvaksi katsotun suvaitsemiseen. Alakulttuurin olennaisten piirteiden
erilaisista tulkinnoista johtuvat, joskus jopa hyvin ilkeét viittelyt ja riidat ovat mahdollisia, mutta
taustalla tunnistetaan silti tietty yhteenkuuluvuuden tunne, jolla on taipumus pitda erimielisyy-
det tietyissa rajoissa. Téllainen toleranssi on alakulttuurin sdilymisen kannalta valttiméatonta. Se
my6s pelkistii kaiken jokapéiviisen keskinkertaisuuden tasolle. Adarimmaisyyksié sallitaan vain
niin kauan kuin niit4 voidaan estd4 vakavasti kyseenalaistamasta alakulttuuria. Hienotunteisuus,
varovaisuus ja kohteliaisuus ovat piivijirjestys jota noudattamalla séilytetaan alakulttuurin ”yh-
tendisyys moninaisuudessa”. Konflikteista tahtoo tulla tavanmukaisia ja ennustettavia. Etenkin
juuri anarkistisessa alakulttuurissa ndhdaan harvoin mitd4n kasvokkaisia, rehellisii ja intohimoi-
sia riitoja. Sen sijaan kasvokkainen kanssakdyminen on pelkkaa kohteliaisuutta ja alakulttuurista
rituaalia, suvaitsevaisuutta, ja niin ollen yleensa tylsda. Oppiessamme olemaan yhdessa rituaa-
linomaisesti, hienotunteisesti, sosiaalisten naamioiden kautta, olemme kadottaneet kyvyn olla
yhdessa vapaasti. Naiden suvaitsemisen rituaalien puitteissa alakulttuuri ei kuitenkaan voi yl-
lapitas itseddn, koska alakulttuuri, kuten yhteiskunta ylipdédtaan, edellyttaa yhdenmukaisuutta,
sosiaalista sopusointua ja yksilollisten intohimojen tukahduttamista sédilyakseen.

Suhteissaan ulkopuolisiin ihmisiin alakulttuurit valitsevat yleensi joko erdédnlaisen separatis-
min X mahdollisimman véahaiset yhteydet ulkomaailmaan X tai evankelismin X yrityksen kaan-
nyttdd ihmisid alakulttuurin nidkékannan puolelle. Koska anarkistinen alakulttuuri on ehdotto-
man evankelinen, kisittelen tita. Kaikki evankeliset ryhmaét, baptisteista RCP:hen, moonilaisista
anarkistiseen alakulttuuriin, ovat evankelisia koska he ovat vakuuttuneita siitd etta juuri heilla
on oikeat vastaukset maailman olennaisiin ongelmiin.

Muiden vakuuttamisesta tulee keskeinen motiivi sellaisiin alakulttuureihin kuuluvien toimin-
nassa. He pyrkivit toiminnallaan ja puheillaan luomaan kuvaa itsevarmuudesta ja jonkinlaisesta
solidaarisuudesta niiden kanssa joita he toivovat kdannyttavansa puolelleen. Téllaisissa alakult-
tuureissa yksilot eivit eld itseddn varten, vaan omistavat eliménsé ihanteelleen, sille vastaukselle
jonka he niin varmasti uskovat parantavan kaiken. He elavét, tai yrittavat elda tietyn mielikuvan
mukaisesti, ja ovat siten konformisteja.

Alakulttuurien luonteesta johtuen anarkistinen alakulttuuri voi taata olemassaolonsa vain
poistamalla anarkian ja kapinan timéanhetkisen jokapaivaisen elimamme alueelta ja muuttamal-
la ne ihanteiksi seké niitd vastaaviksi sosiaalisiksi rooleiksi. Se ylistad ”spontaanisuutta” maari-
tellen samalla sen siséllon ja siten tukahduttaen sen. Vapaaseen halujen ja intohimojen ilmaisuun
ei rohkaista, itse asiassa varsin usein aivan pain vastoin. Oman kehyksensa sisilla anarkistinen
alakulttuuri on varsin konservatiivinen, koska sen ensisijainen tehtava on siilytt44 itsensi. Jo-
kainen uusi tutimusretki ja kokeilu uhkaa sen olemassaoloa, ja sen on nopeasti maariteltava,
rajattava ja rekuperoitava ne. TAma4 selittds tiettyjen anarkistien naurettavat, puolustavat reak-
tiot uskaliaampiin teoreettisiin tutkailuihin, samoin kuin sen ett niilla tutkimuksilla on tapana
pysytelld erillisen teorian kentalla vailla toimintaa. Alakulttuuri on paikka varmuudelle ja tur-



vallisuudelle, paikka sellaisten sosiaalisten roolien ja suhteiden jirjestelmien 16ytiamiselle joiden
kautta voi méadritelld itsensa, ei paikka vapaille tutkimusretkille ja tuntemattoman kohtaamiselle.

Anarkistinen alakulttuuri ei siksi voi olla eldvin anarkian ja kapinan ilmaus, vaan se voi ai-
noastaan olla yhteiskunnan tapa mééritella, rajata ja rekuperoida niitd. Yhteiskunnan lapsina me
olemme kaikki erittdin taitavia olemaan luottamatta itseemme, pelkddmaan tuntematonta, suosi-
maan turvallisuutta vapauden sijaan. Ei ole mitenkain yllattdvaa ettd me ajaudumme niin usein
toimintaan joka luo ja yllapitaa alakulttuuria. Mutta on jo korkea aika myo6ntaa etta tima on vain
meidin tapamme sovittaa itsemme yhteiskuntaan jota viitimme vihaavamme, tapamme luoda
itsellemme lokero sen rakenteeseen. Silla ei tdmé& alakulttuuri ole mikaan todellinen haaste yh-
teiskunnalle; se on vain uskollinen oppositio jonka sddnnot K kuten kaikki sdédnnét K ovat vain
yhteiskunnan sééntdjen osajoukko.

On siis tullut aika heittd4 varovaisuus menemééin, irtautua taydellisesti, kuten surrealistit sa-
novat, kaikista saannoista, hypéata pois anarkistisen alakulttuurin nayttdmolta X tai hajottaa koko
néayttimd. Aina tulee olemaan niité jotka haluavat saada tietd4 mita asetamme sen tilalle, mut-
ta asian ydin onkin juuri siina ettd mitd4n korvaavaa ei ole. Ongelma, niiden meista heikkous
jotka ovat viittdneet vastustavansa auktoriteettia, on ollut tarve péin sisiiselle auktoriteetille,
vastaukselle, tavalle pitda itsemme ruodussa. Me emme ole luottaneet itseemme, ja niinp4 niina
hetkina kun anarkia on todella murtautunut esiin, kun auktoriteetti on tilapaisesti romahtanut
avaten kaikki mahdollisuudet, me emme ole rohjenneet tunnustella tuntematonta, eld4 halujam-
me ja intohimojamme todeksi. Sen sijaan olemme kanavoineet kapinamme pelkkaan kapinan ku-
vaan, joka kuitenkin pitd4 meidit turvallisen matkan paassi siitd ettd meidén tarvitsisi koskaan
kohdata omat todelliset halumme ja intohimomme.

Auktoriteetin torjumiseen, kaikkien hillikkeiden hylkdamiseen taytyy kuulua my6s anarkisti-
sen alakulttuurin hylkd4dminen, silld se on auktoriteetin muoto. Kun tdma tuki on poissa, meille
ei ja4 mitasan X paitsi itsemme. Hetkellising, alati muuttuvina, intohimoisina yksil6ind meisti jo-
kaisesta tulee ainoa perusta omien elamiemme luomiselle ja yhteiskunnan vastustamiselle, kun
se yrittaa pakottaa elamdmme muottiinsa. Kapina lakkaa olemasta rooli, ja siitd tulee sen sijaan
joka hetki elava kieltdaytymisemme sallia elamédmme varastamista. Anarkia lakkaa olemasta ihan-
ne, ja siita tulee se havitys jolla romutamme auktoriteetin, hivitys joka vie siltd pohjan ja avaa
mahdollisuudet, uudet tutkimattomat seudut meidin tutkittaviksemme.

Toteuttaaksemme tdmén meidan on lakattava ajattelemasta uhrien tavoin ja alettava ajattele-
maan luojina. Meidédn on paéstavi siitd negatiivisesta vainoharhaisuudesta joka tayttai tapamme
suhtautua maailmaan, niin ettd voimme arvioida yhteiskunnan vahvuuksia ja heikkouksia kohda-
tessamme sen joka piivi elimassimme, ja voimme viisaasti murentaa sen perustaa. Eraanlaista
positiivista vainoharhaisuutta X sen tunnistamista ettd yhteiskunta, ja helvetti jonka se pistda
meidat kiyméidn lapi, ovat vadristymii, ja ettd maailma on tdynni ihmeits ja kauneutta, etti
sen sisélla kaikki meiddn syvimmét halumme ja enemménkin voidaan helposti toteuttaa X on
viljeltava.

Silloin me uskallamme kohdata tuntemattoman, suhtautua toisiimme vapaasti ja intohimoi-
sesti, pelkkaa sietdmisté valttden ja rehellisen riidan hyviksyen. Me uskallamme vastustaa yh-
teiskuntaa omien halujemme, unelmiemme ja elaménjanomme voimalla. Me torjumme helpot
vastaukset, jarjestelmét ja turvallisuuden, ymmaértden millaisia vankiloita ne ovat. Haluamme
mieluummin vapauden joka 16ytyy tuntemattoman haltioituneesta tutkimisesta, seikkailun joka
alkaa kun l6yddmme sen ihmeellisen maailman jonka auktoriteetti on yrittdnyt meilti kieltd4. Se
miké meiltd on kielletty, on meidan otettava, emmeka saa sitd mukautumalla alakulttuuriin, vaan



sukeltamalla pd4 edelld tuntemattomaan, ottamalla riskin ja jattdmalla taaksemme kaiken mika
meitd on tukahduttanut, vaikka se olisi kuinka viihtyisi4, ja kapinoimalla kokonaan yhteiskuntaa

vastaan.
XKaikki on aina ja automaattisesti pantava kokonaan riskille alttiiksi. Ainakin on varmaa ettd

sokkelosta loytyneen langanpddn tdaytyy johtaa johonkin muualleX



Anarkistinen kirjasto

Anti-Copyright

Feral Faun
Anarkistinen alakulttuuri
Kritiikki
1990-1991.

Haettu 26.7.2012 osoitteesta: http://takku.net/article.php/20071019172128463
Alkuperiinen teksti The Anarchist Subculture: A Critique” julkaistiin kolmeosaisena sarjana
Anarchy: A Journal Of Desire Armed -lehden numeroissa #26-Autumn 1990, #27-Winter’90-'91,
ja #28-Spring 1991.

fi.theanarchistlibrary.org



