
Anarkistinen kirjasto
Anti-Copyright

Janne Inkinen
Ajatus karkasi tässä kirjoituksessa tästä kirjoituksesta

2001

Hihhuli # 1 (Tampere 2001) , s. 5-10.

fi.theanarchistlibrary.org

Ajatus karkasi tässä
kirjoituksessa tästä kirjoituksesta

Janne Inkinen

2001





14

Sisältö

Laitetaan tälle kappaleelle oma väliotsikko, koska se ei
aivan luontevasti nivelly edelliseen kappaleeseen . 6

Joko alkaisimme päästä asiaan? . . . . . . . . . . . . . . . 7

Hihhuli-lehden linjasta poiketen puhun tässä nyt ke-
hosta, en ruumiista. Kehon käsitteen voidaan
nähdä sisältävän sekä henkisen että ruumiilli-
sen ulottuvuuden (ks. Leena Krohnin “Tribar“),
jolloin se sopii hyvin tarkoitukseemme purkaa
henki/aine -dikotomia. Syy siihen, miksi Hihhu-
lissa mielellään korostetaan juuri “ruumiillisuut-
ta“ (ks. Hihhulin esittäytyminen ja Anarkistisen
herätysseuran julistus) johtuu sen sisältämäs-
tä kristillisestä konnotaatiosta. Leikkimällä ruu-
miinylösnousemussymboliikalla Hihhuli pyrkii
detournaamaan hurskaita vertauskuvia, ts. va-
pauttamaan ne kumoukselliseen käyttöön. 12

3



Hihhuli-lehden linjasta
poiketen puhun tässä nyt
kehosta, en ruumiista.

Kehon käsitteen voidaan
nähdä sisältävän sekä

henkisen että ruumiillisen
ulottuvuuden (ks. Leena

Krohnin “Tribar“), jolloin se
sopii hyvin

tarkoitukseemme purkaa
henki/aine -dikotomia. Syy
siihen, miksi Hihhulissa
mielellään korostetaan

juuri “ruumiillisuutta“ (ks.
Hihhulin esittäytyminen ja
Anarkistisen herätysseuran

julistus) johtuu sen
sisältämästä kristillisestä

konnotaatiosta. Leikkimällä
ruumiinylösnousemussym-
boliikalla Hihhuli pyrkii
detournaamaan hurskaita

vertauskuvia, ts.
vapauttamaan ne

kumoukselliseen käyttöön.

13



12

Tämä on mahdoton tehtävä: kirjoittaa “villistä“, “ekstaasista“,
siis kesyttämättömästä (sanahan tuokin vain on) opituin aakkosin,
annetuin sanoin. Yhdysvaltalainen anarkoprimitivisti John Zerzan
ainakin pitää jo kieltä ja symbolista ajattelua sinänsä ihmisten
kontrolloinnin välineenä. Onko sellaista, mitä me kutsumme esim.
“primitiiviksi“, todella olemassa, onko käsitteen takana yhtään mi-
tään?

Käsitteet eivät ole heijastumia todellisuudesta, vaan tapa jäsen-
tää ja hallita sitä. Oikeastaan ne luovat todellisuuden, oman todelli-
suutensa. Onko kieli siis autistista? Ei kai sentään: onhan se synty-
nyt sosiaalisesta kontekstista, kommunikaation välineeksi. Toisaal-
ta John Zerzanin mukaan (tai häntä tulkitakseni) tarve kielen, tai-
teen ja uskonnon kaltaisten, sosiaalista koheesiota tuottavien jär-
jestelmien luomiseksi on syntynyt silloin, kun alkuperäinen, ho-
listinen ihmisten välinen yhteys on kadonnut – mikä on tietysti
merkinnyt myös luontoyhteyden katoamista. Alkuperäinen? Ho-
listinen? Kielen loukkuja, ihmisten alistamista tukevia käsitteitä
nuokin, ainakin toisinaan. Tavasta, jolla Zerzan juhlii kaukaisten
esi-isiemme ja -äitiemme fyysisiä kykyjä ja terveyttä (kuten toisaal-
ta myös esim. !Kung San -kansan eli bushmannien, ks. “‘Hihhuli’
esittäytyy toimittajistonsa sanoin“), voi pahalla tahdolla löytää yh-
teyksiä natsien arjalaismyytteihin. Zerzanin lähtökohta on kuiten-
kin aivan toinen: hän haluaa löytää perustan täydelliselle anarkial-
le, hierarkiattomalle yhteisöllisyydelle. Zerzan syyttää postmoder-
nisteja siitä, että nämä ovat kieltäneet ihmistä ikävöimästä alku-
peräänsä yksinkertaisesti hylkäämällä koko “alkuperän“ käsitteen.
Tapa, jolla Zerzan etsii “perustaa“ anarkialle, saakin varmasti mo-
nen postmodernin anarkistin nikottelemaan.

Entä se “primitiivin“ käsite sitten? Marianne Torgovnick toteaa
“Gone primitive“ -teoksessaan, että “primitiivi“ on ollut länsimai-
selle ihmiselle säiliö, johon on voinut kaataa milloin kielteistä kan-
nibaalikuvastoa, milloin ihannoivaa “jalon villin“ mytologiaa. Aina
kysymys on kuitenkin ollut “toiseudesta“. (Mainittakoon muuten,
että Torgovnickillä on rohkeutta käyttää “primitiivi“-sanaa kaikes-

5



ta huolimatta ilman lainausmerkkejä; kuten näkyy, itse olen huo-
mattavasti häveliäämpi.)

Brittiläinen John Moore on kritisoinut monien anarkoprimitivis-
tien tapaa vedota antropologiseen tutkimukseen, jota hän pitää im-
perialistisiin projekteihin syvästi sekoittuneena. Moore on itse yh-
distellyt anarkoprimitivismiä ja poststrukturalismia kiinnostavalla
tavalla. Hän kertoo John Filissille antamassaan haastattelussa (jo-
ka on julkaistu Filissin osoitteessa www.primitivism.com pitämillä
nettisivuilla, joilta löytyymuutakinmielenkiintoista) kyllästyneen-
sä omalta osaltaan tutkimaan hierarkioiden alkuperää. Esim. Zerza-
nin teoksilla on Mooren mukaan arvoa sikäli kuin ne auttavat ym-
märtämään ja tunnistamaan alistamisen teknologioita, mutta olen-
naisempaa olisi löytää keinot nykyisestä tilanteesta ulospääsyyn.
Moorea ei omien sanojensamukaan kiinnosta “paluu primitiivisyy-
teen“; hänelle “primitiiviseksi tuleminen“ on uusiutumisen ja el-
pymisen prosessi. Anarkoprimitivismin ei myöskään Mooren mu-
kaan pidä tarjota valmiita malleja, vaikka esim. joistain keräilijä-
metsästäjäyhteisöjen käytännöistä voidaankin valikoidusti ottaa
oppia. Kaikkien alistamisen muotojen kumoaminen on kuitenkin
jotain aivan muuta kuin aiemmat “primitiivisyyden“ muodot.

Laitetaan tälle kappaleelle oma väliotsikko,
koska se ei aivan luontevasti nivelly edelliseen
kappaleeseen

On selvää, että valta operoi kielen kautta, mutta toisaalta ku-
kaan ei voi kontrolloida kieltä täydellisesti. Esimerkiksi George
Orwellin romaanissaan “Vuonna 1984“ esittämä teoria “newspea-
kistä“, joka on karsittu kaikista vivahteista täysin totalitaarisen
järjestelmän mukaiseksi, on vieras kielenkäyttötilanteiden käytän-
nöille, kuten Deborah Cameron (“Sukupuoli, kieli, valta“) on osoit-
tanut: merkitykset syntyvät lukemattomissa eri konteksteissa, joi-
ta mikään järjestelmä ei pysty kokonaan dominoimaan, ja kieles-

6 11



Taide sinällään on kesytetty, tuotteistettu nyky-
yhteiskunnassamme – vai onko se koskaan muuta ollutkaan?
Joskus taiteella on ainakin pelätty olevan yhteiskuntarauhaa
järkyttävää potentiaalia. Taide teoksina, valmiina ja päättyneinä
prosesseina, on hylättävä. On katsottava, miten taide palvelee
elämää, tässä tapauksessa nimenomaan ekstaattisen tietoisuuden
muodostumista. Taide voi olla siinä osa prosessia, mutta ei
päämäärä sinänsä. Henkilö, joka ekstaasin koettuaan, tyytyy
vain tekemään kokemuksestaan taideteoksen, ei ole edes ollut
ekstaasissa. Ekstaasi on muutos ihmisen normaalissa, normien
mukaisessa kokemuksessa, ja siksi sitä ei voi vangita konven-
tioihin, joita taide lopulta kuitenkin edustaa. Pikemminkin
ekstaasi on tempautumista prosessiin, joka liukuu Vallan koodien
ulkopuolelle.

On huomattava, ettei ekstaasissa ole tässä merkityksessään mi-
tään mystistä: se on tietoinen prosessi, joka ei rajoitu nykyiseen
tietoisuuteemme, vaan pyrkii “perimmäisiä“ diskursseja, kuten Ai-
ka, Kieli, Mies/Nainen, purkamalla luotaamaan uusia alueita.

10

sä on aina murtumia, jotka mahdollistavat “väärinpuhumisen“, ku-
mouksellisen kielenkäytön. Tämä edellyttää kuitenkin kielen an-
sojen tiedostamista, kykyä ottaa kieli haltuun, kuin myös (ja tämä
ei ole enää Cameronin näkemys) kielen dominoivan aseman syr-
jäyttämistä ihmiskuvassamme. Tässä suhteessa Zerzan on tehnyt
hyvää työtä, tarjotessaan meille eräänlaista “esihistoriallista scifiä“,
mahdollisuuden kurkistaa johonkin hyvin eri tavallamuodostunee-
seen elämänmuotoon kuin omamme. Hän on tarjonnut meille ih-
misen, joka edeltää symbolista ajattelua. Koska Zerzan käyttää (il-
meisen vastentahtoisesti) symbolista järjestelmää teoriansa esittä-
miseen, emme tietenkään pääse pelkästään hänen tekstiensä kaut-
ta yhtään lähemmäs “primitiivistä“ tajuntaa. Ne voivat kuitenkin
laittaa ajatteluprosessin liikkeelle: mikä minussa on esikielellistä,
luokittelematonta, ja miten kieli vieraannuttaa minua välittömis-
tä kokemuksistani? On mahdollista kokea maailma ei-kielellisellä
tasolla (teemme niin koko ajan, sillä vain pieni osa viestinnästäm-
me on edelleenkään verbaalista tai muutenkaan symbolista). Itse
en kuitenkaan halua heivata kieltä kokonaan yli laidan: olen miel-
tynyt enemmän Artaud’n ajatukseen siitä, että ihmisen pitäisi va-
pautua käyttämään kieltä uudenlaiseen ilmaisuun, jossa se on tasa-
arvoinen muiden ilmaisutapojen kanssa. Kielen on tultava fyysi-
semmäksi, sen on sulauduttava yhteen affektiemme kanssa.

Joko alkaisimme päästä asiaan?

Koska kontekstit hallitsevat kielenkäyttöämme, on niiden ana-
lysointi tärkeää. Monet kielenkäytön kontekstit ovat dominoinnin
leimaamia: koulussa, työpaikoilla, sosiaalitoimistossa, kotona van-
hempien “ohjatessa“ lapsiaan tai aviopuolison toista puoliskoaan.
Vaikka kielenkäyttö tapahtuisi “tasavertaisten“ henkilöiden välil-
lä, sitä voi hallita jokin “yliminä“ (torjumme sen, mitä todella ha-
luaisimme sanoa) tai valtasuhteiden uusintaminen “kavereiden kes-
ken“ (esim. seksistiset ja rasistiset vitsit). Tarkempi esimerkki en-

7



sin mainitusta voisi olla homoeroottisen halun ilmaisemista estä-
vät normit tai pelko puhua sivu suunsa työnantajastaan työkave-
reiden kesken, joista joku voi vaikka kieliä. Jälkimmäiseen on mo-
nilla työssäkäyvillä ehkä vähemmän estoja, sillä työkaveruuteen
voi liittyä myös vaarallista solidaarisuutta, joka luo murtumia kil-
pailuyhteiskunnan koodeihin.

Joka tapauksessa: tärkeäksi nousee alistavien kontekstien pur-
kaminen, mikä ilmenee hyvin konkreettisella tasolla. On luotava
toveruuden ja solidaarisuuden hengessä sellaisia konteksteja, jot-
ka mahdollistavat vapaan dialogin. Helpommin sanottu kuin tehty,
totta kai. “Väärinkäyttäytyminen“ on tässä olennaista: keväällä -00
Nivalan yläasteen oppilaat nousivat koulujärjestystä vastaan hei-
dän opettajiensa kiellettyä jokakeväisen, oppilaiden järjestämän
juhlan. Mielenosoitusplakaatteja heiluteltiin, oppitunteja boikotoi-
tiin ja oppilaiden voi katsoa muodostaneen, Hakim Beyn jo fraasik-
si muuttunutta ilmaisua lainatakseni, “väliaikaisesti autonomisen
vyöhykkeen“. Juuri koulujärjestystä vastaan nousemista voidaan
pitää merkittävänä, sillä esim. Ulla Kososen “Koulumuistoja nai-
seksi kasvamisesta“ -teoksen mukaan koulussa ihmiseen lopulta
juurrutetaan häntä rajoittava aikakäsitys, joka vaatii häntä alista-
maan omat tarpeensa kellon edustamalle ulkoiselle järjestykselle.
Koulussa ihminen oppii torjuvan asenteen omaa kehoaan kohtaan,
hyväksymään fyysisen tilansa jatkuvan rajoittamisen (pakolliset
huumetestit veisivät tämän “oppimisprosessin“ vielä pidemmälle).
Ihminen hahmottaa maailman tilan kautta, tilan, jossa on fyysises-
ti olemassa. Ajan kuluminen ilmenee koulussa perseen puutumise-
na, siis fyysisenä kokemuksena, joka juurtuu lapsen kokemusmaa-
ilmaan.

Myös Zerzan (“Time and its discontents“) on kirjoittanut ajan
dominoivaa vaikutusta vastaan. Hän korostaa ajan konstruktiivista
luonnetta paljastaen jälleen itsestäänselvyyksinä pidettyjä myytte-
jä, joista on tullut hyvin keskeisiä vieraantuneelle olemisellemme.
Zerzanin mukaan “ajan vääjäämätön luonne tarjoaa äärimmäisen
mallin alistamiselle“.

8

Ihmisen kehon vapauttaminen ajasta on yksi ekstaasin tärkeim-
piä kriteerejä. Oikeastaan se on ekstaasi. Ihmisen ei pidä pyrkiä
pois kehostaan eikä siitä fyysisestä tilasta, jossa hän on, vaan va-
pautua kokemaan se kokonaisvaltaisesti kaikilla aisteillaan. Feral
Faun (“Quest for the Spiritual“) on yrittänyt sanoin kuvata noita
(sic) kokemuksiaan: “Onmielenkiintoista pannamerkille, että käyt-
tökelpoisin löytämäni metafora kuvaamaan kokemuksiani on ly-
santrooppinen (ihmissusi-) metafora. Sivilisaatiosta on tullut niin
suuresti osa määritelmäämme ihmisestä, että mielemme näyttää
näkevän sivilisoitumattoman sensuaalisuuden kokemukset epäin-
himillisen sensuaalisuuden kokemuksina.“ Hän tunsi aistikokemus-
tensa vapautuneen ideologisista, sivilisoituneista kahleistaan. Ais-
tikokemuksen vapautuminen on usein koettu juuri eläimellisenä,
tai noituutena: Aino Kallaksen “Sudenmorsian“ on loistava kuvaus
tästä. Sen päähenkilö vapautuu vallitsevan dualistisen kirkko-opin
kahleista panteistiseen hurmioon, mutta joutuu lopulta aviomie-
hensä pettämäksi, sillä tämä ei olekaan valmis astumaan hänen
kanssaan “hyvän ja pahan tuolle puolen“, aistien todistukseen.

Kaunokirjallisuuden puolelta voisi mainita ekstaattisen proses-
sin mahdollisena, kanavia avaavana avittajana myös Eeva-Liisa
Mannerin runon “Lapsuuden hämärästä“ (kokoelmasta “Tämämat-
ka“). Siinä, missä Zerzan kaivaa esiin esihistoriallisen ihmisen ko-
kemusta, Manner ikävöi lapsen “neliulotteiseen“ maailmaan:

“Kaivata ja menettää jotakin sanomatonta,
oppia lukemaan ja erota yhä enemmän ja enemmän
vaistoista, ja tulla kodittomaksi,
se on yhtä kuin kadottaa todellisuus:
vapaat eläimet, jotka ymmärtävät
ilman sanojen raskasta välitystä,
lukevat sanomattomat tunteet, puhuvat silmillään,
joissa on metsien lämpö, sateinen hämäryys
tuuli ja heijastukset, pilvet kaiken yllä.“
(Ote runosta “Lapsuuden hämärästä“)

9


