Anarkismi — kytkennit feminismiin

Peggy Kornegger

1975



Sisalto

Mit4 anarkismi oikeastaan on?
Teorian tuolla puolen: Espanja 1936, Ranska 1968

“Itsesi vuoksi siné vallankumousta teet” (C’est pour toi que tu fais la revolution) . . .

Anarkismi ja naislitke . . . .
Miten etenemme? Utopian toteutus

Tulevaisuuden muuttaminen

10
14
17



Yksitoista vuotta sitten kaydesséni viela pikkukaupungin lukiota Illinoisissa en ollut koskaan
edes kuullut sanaa “anarkismi”. Lihimmaksi sitd pdésin oppimalla, ettd anarkia merkitsi “kaa-
osta”. Historian tunneilla meiddn annettiin ymmaértaa anarkismin, kuten sosialismin ja kommu-
nisminkin, tarkoittavan samaa kuin fasismi. Sana johti ajatukset Hitleriin, keskitysleireihin ja
kaikkiin mahdollisiin kauheuksiin, joita ei koskaan voisi tapahtua USA:n kaltaisessa vapaassa
maassa. Vaivihkaa minut opetettiin nieleméién perinteinen amerikkalainen politiikka: maltilli-
suuden, kompromissien ja tasapainoilun mauton keitto.

Opin ldksyn hyvin: minulta kului vuosia, ennen kuin pystyin havaitsemaan kaikki “kasva-
tustani” ohjanneet ennakkoluulot ja vaaristymat. Valkoisen miehen historia (his-story) merkitsi
nimenomaan sité, ettd minut oli naisena tyonnetty elamain toisarvoisena. Anarkistina minulla
ei ollut elamaa lainkaan. Kokonainen menneisyyden osa (ja sen vuoksi myos tulevaisuuden mah-
dollisuudet) oli evatty minulta. Vasta aivan dskettdin minulle on selvinnyt, ettd monilla hajanai-
silla poliittisilla reaktioillani ja taipumuksillani on yhteinen viitekehys: anarkistinen eli vapaa
ajatusperinne. Aivan kuin olisin monien virisokeiden, harmauden tiyttdmien vuosien jalkeen
yhtékkia nahnytkin punaista.

Emma Goldmanilta sain ensimmaéisen anarkismin maaritelmani:

Niinp4 anarkismi kannattaa todellakin ihmismielen vapauttamista uskonnon herruu-
desta, ihmisruumiin vapauttamista omaisuuden ylivallasta seké vapautumista hallin-
non kahleista ja rajoituksista. Anarkismi kannattaa aina yhteiskunnallista jérjestys-
té4, joka perustuu yksildiden vapaaseen yhteenliittymiseen, minka tarkoituksena on
tuottaa todellista yhteiskunnallista vaurautta; jarjestysta, joka takaa jokaiselle ihmi-
selle oikeuden maahan seké tdyden nautintaoikeuden elaman vélttdmattomyyksiin
yksil6llisten halujen, makujen ja taipumusten mukaisesti. - Emma Goldman'

Aloin pian ndhd4 kytkent6jd anarkismin ja radikaalifeminismin vélilla. Aloin pitd4 tarkednd
kirjoittaa muistiin joitakin havaintojani t4lla alueella. Tarkoituksenani oli tavoittaa muut siini
innostuksessa, jota tunsin anarkafeminismia kohtaan. On tirkeaa valittia omia nikemyksidm-
me toisillemme, jotta voimme murtaa joitakin niista muureista, joita vaarinkasitykset ja eripurai-
suus vilillemme pystyttavat. Vaikka kutsunkin itsedni anarkafeministiksi, niin mééritelméan voi
helposti sisallyttaa sosialismin, kommunismin, kulttuurifeminismin, lesbolaisen separatismin ja
monia muitakin erilaisia poliittisia nimikkeitd. Kuten Su Negrin kirjoittaa: "Mikaan poliittinen
kattojirjestd ei voi tyydyttda kaikkia tarpeitani”. Meill4 voi olla enemmin yhteisti kuin luulem-
mekaan. Kun kirjoitan omista reaktioistani ja havainnoistani, en pida eldimééni enka ajatuksiani
erillisind muiden naisten eldméist4 ja ajatuksista. Yksi vahvimmista vakaumuksistani naisliiket-
td tarkastellessani on se, ettd meilld todellakin on uskomattoman voimakas yhteinen nikemys.
En pyri antamaan mitaan lopullisia lausuntoja tai valmiita vastauksia tdhén mielikuvaan, vaan
pikemminkin mahdollisuuksia ja mahdollisia yhteyksia. Toivon, ettd ne toimivat ajatusten herét-
tdjin4 ja edesauttavat jatkuvaa prosessia henkilokohtaiseen ja kollektiiviseen kasvamiseen seka
kehitykseen ja vallankumoukseen.

!Goldman, Emma. 2008. “Anarkismi — mité se todella tarkoittaa”. Teoksessa Maailman vaarallisimman naisen
puheita ja kirjoituksia. Suom. Hannu Toivanen ja Ulla Vehaluoto. Espoo: Tyovéen tuotantokomitea, 40-41.
®Negrin, Su. 1972. Begin at Start. Washington: Times Change Press, 128.



Mita anarkismi oikeastaan on?

Anarkismia on paneteltu ja tulkittu vadrin niin kauan, ettd on ehka tarkeinta aloittaa selittamal-
14, mitd anarkismi on ja mit4 se ei ole. Eras tavallisimmista anarkistia koskevista ennakkoluuloista
on kuva pahansuovasti tuijottavasta miehesti, joka piilottaa pommia mustan takkinsa alla, val-
miina tuhoamaan ja salamurhaamaan kaiken ja jokaisen hinen tielleen osuvan. Tama kuva luo
kauhua ja vastustusta useimmissa ihmisissd riippumatta heidén poliittisesta katsomuksestaan;
tdman seurauksena anarkismi torjutaan inhottavana, vakivaltaisena ja ddrimmaisyyksiin mene-
vani. Toinen vaarinkésitys on kuva anarkistista epakdytinnollisend idealistina, joka puuhastelee
kayttokelvottomien, utopististen abstraktioiden parissa vailla kosketusta konkreettiseen todelli-
suuteen. Tamén seurauksena anarkismi jilleen kerran kumotaan, nyt >mahdottomana unelma-
na”.

Kumpikaan niaistd uskomuksista ei ole oikea, vaikka onkin ollut seké vikivaltaisia ettd idealis-
tisia anarkisteja — kuten monissa muissakin poliittisissa liikkeissa oikealla ja vasemmalla. Oikea
kasitys riippuu tietenkin omasta viitekehyksestd. Anarkisteja on erilaisia aivan kuten sosialiste-
jakin. Tassa kasittelen kommunistista anarkismia, jonka katson pitkélti vastaavan vapaudellis-
ta (so. antiautoritaarista) sosialismia. Nimitykset voivat olla hyvin hdmmentévi4, joten toivoen
selventdvani kdsitettd maarittelen anarkismin kayttamalld kolmea padperiaatetta (joista jokai-
sella on mielestédni yhteyksia radikaalifeministiseen yhteiskunta-analyysiin - tasta myohemmin
enemman).

1. Usko auktoriteettien, hierarkioiden ja hallitsijoiden poistamiseen. AnarKkistit vaativat vallan
purkamista (ei sen anastamista) — ihmisen vallan toiseen ihmiseen, valtion vallan yhtei-
s6ihin. Kun monet sosialistit kannattavat tyo6laishallintoa ”jossa valtio véhitellen katoaa”,
ovat anarkistit sitd mielts, ettd keinot luovat padméirin, ettd vahva valtio on taipuvai-
nen pitiman itsensa vallassa. Ainoa tapa saavuttaa anarkia (anarkistisen teorian mukaan)
on luoda yhteistoiminnallisia, antiautoritaarisia muotoja. Muutostapahtuman erottaminen
vallankumouksen paaméaéaristd varmistaa sortavan rakenteen ikuistamisen.

2. Usko seka yksilollisyyteen ettd yhteisollisyyteen. Yksilollisyys ei ole sovittamatonta kommu-
nistisen ajattelun kanssa. Taytyy kuitenkin tehda selva ero kovan, kilpailukiihkoa ja toisen
tarpeiden viaheksymista kasvattavan, ja todellisen, vapauden sallivan mutta toisen vapaut-
ta loukkaamattoman yksilollisyyden valilla. Yhteiskunnallisessa ja poliittisessa toiminnas-
sa tdma merkitsee ldhinna sitd, ettd tasapainotetaan yksilolliset aloitteet ja yhteisollinen
toiminta luomalla rakenteita, jotka antavat kaikille — eikd vain “edustajille” tai “johtajil-
le” — mahdollisuuden osallistua paitoksentekoon ryhmaissé, yhteisossa tai tehtaassa. Té-
ma merkitsee koordinointia ja toimintaa pienten ryhmien tai yhteis6jen muodostamassa
hierarkiattomassa verkostossa (limittdisia ympyroitd pyramidin sijaan). (Ks. espanjalais-
ten anarkistikollektiivien kuvausta seuraavassa osassa.) Lopulta tima merkitsee sité, ettd
onnistunut vallankumous vaatii autonomisia yksildité ja ryhmis, jotka eivat ole manipu-
loitavissa ja jotka tyoskentelevit yhdessé ottaakseen “vilittdmén, omaehtoisen hallinnan

yhteiskunnasta ja omasta eliméstaian™.

3. Usko sekd spontaanisuuteen ettd jdrjestdytymiseen. Anarkisteja on pitkdan syytetty seka-
sorron puoltamisesta. Useimmat ihmiset tosiaan luulevat, ettd anarkia tarkoittaa epéjar-

*Bookchin, Murray. 1972. “On Spontaneity and Organization”, Liberation, maaliskuu 1972, 6.

4



jestysta, selkkauksia ja vikivaltaa. Tima on aivan vaara késitys siitd mitd anarkismi edus-
taa. Anarkistit eivat kielld jirjestdytymisen tarpeellisuutta: he vain painottavat sit4, ettd
sen taytyy tapahtua alhaalta, ei ylhéaltapain; sisaltd eikd ulkoapdin. Ylhaalta tyrkytetyt
rakenteet tai jyrkat siannot aiheuttavat manipulaatiota ja passiivisuutta, ja ovat titen vaa-
rallisin muoto, jonka niin kutsuttu vallankumous voi saada. Kukaan ei voi sanella, miten
tulevaisuus pitda hahmotella. Tietyn tilanteen olosuhteista lahteva spontaani toiminta on
tarpeellista, jos haluamme luoda muuttuvien yksildiden ja ryhmien muuttuville tarpeille
herkistyneen yhteiskunnan. Anarkistit uskovat vaihteleviin muotoihin: demokraattiseen
osallistumiseen ylemmalla tasolla rinnan alemmalla tasolla tapahtuvan kollektiivisen yh-
teistyon kanssa (niin etteivit yksilolliset aloitteet esty).

Niin, anarkismi kuulostaa toki hyvalta, mutta voiko se toimia kdytannossa? Eihan tuonlaatui-
nen romanttinen utopismi ole missdan yhteydessa todellisuuteen... vai mitd? Vaarin. Anarkistit
ovat tosiaan onnistuneet, joskin tilapaisesti, joissakin tapauksissa (mikéan niista ei ole kovin tun-
nettu). Etenkin Espanjalla ja Ranskalla on pitka anarkistisen toiminnan perinne. Naistd kahdesta
maasta l0ysin jannittdvimmaén toteutuksen anarkismin teoriasta.

Teorian tuolla puolen: Espanja 1936, Ranska 1968

Thminen, kansa, synnyttdd vallankumouksen; vastavallankumous on ldhtoisin valtios-
ta. Niin on aina ollut ja tulee aina olemaan, olipa kyse Vendjdstd, Espanjasta tai Kii-
nasta. - Federacién Anarquista Ibérica (FAI), Tierra y Libertad 3.7.1936*

Niin kutsuttua Espanjan sisallissotaa pidetdédn yleensa vain taisteluna Francon joukkojen ja
liberaalin demokratian kannattajien vélilla. Ei oteta huomioon - tahallisesti tai tahattomasti —
ettd kysymys oli paljon muustakin. Monissa osissa maata toteutettiin laaja, anarkistisiin periaat-
teisiin pohjautuva yhteiskunnallinen vallankumous. Vaikka se my6hemmin vesittyi ja sammui
kokonaan, on tarke#4 tarkastella mukana olleiden naisten ja miesten toimintaa. Vastoin kaikkia
olettamuksia he toteuttivat anarkismia.

Anarkistisen kollektivoinnin ja tyolaisten itsehallinnon toteuttaminen Espanjan vallanku-
mouksen aikana on klassinen esimerkki jarjestelykyvystd ja spontaanisuudesta. Sekd maaseu-
dulla etta teollisessa Espanjassa ihmisten ajattelutapa oli vuosikausia ollut anarkistinen. Maa-
seudulla oli kansalla vanha kollektivismin perinne, monella kylilla oli yha yhteisomistuksia, tai
maapalstoja annettiin niille, jotka olivat ilman. Vuosikymmenien maatalouskollektivismi ja yh-
teisty0 loi perustan teoreettiselle anarkismille, joka tuli Espanjaan vuonna 1870 (italialaisen val-
lankumouksellisen ja Bakuninin ystidvan Fanellin valitykselld) ja oli alkuna anarkosyndikalis-
mille eli anarkististen periaatteiden soveltamiselle teollisuustydlaisten ammattiliitoissa. Vuonna
1910 perustettu anarkosyndikalistinen Confederacion Nacional del Trabajo (CNT, Kansallisen
tyon yhteisjarjestd) valitti laheisesséd yhteistyossa Federacion Anarquista Ibérican (FAIL Iberian
Anarkistiliitto) kanssa ohjeita ja ehdotuksia ty6liisten itsehallinnon ja kollektivisoinnin jarjesta-
miseksi. Kymmenet tuhannet kirjat, lehdet ja pamfletit 16ysivat tiensa ldhes jokaiseen Espanjan
kolkkaan ja edistivit anarkismin tuntemusta.’ Anarkistiset ideat ei-hierarkkisesta yhteistyosta

*Berman, Paul. 1972. Quotations from the Anarchists. New York: Praeger Publisher, 68.
5Dolgoff, Sam. 1974. The Anarchist Collectives. New York: Free Life Editions, 27.



ja yksilon aloitteellisuuden merkityksen korostamisesta yhdistettyni anarkosyndikalistiseen sa-
botaasitekniikkaan, boikotin kaytto6n ja yleislakkoon seki tuotannon ja talouden periaatteiden
tuntemukseen antoivat tyo6liisille seki teoreettisen ettd kdytdnnon taustan. Tadma johti onnistu-
neeseen tehtaitten ja maan valtaukseen heindkuun 1936 jélkeen.

Kun oikeisto vastasi kansanrintaman vaalivoittoon sotilasvallankaappauksella 19.7.1936, kan-
sa kamppaili sellaisella raivolla, ettd kaappaus pysiytettiin paivissi. Vaalivoitto oli vain muodol-
lisuus; yhteiskunnallinen vallankumous oli alkanut. Kun teollisuustyontekijat joko lakkoilivat
tai yksinkertaisesti vain rupesivat itse johtamaan tehtaita, ei maakoéyhélisté puolestaan ollut tie-
tdvinddnkadn tilanomistajista, vaan alkoi viljelld maata néista piittaamatta. Lyhyessa ajassa 60
prosenttia Espanjan maaperésti viljeltiin kollektiivisesti, ilman tilanomistajia, herroja ja kilpailu-
kiihkoa. Teollinen kollektivisointi tapahtui pdédasiassa Kataloniassa, jossa anarkosyndikalistiset
vaikutteet olivat voimakkaimpia. Tdma oli merkittavaa, koska 75 % Espanjan teollisuudesta oli si-
joittunut sinne. Néin siis vapaudellisiin periaatteisiin perehtyneet yksilot toteuttivat spontaanisti
yhdessa toimien kollektivisoinnin 66 vuoden valmistelujen ja kamppailun jilkeen.

Mutta mita kollektivisointi oikeastaan merkitsi ja miten se toimi? Yleensa anarkistiset yhtei-
sOt toimivat kahdella tasolla: perustasolla on demokraattinen osallistuminen, ylemmalla tasolla
perustason valvonnassa toimiva koordinointi. Kummallakin tasolla tirkeimpani olivat desentra-
lisointi ja yksiloiden aloitteet. Tehtaissa ja kylissa valittiin edustajia neuvostoihin, jotka toimivat
hallinnollisina ja koordinoivina yksikkoina. Paitokset tehtiin aina suurkokouksissa, jonne kaikki
tyoldiset tulivat. Edustajat itse olivat aina tyo6l4isi4, ja heidét voitiin milloin tahansa kutsua pois
ja vaihtaa tietyin viliajoin. Neuvostot tai komiteat olivat itsehallinnon perusyksikoita. Naisté voi-
tiin koordinoimalla muodostaa 16yhia yhteenliittymié, jotka kytkivat yhteen kokonaisten teollis-
ten tai maantieteellisten alueiden ty6l4isia ja toimintoja. T4lla tavalla voitiin toteuttaa tavaroiden
jakelu ja sijoittelu kuten my®os erilaisia projekteja, esimerkiksi kastelujarjestelmien ja kuljetus-
ja kommunikaatioverkoston rakentaminen. Tassékin korostettiin ”alhaalta yl6s -hallinnon” tér-
keyttd. Tassa hankalassa tasapainoilussa yksilollisyyden ja yhteisollisyyden vélilld onnistui par-
haiten Levanten maatyoliisliittyma4, joka koostui 900 kollektiivista, ja Aragonin liittyma, jossa
oli 500 kollektiivia.

Tarkeinta itsehallinnossa oli luultavasti palkkojen yhtendistiminen. Se toteutettiin monella
tavalla, mutta tavallisimmin kéytettiin "perhepalkkajirjestelmaa”, jossa palkka maksettiin jokai-
selle tyoldiselle rahassa tai kuponkeina hénen elatustehtavistdan riippuen. Niita tavaroita, joita
oli kylliksi, jaettiin ilmaiseksi, kun taas joitakin sai vain “rahalla”.

Palkkojen yhteniistdmisen edut olivat valtavat. Kun muutamat harvat eivét voineet endé ke-
ratd suurvoittoja, ylijidma kaytettiin teollisuuden nykyaikaistamiseen (paremmat tyoskentely-
olosuhteet, uusien laitteiden osto jne.) ja maaviljelyn parantamiseen (keinokastelujirjestelmat,
padonrakennus, traktoreiden hankinta jne.). Néin ei ainoastaan tuotteiden laatu parantunut te-
hokkaasti, vaan myos hinnat laskivat. Tama tapahtui niinkin erilaisilla teollisuudenaloilla kuin
vaatetus-, metalli- ja aseteollisuudessa; 6ljyn, siahkon ja veden tuotannossa; leipomo- ja kalatalou-
dessa; paikalliskuljetuksissa; rautateilla; puhelinpalveluissa; optisissa tuotteissa; terveydenhuol-
lossa jne. Tydldiset antoivat itse itselleen etuja: lyhennetyn tydajan, paremmat tyoskentelyolo-
suhteet, tyottomyyskorvausta, ilmaisen terveydenhoidon ja uudenlaisen ylpeyden omasta tyosta.
Itsehallinto kasvatti luovuutta ja keskindista apua; tyoldiset olivat innokkaita valmistamaan pa-
rempia tuotteita kuin mita riiston aikana oli valmistettu. He halusivat osoittaa, etti sosialismi
toimii, ja ettd kilpailu ja omistamisenhalu ovat tarpeettomia. Parissa kuukaudessa elintaso nousi
50-100 % monissa osissa Iberian niemimaata.



Espanjalaisten anarkistien saavutukset eivat ulottuneet vain kohonneeseen elintasoon ja ta-
loudelliseen tasa-arvoon; niihin kuului my6s vapauden, yksiléllisen luovuuden ja kollektiivisen
yhteistyon toteutuminen. Iberialaiset anarkistikollektiivit eivit epdonnistuneet — ne tuhottiin
ulkoapiin. Ne (seké oikeistolaiset ettd vasemmistolaiset), jotka uskoivat vahvaan valtioon, tyos-
kentelivit poistaakseen kollektiivit Espanjasta ja historiasta. Anarkismia, jonka toteuttamisessa
liki kahdeksan miljoonaa ihmist onnistui, ollaan vasta nyt 16ytdmaissi uudelleen.®

“Itsesi vuoksi sini vallankumousta teet” (C’est pour toi que tu fais la
revolution)’

Anarkismilla on ollut suuri merkitys Ranskan historiassa, mutta menneisyyden sijaan keski-
tyn melko &dskettdin sattuneeseen tapahtumaan, touko-kesdakuuhun 1968. Touko-kesdkuun ta-
pahtumat ovat tarkeit4 siksi, ettd ne osoittivat yleislakon, tehtaitten valtausten ja opiskelijoiden
yliopistojen valtausten olevan mahdollisia nykyaikaisessa, kapitalistisessa kulutusyhteiskunnas-
sa. Taman lisaksi opiskelijat ja tyoldiset asettivat kysymyksia esimerkiksi itseméédrddmisesta ja
arkieldmin laadusta, jotka ylsivat yli luokkarajojen ja olivat suunnattoman térkeitd luodessaan
mahdollisuuksia "niukkuuden jilkeisen yhteiskunnan” vallankumouksellisille muutoksille.®

Maaliskuun 22. piivana 1968 Nanterren yliopiston opiskelijat, heidédn joukossaan anarkisti
Daniel Cohn-Bendit, miehittivat hallinnolliset rakennukset ja vaativat loppua sekad Vietnamin
sodalle ettd opiskelijoina heihin itseensd kohdistuvalle sorrolle. (Heiddn vaatimuksensa olivat
samanluonteisia kuin opiskelijoilla muuallakin Columbian yliopistosta aina Berliiniin asti.) Yli-
opisto suljettiin ja mielenosoitukset levisivat Sorbonneen. SNESUP (korkeakoulu- ja yliopisto-
opettajien liitto) ryhtyi lakkoon ja opiskelijaliitto UNEF jarjesti mielenosoituksen toukokuun
kuudenneksi paivaksi. Tuona paivani opiskelijat ja poliisi ottivat yhteen Pariisin latinalaiskort-
telissa; mielenosoittajat rakensivat katuesteita ja monet joutuivat mellakkapoliisin raa’an kasit-
telyn kohteeksi. Seitseméntend pdivana oli mielenosoittajien luku kasvanut 20 000 — 50 000 ihmi-
seen, jotka marssivat kohti Place de I’Etoilea ja lauloivat Kansainvalista. Seuraavien viiden péi-
vén aikana latinalaiskorttelissa tapahtuneet pienet yhteenotot mielenosoittajien ja poliisin vililla
muuttuivat yha vikivaltaisemmiksi, ja yleiso oli yleensa hyvin kuohuksissaan poliisin harjoitta-
masta sorrosta. Keskustelut tyo6ldisten, opettajien ja opiskelijoiden ammattiliitoissa kaynnistyi-
vit, ja UNEF ja FEN (er4s opettajaliitto) puhuivat rajattoman lakkoilun ja mielenosoitusten puo-
lesta. Toukokuun 13. noin 600 000 ihmista — opiskelijoita, opettajia, tyoldisia — marssi Pariisin
katujen l4pi mieltddn osoittaen.

Samana paivana ryhtyivit Sud-Aviation -tehtaan ty6liiset lakkoon Nantesissa (kaupungissa,
jossa oli Ranskan vahvimmat anarkosyndikalistiset tendenssit)°. Siité alkoi historian suurin yleis-
lakko, johon osallistui 10 miljoonaa tydlaista — “kaivos- ja késityoldisid, alymystoa ja jalkapallon-
pelaajia, televisio- ja metrotydntekijoita”!?. Pankkeja, postitoimistoja, huoltoasemia ja tavaratalo-
ja suljettiin; metro ja bussit seisoivat ja jatekasat kasvoivat puhtaanapitotydntekijoiden liittyessa

*Ibid., 6, 7, 85.

’Cohn-Bendit, Daniel & Gabriel. 1968. Obsolete Communism the Left Wing Alternative. New York: McGraw-Hill,
256.

¥Bookchin, Murray. 1974. Post-Scarcity Anarchism. Berkeley: Ramparts Press. Teoksessa eritelldsn nerokkaasti
touko-kesékuun tapahtumia ja pohditaan vallankumouksen mahdollisuutta teknistyneessa yhteiskunnassa.

’Ibid., 262.

Ibid., 250.



lakkoon. Opiskelijat, opettajat ja muut halukkaat valtasivat Sorbonnen ja osallistuivat sielld kes-
kusteluihin. Poliittiset vuoropuhelut, jotka kyseenalaistivat ei sen vihemp#4 kuin ranskalaisen
kapitalismin perustan, kestivit paivia. Halki Pariisin kuljettiin julisteiden ja banderollien kanssa:

KIELTAMINEN KIELLETTY.
TARKOITUKSENMUKAISEEN ELAMAAN.
MIELIKUVITUS VALTAAN.

MITA ENEMMAN KULUTAT SITA VAHEMMAN ELAT.

Touko-kesdkuusta tuli sekéd "hyokkéys valtiolaitoksen jarjestystd kohtaan” ettd “katufestivaa-
1i"11. Vanhat rajat keski- ja tydvienluokan vililli muuttuivat usein merkityksettomiksi, kun nuo-
remmat tyodlaiset ja opiskelijat huomasivat asettavansa samoja vaatimuksia: vapautta sortavasta
autoritaarisesta jarjestelmésti (yliopisto ja teollisuus) ja oikeutta p#4ttaa itse omasta elamastiin.

Ranskan kansa oli taydellisen vallankumouksen partaalla. Yleislakko lamautti maan. Opiskeli-
jat valtasivat yliopistot ja tyoliiset tehtaat. Tekemaitta oli vield kdynnistai tehtaat, ryhtya suoraan
hallitsemaan tuotantoa ja toteuttaa tiydellinen itsehallinto. Valitettavasti téti ei tapahtunut. Au-
toritaariset poliitikot ja byrokraattiset menetelmat ovat sitkeita ja useimmilla ammattiliitoilla oli
néaitad molempia yllin kyllin. Samoin kuin Espanjassa, myo6s Ranskassa kommunistipuolue tais-
teli kansan valittomié ja spontaaneja katutoimia vastaan; vallankumous tulee sanella ylhaalta
kasin. Kommunistisen ammattiliiton, Confédération Générale du Travailin (CGT) johtajat yritti-
vit estdd yhteydenpidot opiskelijoiden ja tyoldisten vililla, ja yhtendinen vasemmisto muodostui
pian mahdottomaksi. Kun de Gaulle ja poliisivoimat panivat joukkonsa litkekannalle ja vield suu-
remmat véikivaltaisuudet puhkesivat, monet hyviaksyivit rajoitetut vaatimukset (parempi palkka,
lyhennetty tyo6aika jne.) ja palasivat toihin. Opiskelijat jatkoivat yha verisempié yhteenottoja po-
liisien kanssa, mutta hetki oli ohitettu. Kesiakuun lopulla Ranska oli palannut “normaalitilaan” ja
sama vanha de Gaullen hallitus hallitsi maata edelleen.

Ranskan vuoden 1968 tapahtumilla on yhtéldisyyksia Espanjan vuoden 1936 vallankumouksen
kanssa. Molemmissa tapauksissa pantiin pelkéan keskustelun lisaksi my0s anarkistiset periaatteet
kaytantoon. Se, etteivit ranskalaiset tyoldiset onnistuneet saamaan itsehallintoa, voi johtua sii-
td, ettd anarkosyndikalistiset aatteet eivit olleet Ranskassa ennen vuotta 1968 yhté tunnettuja
kuin ne olivat Espanjassa ennen vuotta 1936. Tietenkin tdma on karkea yksinkertaistus; “epdon-
nistuneen” vallankumouksen syité voi selittdd loputtomiin. Ratkaisevaa téssi on se, ettéd se yli-
paansa tapahtui. Touko-kesdkuu 1968 kumoaa sen yleisen luulon, jonka mukaan vallankumous
on mahdoton kehittyneessé kapitalistisessa yhteiskunnassa. Ranskan keski- ja tyévaenluokan
passiivisuuteen, aivoja tappavaan kulutukseen ja/tai vieraannuttavaan tyohon kasvatetut lapset
hylkasivat muutakin kuin kapitalismin. He asettivat auktoriteetin sindnsé kyseenalaiseksi ja vaa-
tivat oikeutta vapaaseen ja tarkoitukselliseen olemassaoloon. Vallankumouksen perusta nykyai-
kaisessa teollistuneessa yhteiskunnassa ei endi ole rajoitettu nilkéén ja materiaalisten tarpei-
den puutteeseen; siihen sisiltyy vahva kaipuu ihmiskunnan vapautumiseen kaikista hallinnan
muodoista, miki merkitsee “arkielimin laadun”!? radikaalia muutosta ja vapautta kunnioittavan
yhteiskunnan perustamista. Anarkiaa ei enii voi nahda vanhentuneena ilmiéna.

Usein sanotaan, ettd anarkistit eldvdit tulevaisuuden haavemaailmassa, eivitkd huo-
maa niitd asioita, joita parhaillaan tapahtuu. Me huomaamme ne liiankin hyvin, nii-

"Bookchin. 1972, 11-12.
2Bookchin. 1974, 249.



den oikeassa valossa, ja se saa meiddt kdymddn kirveen kanssa pdin meitd ympdroivid
ennakkoluulojen ryteikkod. — Pjotr Kropotkin'?

Vallankumouksen epaonnistumiseen Ranskassa on kaksi pasasiallista syyta:
1) anarkismin teorian ja kdytdnnon riittdméaton valmistelu
2) valtion suunnaton valta yhdistettyni auktoriteettiuskoon ja byrokratiaan potentiaalisesti my6-
tamielisissd vasemmistoryhmissa.

Espanjassa vallankumous levisi laajemmalle ja pysyi sitkeimmin elossa johtuen mittavista
valmisteluista. Ja kuitenkin se lopulta murskattiin fasistisen valtion ja autoritaaristen vasemmis-
tolaisten toimesta. On tarkeaa asettaa nama kaksi tekijad suhteeseen Yhdysvaltain nykytilanteen
kanssa. Ei ole kyse ainoastaan mahtavasta valtiosta, jonka asevoimat, poliisivoimat ja ydinaseet
voivat valittomasti tuhota koko ihmiskunnan. On my®6s kyse kaikkialle tunkeutuvasta kunnioi-
tuksesta auktoriteetteja ja hierarkkisia muotoja kohtaan, joiden jatkuvuuden ydinperhe, koulu,
kirkko ja tv-ruutu paivittdin takaavat. Tamén lisaksi Yhdysvallat on iso maa, jonka anarkistisen
toiminnan historia on lyhyt ja hajanainen. Vaikuttaisi siltd, ettemme me amerikkalaiset ole ai-
noastaan valmistautumattomia, vaan myos kirjaimellisesti Ranskaa ja Espanjaa mahtavamman
valtion kutistamia. On vahittelya sanoa, etta taistelemme ylivoimaa vastaan.

Mutta minne mééaritelmé vihollisesta haikdilemattoméni ja voittamattomana jattildisend mei-
dét johtaa? Ellemme anna kohtalouskon tai tarkoituksettomuuden tunteen lamaannuttaa itseim-
me, se voi antaa meille voimaa mairitella vallankumous uudestaan siten, ettd pidimme anarka-
feminististd analyysia ihmiskunnan vapaustaistelun ldhtokohtana. Nyt nainen tuo mukanaan
uusia kisitteitd vallankumouksen teoriaan ja kdytantoon. Nainen ymmarta3, ettei vallankumous
voi enad merkita valtaa ja vallanvaihtoa ryhmalta toiselle — ei missdan oloissa eikd mindén aika-
kautena. Valta itsessdédn on poistettava. Maapallon olemassaolo on siita riippuvainen. Enii ei voi-
da sallia sit4, ettd miehet kevytmielisesti manipuloivat planeettamme varoja omien itsekkaiden
tarkoitusperiensa takia, eikd my06skddn voida sallia heiddn systemaattisesti tuhoavan kokonai-
sia ihmisrotuja. Auktoriteetin ja hierarkian lasniolo uhkaa inhimillista ja planetaarista olemas-
saoloamme. Koko maapallon késittdva vapaus ja vapaudellinen taistelu on valttiméattomyys, ei
mikian utopistinen uni. Meidin on pakko “kehittii olosuhteet, jotka takaavat eloonjaamisen” !4,

Anarkafeminismi valttamattomana vallankumouksellisena taisteluperusteena ei merkitse nii-
den suunnattomien tehtdvien kieltdmista, jotka meilld on edessimme. Niemme aivan “liiankin
hyvin” sortomme juuret ja vihollisen suunnattoman vallan. Mutta toteamme my0s, ett4 tie ulos
historian keskeneriisten tai epdonnistuneiden vallankumousten tappavasta kehasta vaatii uusia
méiiritelmia ja uutta taktiikkaa - jotakin, joka viittaa siihen "nivertimisprosessiin™®, jota kasit-
telen myohemmin kohdassa “Utopian toteutus”. Naisina meilld on aivan erityisii taipumuksia
osallistua tahén prosessiin. Olemme eléneet “maan alla” vuosia, olemme oppineet olemaan varo-
vaisia, teravajarkisid, ovelia, hiljaisia, itsepintaisia ja herkkid, meistd on tullut kommunikointitai-
don mestareita.

Oman eloonjddmisemme takia olemme oppineet kutomaan kapinan lankoja, nakyméattomia
sille silmélle, joka haluaa hallita ja vallita meité.

BKropotkin, Pjotr. 2009. *Anarkismi: sen filosofia ja ihanteet”. Teoksessa Kapinahenki: Kirjoituksia anarkismista.
Toim. ja suom. Juha Kulmala. Turku: Savukeidas, 228.

“Bookchin. 1974, 40.

Bookchin. 1972, 10.



<em>Tieddmme milta saapas nayttaa
alhaaltapain néhtyna.
Tunnemme saappaiden filosofian...</em>

<em>Kohta valtaamme alaa kuin rikkaruoho,
kaikkialla joskin hitaasti;

kiedotut taimet ryhtyvit kapinaan
kanssamme, aitauksia kaadetaan

muurit taittuvat ja kaatuvat,

ei tule endd useampia saappaita.</em>

<em>Mutta toistaiseksi me sydmme paskaa
ja sydbmme ja odotamme
jalkasi alla</em>

<em>Kun kutsumme hyokkéykseen
et kuule mitian —
aluksi.</em>

- Margaret Atwood'®

Anarkistiset valmistelut eivat tdysin puutu tdstd maasta. Ne ovat niiden naisten ajatuksissa ja
toiminnassa, jotka valmistelevat (usein tiedostamatta) vallankumouksen, jonka muodot jarkytté-
vat perusteellisesti historian ennaltamééraytymisoppia ja itse historian kehityskulkua.

Anarkismi ja naisliike

Sisaruuden kehitys on ainutlaatuinen uhka, silld se suuntautuu hierarkian ja hallitse-
misen sosiaalista ja psyykkistd kehikkoa vastaan... — Mary Daly'’

Kaikkialla maassa alkoi toimia itsendisid naisryhmid ilman hallintoa, ilman johtajia ja
muita miehisen vasemmiston kdtyreitd. Naiset alkoivat luoda itsendisesti vastaavanlai-
sia organisaatioita kuin mitd anarkistitkin olivat monina vuosikymmenind ja monissa

eri paikoissa luoneet. Ei se ole mikdcdn sattuma. — Cathy Levine'®

En ole kisitellyt naisen roolia Espanjassa ja Ranskassa. Sita voi kuvata yhdella sanalla: muut-
tumaton. Anarkistimiesten naisnidkemys on tuskin ollut sen kummempi kuin muidenkaan mies-
ten'®. Sen vuoksi feministinen vallankumous on ehdottoman tarpeellinen. Muuten ne periaatteet,
joihin anarkismi perustuu, jadvat pelkéksi sanahelindksi.

Naisliikkeen levinneisyys ja radikaalifeministiset yhteiskunta-analyysit ovat paljolti vaikutta-
neet vapausajattelun kehittymiseen. On selvaa - ja se on paaviitteeni — ettd feministit ovat jo

' Atwood, Margaret. 1974. “Song of the Worms”. Teoksessa You Are Happy. New York: Harper & Row, 35.

"Daly, Mary. 1973. Beyond God the Father. Boston: Beacon Press, 133.

8L evine, Cathy. 2005. "Tyrannian tyrannia”, Vddrinajattelija #1, 29.

Temma Kaplan Los Angelesin yliopiston historian laitokselta on tutkinut perusteellisesti naisanarkistiryhmien
osuutta Espanjan vallankumouksessa esimerkiksi tutkimuksessaan Mujeres Libres. Ks. myos Willis, Liz. Women in the
Spanish Revolution. Solidarity Pamflet No. 48.

10



vuosia olleet tiedostamattomia anarkisteja seké teoriassa ettd kaytannossi. Nyt meidan on tulta-
va tietoisiksi anarkismin ja feminismin yhteydesta ja kédyttas sitd aatteittemme ja toimintamme
perustana. Meidan taytyy nahda tavattoman selkeisti se, mita tavoittelemme ja miten. Tullaksem-
me tehokkaammiksi, voidaksemme luoda tulevaisuuden, jota pidimme mahdollisena, meidan on
tajuttava, ettemme halua uudistuksia vaan tdydellisen muutoksen.

Radikaalifeministinen nidkokulma on l4helld anarkismia. Perusteoria asettaa ydinperheen kaik-
kien autoritaaristen jarjestelmien perustaksi. Laksy, jonka lapset oppivat isaltd, opettajalta, joh-
tajalta ja Isd Jumalalta, on TOTELLA mielettdmén mahtavan auktoriteetin 44nt4. Lapsesta aikui-
seksi kehittyminen on sitd, ettd muuttuu tdydelliseksi automaatiksi, joka ei kykene asettamaan
kyseenalaiseksi tai edes ajattelemaan selkeésti. Meista tulee perusamerikkalaisia ja uskomme
kaikkeen mitd meille on sanottu ja hyvaksymme turtuneina kaiken eldvan tuhoutumisen ympa-
riltdmme.

Feministit pyrkivat eroon mielen tappavasta prosessista — miehisestd dominoivasta asenteesta
ulkoiseen maailmaan, joka sallii vain subjekti-objekti -suhteita. Perinteinen miehinen politiikka
typistad ihmiset objekteiksi seka hallitsee ja ohjailee heita sitten saavuttaakseen abstrakteja "paa-
madria”. Naiset taas yrittdvat kehittd4 tietoisuutta "Toisesta” kaikilla elamén aloilla. Emme née
subjekti-subjekti -suhteita ainoastaan toivottavina, vaan myds tarpeellisina. (T4std syystd monet
meistd ovat valinneet yhteistyon ja rakkauden pelkastaan naisten kanssa — tillaiset suhteet an-
tavat niin paljon enemmaéan mahdollisuuksia.) Toimimme yhdessd ymmaértddksemme paremmin
muita elavid olentoja ja samastaaksemme itsemme ulkopuolella oleviin olentoihin sen sijaan,
ettd esineellistdisimme ja manipuloisimme niit4. Juuri nyt on kaiken eldméin kunnioittaminen
tarkeintéd olemassaolomme jatkumiselle.

Radikaalifeministinen teoria kritisoi my6s miehistd hierarkkista ajattelutapaa, jossa jarkiperai-
syys hallitsee tunnetta, “4ly” hallitsee ndkemysti ja jossa taipumattomuus hajottaa ja luo vasta-
kohtia (aktiivinen/passiivinen, lapsi/aikuinen, jarkeva/hullu, ty6/leikki, spontaanisuus/jirjestay-
tyminen). Se vieroittaa meidét aistillis-ruumiillisesta kokonaisuuden kokemisesta ja ihmiskunnan
kokemuksien jatkuvuudesta. Naiset yrittavat pasasta naista vastakkainasetteluista eroon ja eldd
sopusoinnussa maailmankaikkeuden kanssa ihmising, jotka tuntisivat olevansa osa yhteis64 ja
pyrkisivat yhdessé eroon henkilokohtaisista haavoista ja kiistoista.

Kaytanngssa naisliikkeen naiset ovat seka onnistuneet ettd epaonnistuneet hierarkian ja hal-
litsemisen poistamisessa. Minusta naiset puhuvat ja toimivat usein kuin “intuitiiviset” anarkistit,
toisin sanoen me olemme koko patriarkaalisen ajattelu- ja jarjestelytavan hylkdamisen rajoilla.
Viimeisen askeleen esteena ovat kuitenkin ne patriarkaatin mahtavat ja salakavalat perinteet,
joita mielissimme ja ihmissuhteissamme vield ilmenee. Autoritaarisen jarjestelman ohjelmoima
eldminen ja oleminen estda meitd tekemésta tarkeitd rinnastuksia feminismin ja anarkismin vélil-
14. Vaikka sanommekin taistelevamme patriarkaattia vastaan, eivit kaikki meista ole selvill4 siit4,
ettd se merkitsee taistelua kaikkea hierarkiaa, kaikkea johtamista ja kaikkea hallitsemista vastaan
ja taistelua itse auktoriteetin olemusta vastaan. Tapamme suosia kollektiivista toimintaa ja tyds-
kentelya pienissa ryhmissa ovat olleet anarkistisia, mutta useimmiten emme vain ole kutsuneet
niitd sellaisiksi. Se olisi kuitenkin tdrkeda, koska feminismin anarkistisen luonteen ymméartami-
nen voisi saada naiset reformismin sijasta vallankumoukselliseen konfrontaatioon autoritaarisen
politiikan kanssa.

Jos haluamme “murskata patriarkaatin”, on meidén keskusteltava anarkismista, tiedettivi tar-
kalleen mita se merkitsee ja kdytettava sitd perustana itsemme ja péivittdisen elamdmme mallin
muuttamisessa. Feminismi ei merkitse naispuolista yhtiovaltaa tai naispresidenttia; se merkitsee

11



paasya eroon yhtiovallasta ja presidenteistd. Tasa arvon nimisséd tehdyt parannukset eivit tule
muuttamaan yhteiskuntaa; ne antavat naiselle vain “oikeuden” liitty4 hierarkkiseen talouteen.
Seksismin asettaminen kyseenalaiseksi merkitsee kaiken hierarkian — niin taloudellisen, poliit-
tisen kuin henkilokohtaisen — kyseenalaiseksi asettamista. Se taas merkitsee anarkafeministista
vallankumousta.

Milloin feministit sitten ovat olleet anarkisteja ja milloin olemme ja4neet puolitiechen? Kun fe-
minismin toinen aalto pyyhki yli maan 60-luvun lopulla, naisryhmat ottivat usein muodon, joka
heijasteli a4aneenlausumatonta vapaudellista tietoisuutta. Naiset nousivat kapinaan vallan kilpai-
luhenke3 ja sen persoonatonta hierarkiaa sekd miesten poliittisen massajirjestaytymisen menet-
telytapoja vastaan ja muodostivat pienis, ilman johtajaa toimivia tiedostamisryhmié, jotka tyos-
kentelivit arkipdivan kysymysten parissa. Yritimme yhdessé 16ytda sortomme juuret jakamalla
korvaamattomat havaintomme ja kokemuksemme toistemme kanssa. Opimme toisiltamme, et-
tei politiikka ole “tuolla jossakin”, vaan ajatuksissamme, ruumiissamme ja henkildiden valilla.
Henkilokohtaisia suhteita voidaan kayttda sortamiseen ja meitd sorrettiin niiden avulla myds
poliittisena luokkana. Kurjuutemme ja itsevihamme olivat suoraa seurausta miesten ylivallasta
— kotona, kadulla, tydssi ja poliittisissa jarjestoissa.

Eri puolilla USA:ta syntyi toisistaan erilldan toimivia naisten tiedostamisryhmié spontaanina,
suorana (re)aktiona patriarkaalisia muotoja vastaan. Se, ettd pienryhmasta tehtiin sekd henki-
lokohtaisen etté poliittisen jarjestaytymisen tdrkein yksikko ja ettd painotettiin antiautoritaa-
risuutta ja spontaania suoraa toimintaa, oli pohjimmiltaan anarkismia. Mutta missd olivat ne
monet valmistelun vuodet, jotka sytyttivat espanjalaiset vallankumoukselliset toimimaan? Nais-
ryhmien rakenne oli silmiinpistdvan samanlainen kuin Espanjan, Ranskan ja monien muidenkin
maiden anarkosyndikalistisen liikkeen anarkististen sukulaisryhmien rakenne. Toistaiseksi em-
me kuitenkaan ole kutsuneet itseimme anarkisteiksi emmeké jarjestdytyneet anarkististen pe-
riaatteiden pohjalta. Meill4 ei ole ollut edes maanalaista kommunikaatioverkostoa, jonka avulla
olisimme voineet vaihtaa kokemuksia ja ideoita. Anarkismi oli olemassa mielissamme maaritte-
leméttdména ihanteena jo ennen kuin naisliikkeeseen kuului edes kourallinen erillisid ryhmia,
jotka haparoivat pimeédssa vastauksia etsien.

Naisen asema on ainutlaatuinen: kannamme pinnan alla anarkistista tietoisuutta, joka voi ja-
sennyttyaan ja havainnollistuttuaan viedd meidit ladhemmais vallankumouksen tiydellisté toteu-
tumista kuin mikdén aikaisempi aate. Naisten intuitiivinen anarkismi on — kunhan se hiotaan ja
tehddian nakyviksi — suunnaton harppaus eteenpiin (tai ylitse) taistelussa ihmiskunnan vapau-
tumisen puolesta. Radikaalifeministinen teoria pitda feminismié lopullisena vallankumouksena.
Tama4 pitaa paikkansa, jos — ja vain jos — tunnistamme ja huomioimme anarkistiset juuremme.
Ellemme pysty ndkemaén feminismin ja anarkismin vilistd yhteytts, jAdmme puoleen véliin val-
lankumouksen tielld. Jadmme kulkemaan pitkin tavallisen miehisen polititkan uria. On aika la-
kata haparoimasta pimeydessa ja ndhtava se, mita olemme tehneet ja mitd olemme tekemaissa, ja
miten tdma kaikki liittyy sithen missé lopulta haluamme olla.

Tiedostamisryhmit olivat hyva alku, mutta henkilokohtaisista ongelmista puhuminen oli
usein niin raskasta, etteivit ryhmét onnistuneet siirtyméén suoraan poliittiseen toimintaan. Ty6-
ja teemaryhmien jasenet totesivat joskus “hallinnottomuuden tyrannian” saattavan olla yhti tu-
hoisaa kuin “tyrannian tyrannia”?’. Epionnistuminen jirjestiytymisen ja spontaanisuuden yh-

“Freeman, Jo. 2005. *Hallinnottomuuden tyrannia” ja Levine, Cathy. 2005. *Tyrannian tyrannia”, Védrinajattelija
#1, 20-29.

12



distdmisessd johti usein siihen, etta niist4, jotka olivat "taitavampia” tai joilla oli henkilokohtaista
karismaa, tuli johtajia. "Johdetut” tunsivat pettymyst4 ja turhautumista ryhmien siséisten kiisto-
jen, syyllisyydentunteiden lietsonnan ja valtataisteluiden edessi. Lopputuloksena oli aivan liian
usein joko tdydellinen tehottomuus tai akkikddnnos suuntaan “tarvitsemme selkedmpéaa raken-
netta” (sanan tavanomaisessa miehisessa ylempi/alempi -merkityksessa).

Kasittddkseni jalleen kerran naisilta puuttui sanallisesti ilmaistu anarkistinen analyysi. Jar-
jestdytymisen ei tarvitse tukahduttaa spontaanisuutta tai seurata hierarkkisia kuvioita. Menes-
tyksekkdimpié ovat olleet ne naisryhmat tai projektit, joissa on kokeiltu erilaisia vaihtuvuuden
rakenteita esimerkiksi niin, ettd puheenjohtajuus ja muut tehtivat kiertdvit; joissa naiset jaka-
vat kokemuksensa ja kykynsi ja heilld on yhtaldinen oikeus tiedonsaantiin ja resursseihin; joissa
kenellakdan ei ole paatoksenteon yksinoikeutta ja keskusteluille ja ryhméddynamiikalle annetaan
riittavasti tilaa. Viimeksimainittu on hyvin tarkeé4, silld se kasvattaa yhteisvastuuseen, kun ryh-
man taytyy koko ajan varoa hiipivaa valtapolitiikkaa. Kollektiivinen ty6 vaatii toteutuakseen
naisilta todellista taistelua passiivisuudesta irtipaasemiseksi ("kannattajien” valttdmiseksi) ja jo-
kaisen erityiskykyjen tai tietojen jakamista (*johtajien” valttamiseksi). TAma ei merkitse sitd,
ettemme voisi innostua toistemme kertomuksista ja elamasté: voimallisten yksildiden voimalli-
set toimet voivat tarttua ja ovat siis tarkeitd. Meidan taytyy kuitenkin olla varovaisia, ettemme
luisu takaisin vanhoihin kayttdytymismalleihin.

Naisliikkeen parissa viime vuosien aikana voimakkaimmin korostunut rakenne on ilahdutta-
vaa kylla seurannut hyvin paljon anarkistisia kuvioita: toiminta on paljolti perustunut pienille
projektiluonteisille ryhmille, jotka ovat rakentaneet koko ajan maanalaista kommunikaatiover-
kostoa ja tehneet yhteisty6ta erityiskysymysten kohdalla. Tietynlainen onnistuminen “johtajien”
ja “tahtien” vilttimisessi seké pienten toimintaryhmien (péivystysryhmiét raiskatuille ja pahoin-
pidellyille naisille, naisten terveyskeskukset ym.) levidminen ympari USA:ta ovat aiheuttaneet
sen, ettei naisliikettd ole voitu leimata yhden henkilon tai ryhmén mukaan. Feminismi on moni-
painen hirvid, jota ei voida tuhota yhdella kaulankatkaisulla. Se levid4 ja kasvaa tavalla, joka on
kasittdmaton hierarkkiselle mielenlaadulle.

Tama4 ei kuitenkaan tarkoita vastustajan suunnattoman vallan aliarvioimista. Vaarallisin muo-
to, jonka tdm4 valta voi omaksua, on sortava suvaitsevaisuus, joka perustuu siihen lyhytnakoi-
seen ja epdanarkistiseen nakemykseen, ettd feminismin vaatimukset tarkoittaisivat pelkastaan
“sosiaalista muutosta”. Jos ajatellaan, ettd seksismi on paha asia, joka voidaan repid juurineen
kunhan naiset vain osallistuvat jarjestelméén, niin taataan vain ylivallan ja sorron jatkuminen.
Kun perustamme naisrahastoja, -ravintoloita, -kirjakauppoja ym. on meidan oltava perilla sii-
td, ettd teemme niin henkiinjddmisen takia, tarkoituksenamme luoda vaihtoehtoinen jarjestel-
ma, joka asettuu kilpailukiihkoa, voitonnilkéi ja kaikkia taloudellisen sorron muotoja vastaan.
Meidin on oltava valmiita “elimiin yhteiskunnan laidalla”?! kapitalismin ja kulutusideologian
vastaisten arvojen mukaisesti. Emme halua p#ésta osaksi nykyista jarjestelmad, emmeka tavoit-
tele kaappausta, joka “siirtdisi vallan yhdeltd poikaporukalta toiselle poikaporukalle”??. Emme
halua yhtd4n sen vihempé4 kuin taydellisen vallankumouksen, vallankumouksen jota eivit tah-
raa epaoikeudenmukaisuus, ylivalta tai yksil6llisten erojen kunnioituksen puute — lyhyesti sa-
nottuna pyrimme anarkafeministiseen vallankumoukseen. Uskon, ettd naiset ovat kaiken aikaa
tienneet, miten meidén tulee tyoskennelld ihmiskunnan vapautumisen puolesta; meidan taytyy

*IDaly. 1973, 55.
22Morgan, Robin. 1973. Puhe Boston Collegessa marraskuu 1973. Boston, Massachusetts.

13



vain karistaa pois loputkin miesten luomista politilkan muodoista ja uskonkappaleista ja pitaa
omaa anarkistista naisellista analyysidmme lahtokohtana.

Miten etenemme? Utopian toteutus

"Ah, kuvitelmasi on vain romanttista paskapuhetta, uskonnollista haurasta idealismia.
Omistaudut runoudelle, koska et voi esittdd konkreettisia yksityiskohtia.” Ndin puhuu
pieni ddni minun (sinun?) pddsi takaosassa. Mutta pddn etupuoli tietdd, ettd jos oli-
sit tdssd vierelldni, niin kuvailisin sinulle (konkreettisesti ja yksityiskohtaisesti) miten
ndmd ja nuo asiat tapahtuisivat, ja miten tdmd ja tuo ratkaistaisiin. Se mitd ajatusra-
kennelmani todella kaipaa, on konkreettisia, yksityiskohtaisia ihmisvartaloita. Silloin
se ei olisi mitddn haurasta idealismia, se olisi lihallista todellisuutta. — Su Neg]rim23

Meilli ei ole mitddn syytd lannistua ja eristdytyd. Meiddn pitdisi nimenomaan jaddd
pieniin ryhmiimme keskustelemaan, suunnittelemaan, luomaan ja jdrjestimddn ret-
teloitd. — — Meiddn pitdisi aktiivisesti luoda feminististd toimintaa, koska me kaikki
kasvamme siitd maaperdstd. Jos feminististd toimintaa ei ole, naiset alkavat napata
rauhoittavia, tulevat hulluiksi ja tekevit itsemurhan. — Cathy Levine?*

Ne meist4, jotka kokivat "sit-in” -demonstraatioiden, marssien, ylioppilaslakkojen, mielenosoi-
tusten ja VALLANKUMOUS NYT! -mielialan kiihkedn kauden 60-luvulla, tuntevat itsensa ehka
pettyneiksi ja perin kyynisiksi kaiken sen edessi, mitid nyt 70-luvulla tapahtuu. Periksi anta-
minen ("avoimet” avioliitot, pintakapitalismi, guru Maharaj) tuntuu helpommalta kuin silmien
avaaminen ja taaksepiin vuosikymmenien taisteluihin ja ehké jopa taistelun lopulliseen epaon-
nistumiseen katsominen. Nykyisessa tilanteessa meilta puuttuu riittavasti valmisteltu perusta,
kun analysoimme vallankumouksellista prosessia. Ilman sitd olemme tuomittuja niivettyvéén,
eristettyyn taisteluun tai yksilotason ratkaisuihin. Anarkafeminismin tarjoama perusta tai yhdis-
tava tekija tuntuisi olevan valttaméaton ehto kaikissa ponnisteluissa kohti utopian toteutumista.
Kun katsomme Espanjaa ja Ranskaa, voimme néhd4, etti tosi vallankumous “ei ole sattuma eiké
keinotekoisesti ylhailta johdettu kaappaus™. Siihen vaaditaan vuosikausien valmisteluja: tieto-
jen ja ideoiden vaihtoa, perinteisten kiyttaytymis- ja tietoisuuskuvioiden muutosta seké talou-
dellisten vaihtoehtojen perustamista kapitalistisille, hierarkkisille rakenteille. Sithen vaaditaan
yksiloiden itsendisyyden spontaaneja ilmaisuja suoran toiminnan avulla kollektiivisissa poliitti-
sissa konfrontaatioissa. On tirked4 “vapauttaa mieli” ja oma henkilokohtainen eldma, mutta se
ei riitd. Vapautuminen ei ole mikaan rajoittunut tai eriytynyt ilmio; se tapahtuu yhdessa toisten
ihmisten kanssa. Ei ole olemassa yksil6ind “"vapautuneita” naisia.

Tarkoitan siis pitkdaikaista prosessia, toimintojen sarjaa, jossa opimme padsemé&in passiivisuu-
destamme ja sen sijaan otamme elimdmme suoraan hallintaamme. Puhun siit4, miten vallitsevaa
jarjestelmad voidaan “navertidd” rakentamalla psyykkisid ja fyysisid (konkreettisia) vaihtoehtoja
sille, miké meitd nyt ympér6i. Romanttinen mielikuva pienisté aseistetuista joukoista, jotka ku-
moavat valtion, on vanhentunut (kuten kaikki muutkin miesideologiat) ja taysin vailla mielen-
kiintoa po. vallankumouksen mééritelmén kannalta. Meist4 tehtdisiin muussia, jos edes yrittii-

Negrin. 1972, 171.
*Levine. 2005, 26.
»Dolgoff. 1974, 19.

14



simme sité. Sitd paitsi iskulause emme halua kumota valtiota, vaan saada sen kaatumaan omiin
valheisiinsa” on totta. Ndin tapahtui Espanjassa ja Ranskassakin melkein. Se, onko aseellinen
vastarinta valttimatonta jossakin vaiheessa, jaa avoimeksi kysymykseksi. Anarkistinen periaa-
te "keinot muovaavat padmaaran” tuntuu merkitsevan pasifismia, mutta nykytilanteessa valtion
valta on niin suunnaton, ettd on vaikeaa olla ehdoton vikivallattomuuden suhteen. (Aseellinen
vastarinta oli valttimatonta Espanjassa ja tuntui olevan tirkedd myos Ranskassa 1968.) Mutta
kysymykseen vikivallattomuudesta liittyy muutakin, ja olen innokas painottamaan juuri vélt-
taméattomiin yhteiskuntamuutoksiin valmistautumista. Tdma valmistautuminen on anarkafemi-
nismin perusta, ja sithen liittyy méaaratietoinen vallankumouksellinen kérsivéllisyys ja jatkuva
vallitsevien patriarkaalisten asenteiden aktiivinen vastustaminen. Tosiasialliset valmistelutaktii-
kat ovat sitd, minka parissa olemme jo pitkaan tyoskennelleet. Meidan taytyy jatkaa ja kehittda
niiti edelleen. Nden ne toimintana kolmella tasolla: 1. "kasvattava” (kokemuksien jakaminen ja
vaihtaminen), 2. taloudellinen/poliittinen ja 3. henkil6kohtainen/poliittinen.

Kasvatus kuulostaa alentavalta, mutta en tarkoita “sanan julistamista massoille” tai syyllisyy-
dentuntojen heréttamist4 niin, ettd ihmiset sitten toimivat ohjeiden mukaan. Tarkoitan niitd mo-
nia eri menetelmi, jotka olemme kehittaneet jakaaksemme elamamme toisten kanssa: niita ovat
kirjoittaminen (feminististen aikakauslehtien verkostomme), opintoryhmit ja naisten tekemat
radio- ja televisio-ohjelmat sekd mielenosoitukset, marssit ja katuteatteri. Joukkotiedotusvélineil-
14 tuntuu olevan erityinen merkitys vallankumoukselliselle vuorovaikutukselle ja vaikuttamisel-
le - ajatelkaapa vain, miten kuva meisti naisina on radion ja television vdidristdmd.*® Erillaiin
toisistaan nama erilaiset tietoisuutta lisiavat keinot voivat vaikuttaa tehottomilta, mutta ihmiset
tosiaan muuttuvat kirjoittamalla, lukemalla, puhumalla ja kuuntelemalla toisiaan, kuten myds
osallistuessaan aktiivisesti poliittisiin liikkeisiin. Yhdessé ulos kaduille meneminen murtaa pas-
siivisuuden ja luo kollektiivisen voiman ja elaménilon ilmapiirin, joka voi antaa meille voimia
ja muuttaa meitd. Oma kehitykseni tyypillisestd amerikkalaisesta tytostd anarkafeministiksi ta-
pahtui vuosikymmenen lukemisella, keskustelemisella ja vuorovaikutuksella monien erilaisten,
monenlaisia poliittisia mielipiteitd kannattavien ihmisten kanssa — keskilannest4 lansi- ja itdran-
nikolle asti. Kokemukseni voivat jollakin tavalla olla ainutlaatuisia, mutta en usko, etti ne ovat
epitavallisia. Eri puolilla maata ihmiset alkavat asettaa kyseenalaiseksi sen, miten heidét on oh-
jelmoitu hyviaksymiseen ja passiivisuuteen. Jumala ja hallitus eivét enéé ole niit4 ratkaisevia auk-
toriteetteja mité ne kerran olivat. T4t ei pidda ymmart4 kirkon ja valtion vallan vaheksymisena.
Pikemminkin on tarkoituksena osoittaa, ettd kun ndenniisesti pinnallisia ja epdjohdonmukai-
sia muutoksia ajattelussa ja kaytoksessa konkretisoituu kollektiivisissa toimissa, ne merkitsevat
todellista haastetta patriarkaatille.

Taloudellispoliittiset menettelytavat johtavat meidét suoran toiminnan ja "tarkoituksenmukai-
sen laittomuuden” alueille (Daniel Guerinin ilmaisu). Anarkosyndikalismi mainitsee kolme tér-
keint4 suoran toiminnan muotoa: sabotaasi, lakko ja boikotti. "Sabotaasia harjoitetaan pasasiassa
jarruttamalla kaikin mahdollisin keinoin siAnnéllista tuotantoprosessia”®’. Yhi tavallisempaa on,
ettd sabotaasia harjoittavat sellaiset ihmiset, jotka tiedostamattaan ovat saaneet vaikutteita yh-
teiskunnallisten arvojen muuttamiseen. Jarjestelmaéllista poissaoloa harjoittavat esimerkiksi seka
tyolaiset etta virkamiehet. Ty6nantajia voidaan uhmata hienovaraisesti "hidastamalla” tyontekoa

*Cohn-Benditien mukaan Pariisin tapahtumien suurin virhe oli se, etteivit vallankumoukselliset saaneet joukko-
tiedotusvalineitd, varsinkin radiota ja TV:t4, taysin haltuunsa.

¥ Goldman, Emma. 2008. Syndikalismin teoria ja kiytints”. Teoksessa Maailman vaarallisimman naisen puheita
ja kirjoituksia. Suom. Hannu Toivanen ja Ulla Vehaluoto. Espoo: Tydvien tuotantokomitea, 117.

15



tai taysin avoimesti “hairinnalla”. Tyontekijat voivat tydskennelld niin vahin kuin mahdollista
niin hitaasti kuin mahdollista ja sekoittaa tyonteon rutiineja (lakon aikana ammattiliittojen usein
kayttama keino). Sihteereilti katoavat “tirkeat paperit” ja esim. Italiassa junalakon aikana 1967
lakkolaiset kéaantelivat jatkuvasti junien méadrdasemaa osoittavia kilpia.

Lakkojen tehoa voidaan lisdta huomattavasti sabotaasitaktiikalla. Lakko itsessddn on tyo6lais-
ten tdrkein ase. Miké tahansa paikallinen lakko voi lamaannuttaa koko jérjestelmén, jos se levi-
a4 toisiin tehtaisiin ja muodostuu yleislakoksi. Taydellinen yhteiskunnallinen vallankumous ei
silloin ole kaukana. Tietenkin yleislakon lopullisena paaméaarana taytyy pitaa tyolaisten itsehal-
lintoa. Tulisi my0s olla selvi kasitys siitd, miten se saavutetaan ja sdilytetddn — muutoin kumous
raukeaa kuten Ranskassa 1968.

My6s boikotti voi olla voimakas lakkoase tai ammattiliittostrategia (esim. sellaisten hedelmien
ja vihannesten boikotointi, jotka on tuotettu "harmaalla” ty6voimalla). Yhdessia muiden toimin-
tojen kanssa sitd voidaan kayttas taloudellisten ja yhteiskunnallisten muutosten toteuttamiseen.
Kieltdytyminen d4nestaméistd, maksamasta veroa sotatoimiin tai ottamasta osaa kapitalistiseen
kilpailuhysteriaan ja ylikulutukseen ovat tarkeita toimia, kun ne yhdistetaan vaihtoehtoisiin,
voittoa tavoittelemattomiin rakenteisiin (ruokaosuuskuntiin, terveydellisiin ja oikeudellisiin kol-
lektiiveihin, kierratettyihin vaatteisiin ja kirjakauppoihin, vapaisiin kouluihin jne.). Kulutushys-
teria on yksi kapitalismin kulmakivi. Turhien ostosten (erityisesti “uusien”, nopeasti sarkyvien
ja vanhenevien tuotteiden tai mainonnan tyrkyttdmien tavaroiden) boikotointi on strategia, jol-
la on voimaa muuttaa “arkieldméin laatu”. Adnestdmisestd kieltdytyminen on useinkin merkki
toivottomuudesta tai passiivisuudesta eiki tietoinen poliittinen ilmaus niennaisdemokraattista
sirkusta vastaan, missa valta ja raha valitsevat eliitin. Adnestdmisesta kieltdytyminen ei kuiten-
kaan merkitse hiljaista hyviaksymist4, jos samalla osallistumme rakentamaan aitoja demokraat-
tisia muotoja anarkististen ldheisryhmien muodostamassa vaihtoehtoverkostossa.

Tastd padsemme kolmannelle alueelle, henkilokohtaispoliittiselle, joka on tietenkin suorassa
yhteydessa kahteen edelld mainittuun. Anarkistinen ldheisryhma on jo pitkaédn ollut vallanku-
mouksellinen organisationaalinen rakenne. Anarkosyndikalistisissa liitoissa ne toimivat harjoit-
telupaikkoina ty6liisten itsehallinnolle. Ne voivat olla tilapaisid ryhmittymia yksiliden liitytty4
yhteen saavuttaakseen jonkin lyhyen aikavilin paaméarin; pysyvampia tyokollektiiveja (vaih-
toehtona ammatillistumiselle ja elitistiselle uralle); tai asumiskollektiiveja, joissa ihmiset oppivat
vapauttamaan itsensa ylivallasta ja omistushalusta henkilokohtaisissa suhteissaan. Anarkistisesti
suuntautuneet ryhmit ovat mahdollinen perusta, johon voimme rakentaa uutta, vapaata, hierar-
kiatonta yhteiskuntaa. Tapa, jolla eldmme ja teemme ty6ta, muuttaa tapaamme ajatella ja tajuta
(ja painvastoin), ja kun tietoisuus muuttuu, muuttuvat myds teot ja kayttadytymismallit. Vallan-
kumous on alkanut.

Utopian toteuttaminen edellyttaa toimintaa monilla eri tasoilla. Tarvitsemme paitsi erityisme-
nettelytapoja, joita voidaan alituisesti kehittaa ja muuttaa, my6s aatteellista jarkkymattomyytta:
voimaa ja kykya nahdd nykyhetken tuolle puolen riemukkaaseen, vallankumoukselliseen tule-
vaisuuteen. Se edellyttis, ettd itse kukin otamme paivittdin vastuun ilmaantuvista mahdollisuuk-
sista ja ryhdymme suoraan toimintaan.

16



Tulevaisuuden muuttaminen

Naiskulttuurin luominen on prosessi, joka ulottuu yhtd pitkdlle kuin ajatus, silld se
on osallistumista ndkyyn, joka lakkaamatta l0ytdd jotain uutta kaikesta, aina keskus-
teluista ystdviemme kanssa lihaboikotteihin, pdivikotien vaatimiseen miehittamdlld
tavaratalojen sisddnkdyntejd, rakasteluun siskon kanssa. Se on paljastavaa, mddritte-
lemdtontd, jotain mitd voi kuvata vain muuttumisprosessina. Naiskulttuuria on kaikki
se, mitd vapautamme, nimedmme ja luomme sopusoinnussa itsemme kanssa, toistem-
me kanssa ja sisaremme maan kanssa. Viimeisten kymmenen vuoden aikana olemme
pddsseet pidemmdlle ja sen takia lihemmdksi patriarkaatin vallan tuhoamista kuin
koskaan aikaisemmin historian aikana... se on elinvoimaa antavan toivon ansiota — vil-
li, tarttuva, kukistamaton, hullu toiveikkuus...! Toivo, eldmdn voitto kuolemasta, epdtoi-
vosta ja tarkoituksettomuudesta, on nyt kaikkialla minne katson — kuten luottamuksen
talismani naisndyssd... — Laurel?

Ajattelin aiemmin, ettd jollei vallankumousta tulisi huomenna, olisimme kaikki tuhoon tuomit-
tuja. En endd usko sellaiseen ennen-ja-jilkeen-vallankumouksen kuvaan. Luulen, ett4 sill4 tavoin
ajatellen takaamme itsellemme vain epdonnistumisen ja epatoivon. Uskon, ettd me kaikki tarvit-
semme aivan valttdmatti toivoa voidaksemme jatkaa taistelua (siitd sorrosta huolimatta, mika
arjessamme on) — toivoa eli tulevaisuuden niyn, joka on niin kaunis ja niin voimakas, etti se
vetdd meité aina vaan eteenpdin alhaalta ylos kédsin tapahtuvassa luomisessa, jossa seké sisdinen
ettd ulkoinen elimi muuttuu sellaiseksi, ettd siind jokainen voi seki asua etti toteuttaa itseaan?’.
Uskon, ettd toivoa on — sitd on Laurelin "naisnédyssid”, sitd on Mary Dalyn “eksistentiaalisessa roh-
keudessa”’ ja sitd on anarkafeminismissa. Erilaiset 44nemme kuvaavat samaa unelmaa ja “vain
unelma voi tihutydstia sen kiven, joka tukkii suumme”!. Kun me puhumme, me muutumme, ja
kun me muutumme, me muutamme samalla itsemme ja tulevaisuuden.

Meiddn yhteiskunnassamme ei ole mitddn ratkaisua, ei yksilollista eikd muutakaan ratkaisua®.
Meilld on kuitenkin kyky lisatd tdhidn melko masentavaan tietoon oma tietoisuutemme niisti
radikaaleista muodonmuutoksista, joita olemme kokeneet niin omassa tietoisuudessamme kuin
elaméssammekin. Jos néin on, niin ehké meilla silloin on my6s rohkeus jatkaa sen luomista, mika
unelmissamme on mahdollista. Ei selvastikdén ole mikaan helppo tehtava jaksaa TOIVOA huo-
limatta kaikesta paivittdin nakeméastimme ja kohtaamastamme sorrosta. Se on kuitenkin aivoa
toivomme. Jos hylkdamme toivon (yhteyksien ndkemisen, unelmoinnin nykyhetkests tulevaisuu-
teen), niin silloin me olemme jo héavinneet. Toivossa on naisen kaikkein tarkein vallankumouk-
sellinen ty6kalu; sitdi me annamme toisillemme aina kun jaamme toistemme kanssa elimamme,
tyomme, toimintamme ja rakkautemme. Se vetds meita eteenpiin pois itseinhosta, itsesyyttelys-
ta ja fatalismista, joka pitda meidét yksindisten selliemme vankeina. Jos me nyt annamme periksi
masennukselle ja epatoivolle, niin silloin me hyviaksymme autoritaarisen politiikan ja patriarkaa-

%L aurel. 1973. "Toward a Womanvision”, Amazon Quarterly, Vol.1, toinen painos, 40.

#En tarkoita itsensa toteuttamisella pelkéstian siti, ettd valttamattomit elinolosuhteet tayttyvit (on tarpeeksi ruo-
kaa, vaatteita ja suojaa) vaan my0s psykologisia tarpeita (kuten sortamatonta ymparistoa, joka kasvattaa tiydelliseen
valinnan vapauteen mahdollisten vaihtoehtojen vélilla).

FDaly. 1973, 23.

*!Piercy, Marge. "Provocation of the Dream”.

*?Taylor, Fran. "A Depressing Discource on Romance, the Individual Solution and Related Misfortunes”, Second
Wave, Vol. 3, #4.

17



lisen ylivallan valttdméattomina. ("Epétoivo on pahin petos ja kylmin viettelys: sen uskomista, etti
vihollinen lopulta voittaa”)*}. Meidin ei pid4 antaa tuskamme ja vihamme muuttua toivottomuu-
deksi ja lyhytnakaisiksi, puolinaisiksi “ratkaisuiksi”. Mitd4dn mitd voimme tehda ei ole tarpeeksi,
mutta toisaalta ne “pienet muutokset”, joita voimme tehd4d omissa eldmissimme, mielissimme
ja toistemme eldmissa, eivit ole tdysin hyodyttomia tai tehottomia. Vallankumouksen tekemi-
seen menee kauan: sithen valmistautuu samalla kun sita eldd. Tulevaisuuden muuttaminen ei
tapahdu &killisesti, mutta se voi tapahtua tdydellisesti... ajatuksen ja toiminnan jatkumona, yk-
silollisyyden ja kollektiivisuuden jatkumona, spontaanisuuden ja jarjestaytymisen jatkumona,
joka ulottuu siitd mitd on sithen mita voi olla.

Anarkismi antaa tille muutokselle pohjan. Se on niky, unelma, mahdollisuus, josta tulee “to-
dellisuutta” kun eldmme sen mukaan. Feminismi kytkee anarkismin tulevaisuuteen. Kun me lo-
pulta ndemme tuon kytkennén selvisti ja pidimme ylld tuota niky4, kun emme suostu siihen,
ettd meilta riistetadn tuo toivo, niin silloin me astumme tyhjyyden reunan yli sellaiseen olemisen
tapaan, joka nyt on hidin tuskin kuviteltavissa. Anarkafeminismin tarjoamaa naisniky4 on kan-
nettu naisten ruumiissa jo vuosisatojen ajan. “Tamén ndyn synnyttdminen on jatkuvaa taistelua
meissi kaikissa™*, mutta meiddn on se tehtivd. Meidan on “ajettava raivoamme kuin norsuja
taisteluun”:

<em>Olemme unissakivelij6its, jotka saavat
painajaisten salamat silmiinsa.

Suljemme ndkymme lukittuihin selleihin ja luovumme
siitd...

Vain kun sarjemme peilin ja astumme nidkyymme,
vain kun muutumme yhdessa tuuleksi,

eteenpdin kohisevaksi lauluksi,

vain unessa luumme muuttuvat keihaiksi...
muutumme lopulta todellisiksi

ja herddmme</em>

- Marge Piercy®

3Piercy, Marge. 1973. "Laying Down the Tower”. Teoksessa To Be of Use. New York: Doubleday, 88.
**Laurel. 1973, 40.
*Piercy. *Provocation of the Dream”.

18



Anarkistinen kirjasto

Anti-Copyright

Peggy Kornegger
Anarkismi - kytkennat feminismiin
1975

Haettu 3.2.2014 osoitteesta: https://sites.google.com/site/vallankritiikki/vaeaerin-ajateltua/
kornegger-peggy-anarkismi-kytkennaet-feminismiin
Anarchism: The Feminist Connection. Lehdestd The Second Wave: vol. 4, no.1, Spring 1975. Ulla
Vehaluodon suomennos toimitettu seuraavien versioiden pohjalta: Reinventing Anarchy. What
are Anarchists Thinking These Days. Toimittaneet Howard ]J. Ehrlich, Carol Ehrlich, David
DeLeon & Glenda Morris. London, Boston & Henley: Routledge & Kegan Paul 1979.
Anarkafeminism. Toimittanut Pia Laskar. Stockholm: Federativs 1992. Akkavdki 4/1982 (versio
uudelleenjulkaistu Anarkisti!-lehdessé 2/1992)

fi.theanarchistlibrary.org



	Mitä anarkismi oikeastaan on?
	Teorian tuolla puolen: Espanja 1936, Ranska 1968
	”Itsesi vuoksi sinä vallankumousta teet” (C’est pour toi que tu fais la revolution)Cohn-Bendit, Daniel & Gabriel. 1968. Obsolete Communism the Left Wing Alternative. New York: McGraw-Hill, 256.
	Anarkismi ja naisliike
	Miten etenemme? Utopian toteutus
	Tulevaisuuden muuttaminen

