Anarkistinen kirjasto

Anti-Copyright

Veli-Jukka Narhi
Anarkismi ja politiikka
1983

Haettu 1.1.2012 osoitteesta: http://www.anarkismi.net/
aivokuume/txt/anarkismi_ja_politiikka_-_veli-jukka_narhi.htm
Artikkeli on aiemmin julkaistu Politiikka lehden numerossa
2/1983 seka pamfletissa Anarkismi ja politiikka, Kuopio:
Punamusta Kustannus 1998.

fi.theanarchistlibrary.org

Anarkismi ja politiikka

Veli-Jukka Narhi

1983






Miller, Martin A. (ed.): — (P. A. Kropotkin) Selected Writings on
Anarchism and Revolution, M.LT. Press, Cambridge (Mass.) and
London 1970.

Newton, Lisa: — The Profoundest Respect for Law - Mazor's
Anarchy and the Political Association, Pennock and Chapman eds.,
s. 160-166.

Nomad, Max: — The Evolution of Anarchism and Syndicalism —
A Critical View, European Ideologies — A Survey of 20th Centu-
ry Political Ideas, ed. by Felix Gross, Philosophical Lib., New York
1948, s. 328-342.

Palonen, Kari: — Mit4 politiikka on? - luonnos politiikan tutki-
muksen perusteiksi, Jyvaskyldn yliopisto, valtio-opin laitos, julk.
no. 36-1979.

Proudhon, Pierre-Joseph: — Bekenntnisse eines Revolutionirs,
Rowohlt, Reinbeck bei Hamburg 1970 (1849).

- General Idea of the Revolution in the Nineteenth Century, Has-
kell House, New York 1969 (1851).

Pyziur, Eugene: — The Doctrine of Anarchism of Michael A. Ba-
kunin, Marquette University Press, Milwaukee 1995.

Read, Herbert: — Anarchy and Order — Essays in Politics, Faber
& Faber, London 1954.

- The Politics of the Unpolitical, London 1945 (1943).

Thomas, Paul: — Karl Marx and the Anarchists, Routledge and
Kegan Paul, London et. al. 1980.

Ward, Colin: — Anarchy in Action, Harper & Row, New York et.
al. 1973.

Wieck, David Thoreau: — The Negativity of Anarchism (1975),
Reinventing Anarchy — What Are Anarchist Thinking These Days?,
ed. by Howard J. Ehrlich et. al., Routledge and Kegan Paul, London
et. al. 1979, s. 138-155.

Woodcock, George: — Anarchism - A History of Libertarian
Ideas and Movements, Penguin Books, Harmondsworth 1979
(1962).

26

Sisalto

1. Mistd anarkismista tédssi on kyse?

2. ”Arché politiké” ja “arché despotiké”
3. Anarkismi ja valtiollinen politiikka
4. Anarkistinen politiikka

5. Miti tuli osoitetuksi?

Lahteet

11

17

22

24



Goodman, Paul: — People or Personnel — Decentralizing and the
Mixed System, Random House, New York 1965.

- Reflections on Drawing the Line (1945), Drawing the Line —
The Political Essays of Paul Goodman, ed. by Taylor Stoehr, E. P.
Dutton, New York 1979 (1977), s. 2-10.

- Reflections on the Anarchist Principle (1966), Stoehr ed., s. 176-
177.

- Unamity (1945), Stoehr ed., s. 36-45.

Horowitz, Irving Louis: — A Postscript to the Anarchist, The
Anarchists, ed. by Irving Louis Horowitz, Dell, New York 1970
(1964), s. 581-603.

Hyams, Edward: — Pierre-Joseph Proudhon — His Revolutionary
Life, Mind and Works, Murray, London 1979.

Joll, James: — The Anarchists, Methuen, London 1979 (1964).

deJong, Rudolf: — Provos and Kaboteurs, Apter and Joll eds., s.
164-180.

Kropotkine, Pierre: — Le governement représentatif, Paroles
d"un Révolté, Marpon & Flammarion, Paris nouv. ed. (1. p. 1885), s.
169-212.

Kropotkin, Peter: — Anarchism — Its Philosophy and Ideal (1998),
Kropotkin's Revolutionary Pamphlets, ed. by Roger N. Baldwin,
Dover, New York 1970 (1927), s. 115-144.

- Anarchist Communism - Its Basis and Principles (1887),
Baldwin ed., s. 46-78.

- Modern Science and Anarchism (1901), Baldwin ed., s. 146-194.

- Revolutionary Government (1882), Baldwin ed., s. 237-250.

Lahtela, Markku: — Hallitsija, Gummerus, Jyvaskyla 1980.

Mclntosh, Donald: — The Dimensions of Anarchy, Anarchism
(NOMOS XIX), ed. by J. Roland Pennock and John W. Chapman,
New York University Press, New York 1978, s. 239-272.

Michels, Robert: — Political Parties — A Sociological Study of the
Oligarchical Tendencies of Modern Democrazy, Free Press, New
York 1968 (1911).

25



Lahteet

Apter, David E: — The Old Anarchism and the New - Some Com-
ments, Anarchism Today, ed. by David E. Apter and James Joll, Mac-
Millan, London and Basingstoke 1971, s. 1-13.

Arendt, Hannah: — The Human Condition, The University of
Chicago Press, Chicago and London 1965 (1958).

Bakunin, Michael: — Federalism, Socialism, Anti-Theologism
(1867), Bakunin on Anarchism, ed. by Sam Dolgoff, Black Rose
Books, Montreal 1980 (1973), s. 103-147.

- Letter to Albert Richard (1870), Dolgoff ed., s. 178-182.

- Representative Government (1879), Dolgoff ed., s. 219-224.

- Revolutionary Catechism (1886), Dolgoff ed. s. 76-97.

- The Program of the Alliance (1871), Dolgoff ed. s. 144-258.

- The Program of the International Brotherhood (1968), Dolgoff
ed. s. 149-159.

Bernstein, Richard J.: — The Restructuring of Social and Political
Theory, Methuen & Co, London 1979 (1976).

Bookchin, Murray: — Post-Scarcity Anarchism, Ramparts Press,
San Francisco 1971.

Capouya, Emile: — The Red Flag and the Black (1969), Contem-
porary Anarchism, ed. by Terry M. Perlin, Transaction Books, New
Brunswick 1979, s. 93-107.

Comfort, Alex: — Authority and Delinquency in the Modern Sta-
te — A Criminological Approach to the Problem of Power, Routled-
ge and Kegan Paul, London 1950.

Friedrich, Carl J.: — Man and His Goverment — An Empirical
Theory of Politics, McGraw-Hill, New York et. al. 1963.

24

”... olla epépoliittinen ei tarkoita olla ilman politiikkaa: jokainen
asenne, joka on enemméin kuin egoistinen, on siini laajuudessaan
sosiaalinen, ja jokainen sosiaalinen asenne on poliittinen asenne”
(Read 1945, 11)



siaaliset rakenteet ja suhteet muuttavat jatkuvasti muotoaan. Vas-
toin valtiollista kéytidnto4 niissd ei kiirehditd heti d4nestaméén,
vaan politiikan subjektien vilisen konfliktin annetaan ratketa luon-
nollisesti. On kuitenkin syyti todeta, ettd vaikka anarkistinen po-

1. Mista anarkis mista tassa on litiikka olisikin "vapauttavaa” ja valtiollinen “tukahduttavaa”, niin
toistaiseksi anarkismin poliittinen merkitys on ollut enemmén sa-
kyse ? nallisessa negaatiossa kuin konkreettisen uuden luomisessa: ihmis-

kunta on hankkinut poliittisen kokemuksensa p#sasiassa abstrak-
tin vallan valtiollisilta areenoilta.

En aio seuraavassa “paljastaa” anarkismin “syvinti olemusta”,
vaan kohdistan tarkasteluni Ranskan vallankumoukseen kulminoi-
tuneen taloudellisen, sosiaalisen ja poliittisen murroksen alulle pa-
nemaan anarkistisen ajattelun traditioon. Koetan selvitti anarkis-
min suhdetta polititkkaan ottamalla lihtokohdaksi historiallisen
anarkismin edustajien kirjoitukset. Vaikka nakékulmani on sika-
li rajattu, ettd viittaa vain sellaisiin ajattelijoihin, jotka ekspliitti-
sesti pitavat itseddn anarkisteina, ei se poissulje sitd, ettd jotkut
naistd anarkisteista ndkevét anarkismin hyvin laajasti historian va-
paudellisena ja vitaalisena tendenssini. Amerikkalainen anarkisti
Paul Goodman (Stoehr ed. 1979, 177) kirjoitti vuonna 1966, ettei
ole mitddn pysyvéai asioiden tilaa, jota voitaisiin kutsua anarkisti-
seksi. Anarkismi on aina “a continual coping with the next situa-
tion”. Ndin Goodman painotti anarkistisen prinsiipin joustavuutta,
epiadogmaattisuutta. Hanelle esimerkkeja anarkismin todellistumi-
sesta olivat mm. osakeyhtididen vapaa yrittelidisyys merkantilis-
min aikakaudella, vapaat kaupungit feodalistisessa jarjestelméssa,
jeffersonistinen perustuslaki, progressiivinen kasvatus ja kansalai-
soikeusliike.

Viime vuosisadalta lahtien on anarkismille yleensa ja useim-
mille anarkisteille erityisesti ollut tyypillisti tietty tavoitteiden
ja ihanteiden ristiriitaisuus. Mainittakoon muutamia esimerkke-
ja. Anarkistit hyokkaavat kirjoituksissaan auktoriteettia vastaan,
mutta tarkempi tutkiskelu paljastaa useimpien hyviksyvan jonkin-
laisen luonnollisen patevyysauktoriteetin ihanneyhteiskuntaansa.



5. Mita tuli osoitetuksi?

Olen toivoakseni pystynyt osoittamaan, ettei ole itsestddnselvaa,
mitd politiikka on eika siis sekddn, mika on anarkismin suhde poli-
tiikkaan. Joka tapauksessa anarkistit hylkadvat valtiollisen politii-
kan, koska nékevit valtiossa vallitsevan jaon hallitseviin ja hallit-
tuihin, ja tahtovat korvata hierarkkisten ja oligarkkisten puoluei-
den valtapolitiikan pienten ryhmien vapauttavalla politiikalla, jon-
ka keskeiseni tavoitteena on yksildiden ja heidan ryhmiensi laa-
jempi itsemadraaminen.

Kun valtiollinen politiikka on vieraantunut yha etadmmalle va-
paan toiminnan ja puheen politiikasta, sellaisena kuin se Aristote-
leen Kreikassa kasitettiin, niin anarkistinen politiikka on siilytta-
nyt paremmin poliksen perinteen. Moraalinen perspektiivi on ollut
keskeisell4 sijalla anarkistien toiminnassa, mutta mekaaninen val-
tiokoneen politiikka on samastunut kontrollointi- ja manipulointi-
tekniikkaan, jonka toimivuuden takaa viime kiadessa pikemminkin
despotiaan kuin politiikkaan viittaava vékivaltakoneiston olemas-
saolo. Poliittiseksi yksikoksi suuressa valtiossa dominaatiota voi-
daan tuskin vélttaa: politiikasta huolehtivat ammattipoliitikkojen
eliitit! suurimman osan “kansasta” pysyessi “ali-ihmisini”, joiden
poliittinen vapaus on sédénnollisin véliajoin jarjestettdvissa vaaleis-
sa legitimoida vallitseva jirjestys. Anarkistit sen sijaan tahtaavat
pienten yhteisdjen federaatioihin, joissa kaikki osallistuvat ilman
valittdjia paatoksentekoon ja joiden kumouksellisessa elaméssa so-

'Alex Comfort on kirjoittanut (1950, 61-63) eliittiryhmist4, etta niistd tulee
helposti vastuuttomia: lainséatdji ei pysty arvioimaan lain vaikutusta, koska ei
ole vastuussa sen toimeenpanosta, ja toimeenpanija kiertaa vastuun vetoamalla
sithen, etté tottelee vain kaskyja.

22

He my0s tavoittelevat samanaikaisesti yhteisollisyytta ja yksilol-
lisyyden vapaata kehitystd. He eivit kiistd yksilon oikeutta kayt-
taa vakivaltaa ulkopuolista pakkoa vastaan, mutta tuomitsevat jar-
jestetyn, jarjestelmallisen vakivallan. Anarkistit puolustavat luon-
nollista yhteiskuntaa keinotekoista hallitusta vastaan, mutta eivit
valttamatta sittenkddn hylkaa sellaista “hallitusta”, joka perustuu
epavirallisten sosiaalisten normien sisdistimiseen tai jossa kayt-
tdytymisen sddntely on suunnittelematon yhteistulos yksityisista
paatoksistd, eiviatka “tarkoituksellistakaan” (deliberate) hallitusta,
mikali sen padtokset syntyvat kaikkien yhteisesta sopimuksesta, jo-
hon ketéin ei pakoteta yhtymian.! Sangen yksimielisid anarkistit
ovat kuitenkin valtion vastaisuudessaan. Valtion olemassaolo mer-
kitsee heille ihmisten pysyvéa jakautumista hallitseviin ja hallit-
tuihin ja timén jaon yllapitamistd pakkoauktoriteetin, keskitetyn,
hierarkkisen hallinto-organisaation ja vékivaltakoneiston avulla.

Koska anarkistit hylkaavat valtion, eivit he voi hyvaksya poli-
tiikkkaakaan, jos valtion ja politiikan katsotaan — miki on yleisin
ja itsestaanselvini pidetty késitys — liittyvén erottamattomasti yh-
teen. Olen kuitenkin katsonut aiheelliseksi epaill4 tat4 itsestadnsel-
vyytta. Pyrin osoittamaan ensinnékin, ettd anarkistit kylld hylkaa-
vat valtiollisen politiikan mutta eivat politiikkaa sindns3; ja toisek-
si, ettd anarkistien tarkoittama politiikka on ihmisten vapaata tai
vapauttavaa toimintaa. Anarkismi nayttaytyy néin ainoana poliit-
tisena filosofiana, joka ei ole samalla valtiollinen filosofia.

"Donald McIntosh on (1978, 239-272) mielenkiintoisella tavalla todistellut
mm., ettd anarkia on itse asiassa yksi hallitusmuoto, “hallitusta ilman politiikkaa”.
Hanen analyysinsa on kuitenkin yksipuolinen, koska han samastaa politiikan val-
tiolliseen valtapolitiikkaan.



2. Arché politiké” ja "arché
despotiké”

Hannah Arendt on kirjoittanut antiikin poliksessa elamisen, po-
liittisena olentona olemisen merkinneen sit4, ettd yhteisisté asiois-
ta paatettiin sanojen ja vakuuttelun avulla, ei pakolla ja vikivallal-
la. Vikivalta, pakko ja kdskeminen vakuuttelun sijasta olivat esipo-
liittisia tapoja kéasitelld ihmisia. Poliksessa elavit olivat keskendén
tasavertaisia, vapaita eriarvoisuudesta, jaosta hallitseviin ja hallit-
tuihin. "Bios politikos”, jota luonnehtii vapaa toiminta (praxis) ja
puhe (lexis), oli kaikesta pelkastaan valttamattomasta tai hyodylli-
sesti erillinen, puhtaasti inhimillinen alue, jonka kanssa valttamat-
tomyyden maailmaan kuuluvalla despotialla tai tyrannialla ei ollut
mitdan tekemistd. (Arendt 1965, 13 ja 24-33).

Valtiossa Arendtin kuvailema politiikka, vapaus jaosta hallitse-
viin ja hallittuihin voi olla mahdollista ainoastaan hallitseville, eli
vain osalle ihmisia. Tassd mielessa oli myds antiikin yhteiskunta
valtiollinen yhteiskunta, vaikkei itse polista voitaisikaan pitai val-
tiona, koska sen sisilla kaikki olivat tasavertaisia. Antiikissa do-
minaatio kohdistui orjiin ja naisiin, joita ei pidettykéin taysin in-
himillisina olentoina. Arendt nékee “sosiaalisen” uhkana ”poliitti-
selle” (Mt, esim. 28-29, 45-47 ja 59), mitd se onkin, jos sosiaalista
pidetdén valttaméttomyyden osana poliittisen ollessa vapauden ja
julkisuuden aluetta. Sosiaalinen ei kuitenkaan vaaranna politiikan
vapautta valtiottomassa yhteiskunnassa, jossa sosiaaliset suhteet
eivit ole herra-orja -suhteita ja jossa kaikki ovat yhta lailla vapai-
ta valttamattomyyden kahleista. Itse asiassa poliksen ihanne saa-
vuttaa kehityksensd huipun vasta silloin, kun kaikki ovat vapaita.

set lakkaavat olemasta "kansa” ja saavuttavat omatoimisuudellaan
vallan omaan eldméénsa. (Bookchin 1971, 19-21, 45-46 ja 231-233).

Kaésitellessaan vapauden muotoja Bookchin korostaa varsinkin
kansankokousperinteen merkitysta historiassa. Jossain muodossa
kansankokous ruumiillistui klaani- ja heimoyhteis6issd, antiikin
Ateenassa (ecclesia), keskiajan ja renessanssin kaupungeissa tai
Ranskan vallankumouksen sektioissa. Bookchin katsoo, etta Atee-
nan poliittisessa yhteisossa todella hoidettiin yhteisia asioita. Ei
ollut ammattipoliitikkojen luokkaa, ei byrokratiaa eikd Rooman
senaatin kaltaista elint4, joka yksin ymmarsi valtion salaisuudet.
Hin nékeekin ecclesian kansankokousorganisaation karkeana mal-
lina desentralistiselle yhteiskunnalle. Sektio on puolestaan karkea
malli siirtymisessé keskitetysti poliittisesta valtiosta desentralisti-
seen yhteiskuntaan. Bookchin ihailee Ranskan vallankumouksen
sektioita, joiden keskiniisia suhteita ei valittinyt mikaan hierark-
kinen struktuuri ja joissa ei ollut ammattibyrokraatteja, vaan yh-
teison asiat hoidettiin yhteisesti varsinaisen tyopaivén jalkeen. Hy-
vin selvasti Bookchin nayttaa siis pyrkivan repolitisaatioon, jonka
taustalta 16ytyy libertaarisen vallankumoustradition ohella mydos
antiikin polis. (Mt., 155-165).

21



ymmaértaa mita tahansa sosiaalista aloitetta, joka ei ole sosiaalista
rutiinia, kohtaa aluksi vastustusta ja jonka on l6ydettavi tie hyvak-
symiseen. (Stoehr ed. 1979, 2 ja 36-42).°

Goodman kayttad normaalipolitiikan (normal politics) kasitetta,
jolla han viittaa toiminnallisten intressien ja intressiryhmien luon-
taisiin suhteisiin yhteisdssd. Normaalipolitiikka liittyy ihmisen ja
ihmisyhteison elaviin toimintoihin - biologisiin, sosiaalipsykolo-
gisiin (psychosociological), sosiaalisiin. Niilld on hyvin vahén te-
kemist4 abstraktin ulkoapiin pakottavan vallan kanssa, jonka ole-
massaolo, kuten Goodman huomauttaa, merkitsi antiikissa tyranni-
aa. Kun politiikka valtiossa on irrallaan kaikista luonnollisista toi-
minnoista, kun hallitus on yhteiskunnan itseniinen instituutio ja
kun valtaan pé4sy on sosiaalinen hyve sindnsi, niin normaalipoli-
titkkan yhteiskunnassa poliittiset instituutiot ovat tarkoituksellisia
sosiaalisia kokeiluja ja hallitus tavallisten kansalaisten eksistenti-
aalinen akti. (Goodman 1965, 34-37 ja 180).

Murray Bookchin, joka ei kenties yhtd selvdsanaisesti kuin
Goodman pida anarkistista toimintaa nimenomaan poliittisena,
esittaa kuitenkin valtiolliselle politiikalle samantapaista vaihtoeh-
toa. Han katsoo, ettei vapautta voida luovuttaa ihmisille vallanku-
mouksen lopputuloksena, eika vapaata yhteis64 voida luoda myos-
kadn lainsaddannolld, vaan sen on kasvettava esiin spontaanisti:
anarkistinen praxis ei ole ulkoisesti manipuloitu vaan sisdinen, “or-
gaaninen” prosessi. Anarkistisen toiminnan perustana ovat pienet
laheisten ystavien ryhmat (affinity groups), joissa jokapaivaiset ih-
missuhteet ovat yhta tarkeitd kuin yhteiskunnalliset paaméaarat ja
joissa ei ole tilaa eliiteille tai poliittisille manipulaattoreille. Nama
ryhmét eivit osallistu valtiollisiin vaaleihin tai lihetd anomuksia
viranomaisille, vaan valitsevat strategiakseen suoran toiminnan,
jonka tarkoituksena on edistdd “massojen” individuaatiota: ihmi-

*Viite koskee seuraavia Goodmanin kirjoituksia: Reflections on Drawing the
Line (1945) ja Unanimity (1945).

20

Poliittinen vapaus ja vapaa politiikka ovat tdydellisimmilld4n, kun
vallitsee my0s taloudellinen ja sosiaalinen vapaus. On kuvaavaa, et-
ta Arendtille byrokratia on “most social form of government” (Mt,
40), kun puolestaan esim. anarkisteille, jotka nikevit kaikessa or-
gaanisessa sosiaalisuudessa vapauden elementtejd,! byrokratia on
mekaanista sosiaalisuutta, sosiaalinen kone ja nimenomaan siksi
uhka vapaudelle. Arendt ei nayta erottavan julkisuuden aluetta val-
tiosta, mutta voidaan kysy4, eiko valtio ole julkisuuden aluetta vain
harvoille hallitseville ja sen sijaan kielletty salaisuuden alue halli-
tuille (Mt, ks. 60).

Kari Palonen on lahestynyt politiikkaa paljolti samoista lahto-
kohdista kasin kuin Arendt. Hinen mukaansa politiikka ymmar-
rettiin Aristoteleen aikana kaikkien asiaksi, ja t4lloin tehtiin sel-
va ero politiikan (arché politiké) ja despotian (arché despotiké) vi-
lille. Téhan nojautuen Palonen maéirittelee politiikan konfliktisuh-
teeksi politiikan subjektien vilille politiikan objekteista, joita ovat
yhteiskunnalliset rakenteet ja erityisesti olemassaolevien rakentei-
den muuttaminen. Ne, jotka eivit voi osallistua tdhian muuttami-
seen, ovat “ali-ihmisid”. Vaikka Palonen pitdékin politiikkaa todel-
lisuuden aspektina, yhtena niakokulmana todellisuuteen — hén siis
hylkaa sektoriteoriat — ei han hylkd4 valtiota, vaan luonnehtii si-
ta politiikan subjektien sen objektia koskevan konfliktin erityisek-
si ilmenemismuodoksi. On sitten toinen asia, miten Palosen mai-
ritelmdn mukaisen politiikan on mahdollista toteutua reaalisessa
valtiossa. (Palonen 1979, 26, 81-83, 86-87, 92-96, 100 ja 112).

"Herbert Read (1954, 180) nikee tietyn vapauden siemenen jo yksinkertaisten
organismien spontaanisuudessa ja autoplastisuudessa. Murray Bookchin puoles-
taan kirjoittaa (1971, 21 ja 93), ettd spontaanisuus yhteiskuntaeldméssé lihenee
luonnon spontaanisuutta ja tarjoaa pohjan ekologiselle yhteiskunnalle. Huoli va-
pauden puolesta yhdistda hanet toisaalta Arendtiin. Bookchin toteaa mm. kuinka
vélttdméttomyyden maailma oli ovelasti turmellut vapauden ihanteen, kun mas-
saty6ttomyys 1930-luvulla teki tyGsta ja sen sosiaalisesta organisaatiosta sosialis-
tisen propagandan paateemat. Ei puhuttu enaa ihmisten raadannasta vapautumi-
sesta vaan vaadittiin “ty6té kaikille”.



Niakemyst4, ettd politiikka — kuten se antiikin Kreikassa ilmeises-
ti ymmaérrettiin — on varsinkin modernissa kansallisvaltiossa suu-
rissa vaikeuksissa, vahvistaa Jiirgen Habermas. Richard J. Bernstei-
nin (1979, 185-188) mukaan Habermasin kasitys on, etta antiikis-
sa politiikka kasitettiin etiikan jatkeeksi, pyrkimykseksi "hyvain”
ja “oikeaan” elamaan. Politiikka oli vapaata ja omaehtoista toimin-
taa (praxis), jonka tarkoitusta ei annettu ulkoa kasin ylhaalta. Mac-
hiavellista ja Hobbesista alkaen politiikka alettiin kuitenkin ndhda
teknisend kysymyksen (techne),? jolloin tiedon muuttamista kay-
tdnnoksi pidettiin teknisena ongelmana ja politiikka erotettiin mo-
raalista. Politiikasta tuli ammattilaisten, oikean jérjestyksen insi-
nodrien” asia, ja ihmisten keskindisen praktisen toiminnan sijasta
politiikka oli nyt “oikein laskettujen” sdantéjen, suhteiden ja insti-
tuutioiden tuottamista, ihmisten kontrollointia ja manipulointia.

Valtio on yhi lahempana despotiaa ja kauempana politiikasta,
jos yhdymme kisitykseen, jonka mukaan ihmisen poliittinen “ole-
mus” voidaan 16ytda ainoastaan taysin desentralisoidussa yhteis-
kunnassa, johon keskitetyn kansallisvaltion puitteissa tuskin paas-
tddn (ks. Newton 1978, 165). Vapaan politiikan esteend on myds po-
liittisen yhteison suuri koko, ja valtiothan lienevat yleensa (aristo-
telisessa mielessa) liian suuria poliittisia yksikoita. Carl J. Friedrich
(1963, 130, 133 ja 139) on erottanut toisistaan yhteistyohon (co-
operative) ja késkyihin (directive) perustuvan tyoskentelytavan,
jolloin edelliselle on tyypillistd vapaaehtoisuus ja jalkimmaiselle
pakko. Ja hén on todennut, ettd mitd suurempi yhteisé tai orga-
nisaatio on, sitd suurempi taipumus silla on hierarkkiseen ja koo-
peratiivisen sijasta késkijyyteen nojaavaan “tyyliin”, miké aivan
ilmeisesti sopii huonosti yhteen tasavertaisten vapaan toiminnan
kanssa.

*Tassd voidaan viitata Markku Lahtelaan (1980, 36): Mini en lopulta enda
varsinaisesti vihannutkaan niitd tapattamiani vastustajia; ei ammattimainen puu-
tarhurikaan varsinaisesti vihaa tuhoeldimi4, joita han tappaa — ongelma on muut-
tunut eettisesté ja emotionaalisesta puhtaan tekniseksi”

10

Monet marxilaiset katsovat, ettd anarkisteista poiketen Marx ei
hylannyt politiikkaa, vaan tahtoi muokata sen uudelleen, laajentaa
sen merkitysta ja ulottuvuutta (Ks. esim. Thomas 1980, 12). Tosia-
siassa my0s anarkistit, tietoisesti tai tiedostamattaan, ovat pyrki-
neet repolitisaatioon, ehképa radikaalimmin kuin ne marxilaiset,

s

jotka edelleen puhuvat *valmennetuista kaadereista”, “etujoukko-
puolueesta”, “proletariaatin diktatuurista” jne. (Ks. Bookchin 1971,
173-220). Anarkistit nikevat todellisen politiikan elamén4, joka on
yhteistoimintaa yksiloiden ja ryhmien laajemman itsemaaraami-
sen saavuttamiseksi. He eivat tavoittele valtiollista valtaa katsoes-
saan, ettei yksilon mahdollisuutta ohjata omaa kohtaloaan milloin-
kaan voi antaa lahjana ylh&élta, vaan se on otettava alhaalta késin
(Capouya 1979, 104-106).

Amerikkalainen Paul Goodman on ollut toisen maailmansodan
jalkeen tdrkeimpii anarkistisen politilkan uudelleen muokkaajia.
Hén - kenties Bakuninista ja Kropotkinista poiketen — néyttaa on-
nistuneen valttimaan "Horowitzin umpikujan” kirjoittamalla, ettei
vapaa yhteiskunta voi olla vanhan jarjestyksen korvaamista uudel-
la, vaan vapaan toiminnan alueen laajentamista, kunnes se kattaa
suurimman osan sosiaalista elimaa. Poliittisessa toiminnassa, jota
Goodman tarkoittaa, tavoitellaan luonnollisen konfliktin kautta yk-
simielisyytta (yleensd anarkistit hyvaksyvat myds avoimen danes-
tyksen). Han olettaa, ettd jos konfliktin osapuolet pyrkivat yhteen
hyvaan (huom. eettinen aspekti), ei synny elektoraalista jakoa eika
vallan tavoittelua. Kaikilla on yhtilainen mahdollisuus vaikuttaa
paatokseen, mutta on luonnollista, ettd jotkut ovat muita enemmaén
kiinnostuneita kulloinkin kasiteltivasta asiasta ja tuntevat sen pa-
remmin. Yksimielisyys ei talloin edellyti sitd, ettd jokainen ilmai-
see kantansa, vaan sopimus voi syntya “kuin varkain” (by default).
Poliittinen toiminta alkaa poliittisesta aloitteesta, ja silli Goodman

linen 1913). Ajatus ulkoparlamentaarisesta agitaatiosta tulee hyvin esille héinen
artikkelistaan Le gouvernement représentatif (Kopotkine, Paroles d"un Révolté,
169-212).

19



tion korvaavaa organisaatiomuotoa, johon ei sisdltyisi mitd4n
etuoikeuksia, herruutta tai keinotekoisia maarayksiia. Vallanku-
mouksen jouduttamiseksi Bakunin katsoi vield tarvittavan rajoi-
tetumpaa salaista ja yleismaailmallista yhdistyst4, joka levittiisi
ideaa vallankumouksesta ja auttaisi sitd puhkeamaan. Vaikka han
tarkoitti tallaista yhdistyst4 todetessaan, ettd meidan on oltava ni-
kymattomia luotseja, jotka ohjaavat vallankumousta”, han painotti
kaiken johtamisen ja ohjaamisen epavirallisuutta (Dolgoff ed. 1980,
154-155, 180-181 ja 248-257).! Bakunin on nihty joskus (Ks. esim.
Nomad 1948 tai Pyziur 1955) Leninin edelldkavijana, mutta tata tul-
kintaa voidaan tuskin pitda oikeana jo pelkastdan siksi, ettd baku-
nistinen avantgarde on kovin kaukana keskitetysta, hierarkkisesta
ja staattisesta bolshevikki-puolueesta, jonka tavoitteena on ensin
vallata valtiollinen valta ja sitten kaikin keinoin sailyttaa se.

Kropotkinille anarkistinen politiikka oli sosiaalisen vallanku-
mouksen valmistelua ja toteuttamista. Valmistelu oli ulkoparla-
mentaarista agitaatiota, ja itse vallankumouksessa poliittinen as-
pekti ruumiillistui vapaana ja riippumattomana kommunistisena
kommuunina. Kropotkin katsoi, ettd todellisesta politiikasta saa-
tiin aavistus esim. Pariisin kommuunissa kevaalla 1871, kun kaikki
puhuivat yhteisista asioista, kun kaikki olivat sielullaan ja ruumiil-
laan mukana tulevaisuuden suunnittelussa. Vallankumous kuiten-
kin keskeytyi, osittain siksi, ettd ihmiset jattivit aloitteellisuutensa
vaaleihin — joita Kropotkin tosin luonnehti siihen astisen historian
vapaimmiksi. Takaiskuista huolimatta hén oli vakuuttunut siit4, et-
td ennen pitkés sosialistisia periaatteita vastaava uusi poliittisen or-
ganisaation muoto toteutuisi, ja se olisi desentralisoidumpi ja itse-
hallinnollisempi kuin edustuksellinen hallitusjarjestelma koskaan
voisi olla. (Baldwin ed. 1970, 162-165, 184-185, 239-240).?

'Viite koskee seuraavia Bakuninin kirjoituksia: The Program of the Interna-
tional Brotherhood (1869), Letter to Albert Richard (1870) ja The Program of the
Alliance (1871).

*Viite koskee seuraavia Kropotkinin kirjoituksia: Revolutionary Government
(1882) ja Modern Science and Anarchism (ensim. versio vuonna 1901 ja lopul-

18

3. Anarkismi ja valtiollinen
politiikka

Jos ajatellaan, ettei ole politiikkaa ilman valtiota ja ettei politiik-
ka ole muuta kuin pyrkimisti valtaan' ja vallan sdilyttimisti, anar-
kistit hylkaavat polititkan kokonaan. Koske he usein myds itse ovat
samastaneet politiikan valtiolliseen politiikkaan, ovat he paatyneet
korostamaan apoliittisuuttaan tai antipoliittisuuttaan.

Ranskalainen Pierre-Joseph Proudhon suhtautui kielteisesti po-
lititkkaan, silloin kun hin piti sité taisteluna valtiollisesta vallasta.
Han oli vakuuttunut siité, ettd kerran valtaan tultuaan ovat kaikki
ihmiset samanlaisia: aina sama kilpailu auktoriteetista, sama epa-
luottamus kansaan ja sama jirjestysfanatismi. Edustuksellinen de-
mokratiakaan ei poista dominaatiota, silld kun kansanedustajat tai
presidentti on valittu, ovat he herroja, joita kaikkien muiden - ala-
maisten — on toteltava. Proudhon painotti sit4, ettei han kuulunut
mihinkaan puolueeseen, koska kaikki puolueet, niin kauan kuin ne
tavoittelevat valtaa, ovat poikkeuksetta vain absolutismin eri muo-
toja. (Proudhon 1970, 20 ja 54 sekd Proudhon 1969, 159 ja 172).

Proudhonin nikemys valtiollisesta politiikasta perustui omaan
kokemukseen. Hanet nimitettiin kesdkuussa 1848 tédytevaaleis-

! Arendtilla (1965, 200-203) on mielenkiintoinen kisitys vallasta. Hinen mu-
kaansa valta on se, mika pitda ihmiset yhdessa (kun toiminnan hetki on ohi), se
mik pitad julkista aluetta yll4 ja se, mita ihmiset pitdvit “hengissd” pysymaélla yh-
dessa. Valta on kaikille yhteist4, eiké tyrannia — tyrannia on erilladn alamaisista
ja he puolestaan eristettyja toisistaan pelon ja epaluulon kautta — ole valtaa vaan
pakkoa. Tyrannia havittad politiikan, eli yhdessé toimimisen ja puhumisen, ja es-
taa vallan kehittymisen. (Jos nyt pakko ja vikivalta ovat valtion tunnusmerkkeja,
voidaan kysya4, voiko itse asiassa olla olemassakaan valtiovaltaa).

11



sa Ranskan perustuslakia sdatavan kansalliskokouksen jaseneksi.
Proudhon toivoi voivansa vaikuttaa niin, ettd kansalliskokous ja
my0s koko toimeenpanokoneisto rajoittaisivat omaa rooliaan ei-
vatka sekaantuisi millddn tavoin yhteiskunnan taloudelliseen or-
ganisaatioon. Hén sai kuitenkin pettya odotuksissaan, ja hyvin no-
peasti hén tunsi itsensa alamaisista eristetyksi herraksi ja kirjoitti:
”Siit4a alkaen, kun olin asettanut jalkani parlamentaariselle Siinail-
le, olin lakannut olemasta yhteydessa joukkojen kanssa” (Proud-
hon 1970, 90 ja ks. my6s Hyams 1979, 121 ja 130). On myds lopulta
varsin ymmarrettavaa, ettei perustuslakia sdatava kansalliskokous
ollut sopiva paikka anarkistille, joka kuvaili toimintaansa valtiolli-
sen politiikan areenalla mm. tihén tapaan: >Aénestin perustuslakia
vastaan, en sen vuoksi, ettd se sisiltia asioita, joita en hyviksy. Aa-
nestin perustuslakia vastaan, koska se on perustuslaki” (Joll 1979,
55).

Valtiollisen politiikan tuomitsi Proudhonin ohella my®6s venalai-
nen Mihail Bakunin. Héanelle politiikan maailma oli, valtion syn-
nysta saakka, aina ollut rosvouksen néyttdmona. Poliittisen vallan
ytimeksi Bakunin maaritteli dominaation, silld vaikka hallitus ta-
nadn koottaisiin antaumuksellisimmista demokraateista ja sosialis-
teista, niin jo huomenna ne hinen mukaansa olisivat auktoriteetti-
periaatteen palvojia, riistdjid ja sortajia. Valta ei saéstéisi turmeluk-
seltaan edes parhaita, dlykkdimpia ja kyvykkaimpia, eikd mikéaan
ole ihmisen henkilokohtaiselle moraalille niin vaarallista kuin toi-
sen kdskeminen ja hallitseminen. Bakunin kohdisti myéhemmin
hyvinkin osuvaksi osoittautuneen profeetallisen kritiikkinsa erityi-
sesti "kansan valtiosta” ja “proletariaatin diktatuurista” unelmoivil-
le, muttei unohtanut myoskaan porvarillista demokratiaa. Valtiol-
lisia vaaleja han kuvaili farssiksi. Vaalien jalkeen on kaikki taas
entiselladn: kansa palaa kahleisiinsa ja porvaristo voittoja kokoa-
maan. Vaalien vélilla danestdjat tuskin edes tapaavat danestajiaan.
Referendumiakin Bakunin piti petoksena: kansalla ei ole tarpeeksi
tietoa eiké aikaakaan tutkia kutakin asiaa riittavan perinpohjaises-
ti. Thmiset tuntevat kyllakin lahiymparistonsa asiat, ja siksi kunnal-

12

4. Anarkistinen politiikka

George Woodcock (1979, 27) on ymmartanyt anarkismin poliit-
tisuuden todetessaan, etti tietoisuus taistelun tarpeellisuudesta ja
tarpeesta ottaa kdytdnnon askeleita yhteiskunnan vapauttamiseksi
tuo anarkismin polititkan maailmaan. Han nayttaa késittavan anar-
kistisen politiikan pikemminkin juuri vapauttavaksi kuin vapaaksi
toiminnaksi: hallittujen on vaikea toimia vapaasti.

Anarkisti Proudhonin vankka periaate oli, ettei tyévaenluokan
tulisi millddn tavoin osallistua parlamentaarisen hallituksen toi-
mintaan. Mutta toisaalta han kuitenkin puhui tyévienluokan po-
liittisesta kapasiteetista, jolla han tarkoitti sitd, ettd ihmiset ovat tie-
toisia itsestddn yhteison jasenind, vahvistavat tasti tietoisuudesta
syntyvéan idean (keskindisyys) ja pyrkivit sen realisoimiseen, mi-
ka tapahtuu federalismin kautta. Valta nousee siis alhaalta, sen pe-
rusta on yhdistyneissa luonnollisissa ryhmissa. Proudhonin mieles-
ta yhteiskunnallinen edistys saattoi olla vain pienten, keskindisen
kunnioituksen ehdoilla elavien ryhmien kaytannén taloudellisen
ja sosiaalisen yhteistoiminnan aikaansaannosta (Mt., 132 seka Joll
1979, 63-64). Tarkoittaessaan valtiolliselle politiikalle vaihtoehtois-
ta politiikkaa hén ei erottanut taloudellista ja sosiaalista toimintaa
poliittisesta: politiikka ei kaipaa erillistd instituutiota eiké yhteis-
kunnan ylapuolella olevaa valtaa. Enemmén kuin toiminnan loppu-
tuloksena han niki vapauden jatkuvana vapautusprosessina, prak-
tisena vasta- ja vaihtoehtokulttuurin luomisena.

Bakunin kehitteli eteenpdin Proudhonin ajatuksia poliittisesta
(siis samalla sosiaalisesta ja taloudellisesta) organisaatiosta. Hin
kaavaili Internationaalista, johon kaikkien ammattialojen ja elin-
keinojen tyontekijat liittyisivat, uuden yhteiskunnan perustaa, val-

17



autoritarianismin laille” heti, kun he jattavit puhtaan filosofian ja liset aanestykset heijastavat valtiollisia vaaleja paremmin kansan
ryhtyvit mihin tahansa poliittiseen toimintaan. mielipidetti ja tahtoa. (Dolgoff ed. 1980, 134, 144-145 ja 211-223).?
Suhtautumisessa valtiolliseen politiikkaan ei edeltijistddn poi-
kennut my6skéian Pjotr Kropotkin. Hén saattoi tosin nidhdé anar-
kistit osana “vallankumouksellista puoluetta”, mutta talla han ei
tarkoittanut puoluetta tavanomaisessa merkityksessa vaan valtion
ulkopuolista, hyvin erilaisista piireista ja ryhmista koostuvaa op-
positioliiketta (Ks. Miller ed. 1970, 134). Osallistumista parlamen-
taariseen politiikkaan Kropotkin ei kannattanut. Edustuksellinen
hallitusjérjestelmai oli kylla osoittanut tarkeytensa autokratian vas-
taisessa taistelussa, mutta parlamentti oli kaikesta huolimatta ky-
kenemiton ratkaisemaan lukemattomat yhteisélliset ongelmat, so-
vittamaan yhteen monenlaiset intressit. Kropotkin uskoi edistyk-
seen, mika merkitsi hanelle kulkemista desentralisaation suuntaan,
jolloin tavoitteena oli, ettd hallituksen tehtdvit voitaisiin antaa va-
paasti muodostettujen ryhmien hoidettavaksi. Niistd perusteista,
joilla hén hylkési valtion ja sen politiikan, antaa erinomaisen ku-
van seuraava nykyisinkin ajankohtaiselta tuntuva sitaatti, jossa ko-
rostetaan sité, ettei modernin kansallisvaltion ongelmana ole suin-
kaan sosiaalisen alueen kasvu vaan sosiaalisuuden tuho, kun valtio
vie yksil6ilta ja heiddn luonnollisilta yhteisoiltd4n kaikki sosiaali-
set tehtavat:

“Elamme nykyisin lahekkdin tuntematta toisiamme.
Kokoonnumme vaalipaivand: kuuntelemme ehdok-
kaan valehtelua tai mielikuvituksellisia vakuutuksia
ja palaamme kotiin. Valtio huolehtii kaikista julkis-
ta mielenkiintoa herattavista kysymyksisté; yksin Val-
tion tehtdvéna on katsoa, ettemme vahingoita naapu-

%Viite koskee seuraavia Bakuninin kirjoituksia: Federalism, Socialism, Anti-
Theologism (1867) ja Representative Government and Universal Suffrage (1870).
Jo varhemmastakin kirjoituksesta, Revolutionary Catechism (1866), mt., 79-97, il-
menee, ettd Bakunin kannatti yleistd danioikeutta, kunhan valtio ensin korvataan
autonomisten kommuunien federaatioilla.

16 13



rimme etuja, ja jos se epdonnistuu tassa, pahan hyvit-
tdmiseksi rangaistaan meité.

Naapurimme kuolkoon nilkd4n tai murhatkoon lap-
sensa — se ei ole meidén asiamme; se on poliisin asia.
Tuskin tunnette toisianne, mikd4n ei yhdistd teit,
kaikki pyrkii vieraannuttamaan teidat toisistanne, ja
kun ette 16yda parempaa keinoa, pyydatte Kaikkival-
tiasta (aikaisemmin Jumala, nyt Valtio) tekemaéan kai-
ken, mika on hanen vallassaan, sen estiamiseksi, ettei-
vit antisosiaaliset intohimot saavuta korkeinta huip-
puaan” (Baldwin ed. 1970, 140).3

Mita tulee koko Proudhonin ja Bakuninin inspiroimaan anar-
kistiseen liikkeeseen, niin kokoontuessaan vuonna 1872 Saint-
Imierissd oman internationaalinsa perustamiseksi antiautoritaari-
set voimat vahvistivat linjakseen, etté proletariaatin ensimmaéinen
tehtava oli poliittisen vallan tuhoaminen. Viimeisessa kokoukses-
saan viisi vuotta my6hemmin Saint-Imierin internationaali sinet6i
anarkistisen kannan politiikkaan: oli taisteltava kaikkia poliittisia
puolueita vastaan (Woodcock 1979, 229-238). Linjastaan anarkistit
ovat pitdneet melko johdonmukaisesti kiinni. Erityisen tarkeina
poikkeamana sietdd mainita muutaman anarkistin osallistuminen
vuonna 1936 pystytettyyn Espanjan tasavallan hallitukseen sen jél-
keen, kun anarkistit olivat auttaneet tasavaltalaiset voittoon vaa-
leissa luopumalla aktiivisesta abstentionismistaan (Ks. Esim. Joll
1979, 232-234 ja 244-243).

Varsinainen anarkistinen joukkoliike kaatui Espanjan siséllisso-
taan, mutta myShemminkin anarkistit ja heiddn ryhméansa ovat

*Sitaatti on Kropotkinin kirjoituksesta Anarchism; Its Philosophy and Ideal
(1896). Sitaatista kay ilmi, ettd Kropotkin kylld nikee “vakuuttelun” ja "puheen”
osaksi valtiollista politiikkaa, mutta tima puhe on tyhjad puhetta, korulauseita:
valtiollinen todellisuus on vieraantumista, holhousta, oma-aloitteisuuden menet-
tamist4, ja viimein tottelevaisuuden varmistaa valtiollinen terrori. Ks. myos Kro-
potkinin kirjoitusta Anarchist Communism; Its Basis and Principles (1887), mt.
erit., 49-51.

14

karttaneet valtiollista politiikkaa. He ovat pyrkineet luomaan py-
ramidiorganisaatioiden sijasta sellaisten yksildiden ja ryhmien ver-
kostoja, jotka tekevit itse paatoksensa ja kontrolloivat kohtaloaan.
Puolueet on hylétty hierarkkisina miniatyyrivaltioina, joiden teh-
tdva on vallan valtaaminen eikéd purkaminen — mit4 anarkistit ta-
voittelevat. Vastustaessaan politiikkaa anarkistit ovat vastustaneet
nimenomaan “power structured” suhteita (Ks. Ward 1973, 19-23;
Bookchin 1971, 196 sekd Wieck 1979, 138-155). Kunnallisiin tai pai-
kallisiin vaaleihin jotkut anarkistiryhmat ovat ottaneet osaa. Paras
menestys lienee saavutettu Hollannin kunnallisissa vaaleissa vuon-
na 1970, kun “provojen” perilliset "peikot” (kaboteurs) kerasivat
mm. Amsterdamissa 11 % d4nista (de Jong 1971, 168).

Jos nyt politiikka méaaritelld4n pyrkimiseksi valtiolliseen valtaan
ja tuon vallan kédyttdmiseksi, voidaan David E. Apterin (1971, 1)
tavoin julistaa, ettd fundamentaalisinta anarkismissa on sen anti-
poliittisuus, anarkismi ei siis tarjoa minkaanlaisia poliittisia rat-
kaisuja. Erityista huomiota jotkut tutkijat ovat kiinnittédneet anar-
kististen periaatteiden ja politiikan sovittamattomaan ristiriitaan.
Irwing L. Horowitz on (1970, 589-591) todistellut anarkistien to-
sin pyrkivéan poliittisen vallan valtaamiseen, mutta korostaessaan
alituiseen liikkeen vallankumouksellisen tilan tarkeyttd anarkismi
joutuu hdnen mukaansa vaistimatta ristiriitaan poliittisten vaatei-
den - jarjestyksen ja stabiilisuuden — kanssa. Taten anarkismin on
sitouduttava antipolitiikkaan, mikd Horowitzin mielesta vie lopul-
ta mahdollisuudet kehittds strategioita, jotka voisivat johtaa anar-
kistiseen yhteiskuntajarjestykseen. Robert Michels (1968, 325-328)
on puolestaan tunnustanut anarkistien olleen ensimmaisié, jotka
ymmaérsivat puolueorganisaation hierarkkiset ja oligarkkiset seu-
raukset. Anarkistit ovat valttaneet vallan turmelevan vaikutuksen,
koske he eivit ole perustaneet puolueita. Heilld ei niin ollen ol-
lut tarjottavana houkuttelevia asemia organisaatiossa, eikd anar-
kismin polku ole vienyt myoskdan parlamentaariseen kunniaan.
Mutta Michelsinkin puute on se, ettei hian erota politiikkaa valtiol-
lisesta politiikasta. Hén kirjoittaakin anarkistien alistavan itsensi

15



