Anarkismi ja politiikka

Veli-Jukka Narhi

1983



Sisalto

1. Mist4 anarkismista tédssi on kyse?
2. Arché politiké” ja "arché despotiké”
3. Anarkismi ja valtiollinen politiikka
4. Anarkistinen politiikka

5. Mita tuli osoitetuksi?

Lihteet

10

13

14



”... olla epapoliittinen ei tarkoita olla ilman politiikkaa: jokainen asenne, joka on enemmsén
kuin egoistinen, on siin4 laajuudessaan sosiaalinen, ja jokainen sosiaalinen asenne on poliittinen
asenne” (Read 1945, 11)



1. Mista anarkismista tissia on kyse?

En aio seuraavassa “paljastaa” anarkismin “syvintd olemusta”, vaan kohdistan tarkasteluni
Ranskan vallankumoukseen kulminoituneen taloudellisen, sosiaalisen ja poliittisen murroksen
alulle panemaan anarkistisen ajattelun traditioon. Koetan selvittaa anarkismin suhdetta politiik-
kaan ottamalla laht6kohdaksi historiallisen anarkismin edustajien kirjoitukset. Vaikka nakokul-
mani on sikali rajattu, etté viittaa vain sellaisiin ajattelijoihin, jotka ekspliittisesti pitavéit itseddn
anarkisteina, ei se poissulje siti, ettd jotkut niisté anarkisteista ndkevat anarkismin hyvin laajas-
ti historian vapaudellisena ja vitaalisena tendenssind. Amerikkalainen anarkisti Paul Goodman
(Stoehr ed. 1979, 177) kirjoitti vuonna 1966, ettei ole mitdén pysyvai asioiden tilaa, jota voitai-
siin kutsua anarkistiseksi. Anarkismi on aina “a continual coping with the next situation”. Nain
Goodman painotti anarkistisen prinsiipin joustavuutta, epiddogmaattisuutta. Hénelle esimerk-
keja anarkismin todellistumisesta olivat mm. osakeyhtididen vapaa yrittelidisyys merkantilis-
min aikakaudella, vapaat kaupungit feodalistisessa jarjestelméssé, jeffersonistinen perustuslaki,
progressiivinen kasvatus ja kansalaisoikeusliike.

Viime vuosisadalta lihtien on anarkismille yleensi ja useimmille anarkisteille erityisesti ol-
lut tyypillista tietty tavoitteiden ja ihanteiden ristiriitaisuus. Mainittakoon muutamia esimerkke-
ja. Anarkistit hyokkaavit kirjoituksissaan auktoriteettia vastaan, mutta tarkempi tutkiskelu pal-
jastaa useimpien hyviksyvin jonkinlaisen luonnollisen patevyysauktoriteetin ihanneyhteiskun-
taansa. He my®0s tavoittelevat samanaikaisesti yhteisollisyytt4 ja yksilollisyyden vapaata kehitys-
ta. He eivit kiista yksilon oikeutta kdyttaa vékivaltaa ulkopuolista pakkoa vastaan, mutta tuomit-
sevat jarjestetyn, jarjestelméllisen vikivallan. Anarkistit puolustavat luonnollista yhteiskuntaa
keinotekoista hallitusta vastaan, mutta eivat valttamatta sittenkaan hylkda sellaista “hallitusta”,
joka perustuu epavirallisten sosiaalisten normien sisaistimiseen tai jossa kayttaytymisen sddnte-
ly on suunnittelematon yhteistulos yksityisista paatoksistd, eivatka “tarkoituksellistakaan” (deli-
berate) hallitusta, mikili sen paitokset syntyvit kaikkien yhteisestd sopimuksesta, johon ketdén
ei pakoteta yhtymiin.! Sangen yksimielisid anarkistit ovat kuitenkin valtion vastaisuudessaan.
Valtion olemassaolo merkitsee heille ihmisten pysyvaa jakautumista hallitseviin ja hallittuihin ja
tdman jaon ylldpitamistd pakkoauktoriteetin, keskitetyn, hierarkkisen hallinto-organisaation ja
vékivaltakoneiston avulla.

Koska anarkistit hylkaavit valtion, eivat he voi hyvaksya politiikkaakaan, jos valtion ja politii-
kan katsotaan — mik4 on yleisin ja itsestddnselvéana pidetty kasitys — liittyvan erottamattomasti
yhteen. Olen kuitenkin katsonut aiheelliseksi epailla tati itsestdénselvyytta. Pyrin osoittamaan
ensinnakin, ettd anarkistit kylla hylkaavét valtiollisen politiikan mutta eivét politiikkaa sinénsa;
ja toiseksi, ettd anarkistien tarkoittama politiikka on ihmisten vapaata tai vapauttavaa toimin-
taa. Anarkismi niyttaytyy néin ainoana poliittisena filosofiana, joka ei ole samalla valtiollinen
filosofia.

'Donald McIntosh on (1978, 239-272) mielenkiintoisella tavalla todistellut mm., ettd anarkia on itse asiassa yk-
si hallitusmuoto, hallitusta ilman politiikkaa”. Hanen analyysinsa on kuitenkin yksipuolinen, koska hdn samastaa
politiikan valtiolliseen valtapolitiikkaan.



2. "Arché politiké” ja "arché despotiké”

Hannah Arendt on kirjoittanut antiikin poliksessa elamisen, poliittisena olentona olemisen
merkinneen sitd, ettd yhteisista asioista paatettiin sanojen ja vakuuttelun avulla, ei pakolla ja vi-
kivallalla. Vékivalta, pakko ja kdskeminen vakuuttelun sijasta olivat esipoliittisia tapoja késitella
ihmisid. Poliksessa eldvit olivat keskenddn tasavertaisia, vapaita eriarvoisuudesta, jaosta hallit-
seviin ja hallittuihin. "Bios politikos”, jota luonnehtii vapaa toiminta (praxis) ja puhe (lexis), oli
kaikesta pelkéstaan valttamattomasta tai hyodyllisesta erillinen, puhtaasti inhimillinen alue, jon-
ka kanssa valttamattomyyden maailmaan kuuluvalla despotialla tai tyrannialla ei ollut mit44n
tekemista. (Arendt 1965, 13 ja 24-33).

Valtiossa Arendtin kuvailema politiikka, vapaus jaosta hallitseviin ja hallittuihin voi olla mah-
dollista ainoastaan hallitseville, eli vain osalle ihmisid. Tassa mielessa oli my0s antiikin yhteis-
kunta valtiollinen yhteiskunta, vaikkei itse polista voitaisikaan pitda valtiona, koska sen sisalld
kaikki olivat tasavertaisia. Antiikissa dominaatio kohdistui orjiin ja naisiin, joita ei pidettyk&in
tdysin inhimillisina olentoina. Arendt nikee ”sosiaalisen” uhkana poliittiselle” (Mt, esim. 28-29,
45-47 ja 59), mit4 se onkin, jos sosiaalista pidetddn valttdmattomyyden osana poliittisen ollessa
vapauden ja julkisuuden aluetta. Sosiaalinen ei kuitenkaan vaaranna politiikan vapautta valtiot-
tomassa yhteiskunnassa, jossa sosiaaliset suhteet eivit ole herra-orja -suhteita ja jossa kaikki
ovat yhti lailla vapaita valttimattomyyden kahleista. Itse asiassa poliksen ihanne saavuttaa ke-
hityksensa huipun vasta silloin, kun kaikki ovat vapaita. Poliittinen vapaus ja vapaa politiikka
ovat tdydellisimmilldan, kun vallitsee myo6s taloudellinen ja sosiaalinen vapaus. On kuvaavaa,
ettd Arendtille byrokratia on “most social form of government” (Mt, 40), kun puolestaan esim.
anarkisteille, jotka nikevit kaikessa orgaanisessa sosiaalisuudessa vapauden elementteji,! by-
rokratia on mekaanista sosiaalisuutta, sosiaalinen kone ja nimenomaan siksi uhka vapaudelle.
Arendt ei nayti erottavan julkisuuden aluetta valtiosta, mutta voidaan kysya, eiké valtio ole jul-
kisuuden aluetta vain harvoille hallitseville ja sen sijaan kielletty salaisuuden alue hallituille (Mt,
ks. 60).

Kari Palonen on lidhestynyt politiikkaa paljolti samoista lahtokohdista késin kuin Arendt. Ha-
nen mukaansa politilkka ymmarrettiin Aristoteleen aikana kaikkien asiaksi, ja tilloin tehtiin
selva ero politiikan (arché politiké) ja despotian (arché despotiké) valille. Tahdn nojautuen Pa-
lonen méérittelee politiikan konfliktisuhteeksi politiikan subjektien valille politiikan objekteista,
joita ovat yhteiskunnalliset rakenteet ja erityisesti olemassaolevien rakenteiden muuttaminen.
Ne, jotka eivit voi osallistua tdhidn muuttamiseen, ovat “ali-ihmisi4d”. Vaikka Palonen pitaakin
politiikkaa todellisuuden aspektina, yhteni nakoékulmana todellisuuteen — hén siis hylkaa sekto-

"Herbert Read (1954, 180) nikee tietyn vapauden siemenen jo yksinkertaisten organismien spontaanisuudessa ja
autoplastisuudessa. Murray Bookchin puolestaan kirjoittaa (1971, 21 ja 93), ettd spontaanisuus yhteiskuntaelamassa
lahenee luonnon spontaanisuutta ja tarjoaa pohjan ekologiselle yhteiskunnalle. Huoli vapauden puolesta yhdistaa
hinet toisaalta Arendtiin. Bookchin toteaa mm. kuinka vélttdméattomyyden maailma oli ovelasti turmellut vapauden
ihanteen, kun massaty6ttomyys 1930-luvulla teki tydsté ja sen sosiaalisesta organisaatiosta sosialistisen propagandan
paateemat. Ei puhuttu enda ihmisten raadannasta vapautumisesta vaan vaadittiin "ty6ta kaikille”.



riteoriat — ei hdn hylk&4 valtiota, vaan luonnehtii sita politiikan subjektien sen objektia koskevan
konfliktin erityiseksi ilmenemismuodoksi. On sitten toinen asia, miten Palosen maaritelman mu-
kaisen polititkan on mahdollista toteutua reaalisessa valtiossa. (Palonen 1979, 26, 81-83, 86-87,
92-96, 100 ja 112).

Niakemystd, ettd polititkka — kuten se antiikin Kreikassa ilmeisesti ymmaérrettiin — on varsin-
kin modernissa kansallisvaltiossa suurissa vaikeuksissa, vahvistaa Jirgen Habermas. Richard J.
Bernsteinin (1979, 185-188) mukaan Habermasin kisitys on, ettd antiikissa politiikka kasitettiin
etiikan jatkeeksi, pyrkimykseksi “hyviin” ja “oikeaan” elamaan. Politiikka oli vapaata ja omaeh-
toista toimintaa (praxis), jonka tarkoitusta ei annettu ulkoa kasin ylhaalta. Machiavellista ja Hob-
besista alkaen politiikka alettiin kuitenkin nihd4 tekniseni kysymykseni (techne),? jolloin tie-
don muuttamista kdytdnndksi pidettiin teknisend ongelmana ja politiikka erotettiin moraalista.
Politiikasta tuli ammattilaisten, “oikean jarjestyksen insin6orien” asia, ja ihmisten keskindisen
praktisen toiminnan sijasta politiikka oli nyt “oikein laskettujen” sdédnt6jen, suhteiden ja insti-
tuutioiden tuottamista, ihmisten kontrollointia ja manipulointia.

Valtio on yhé lahempéni despotiaa ja kauempana politiikasta, jos yhdymme kasitykseen, jon-
ka mukaan ihmisen poliittinen “olemus” voidaan 16ytaa ainoastaan tdysin desentralisoidussa yh-
teiskunnassa, johon keskitetyn kansallisvaltion puitteissa tuskin paastaan (ks. Newton 1978, 165).
Vapaan politiikan esteeni on my0s poliittisen yhteison suuri koko, ja valtiothan lienevit yleen-
sa (aristotelisessd mielessd) liian suuria poliittisia yksiko6ita. Carl J. Friedrich (1963, 130, 133 ja
139) on erottanut toisistaan yhteistyohon (co-operative) ja kiaskyihin (directive) perustuvan tyds-
kentelytavan, jolloin edelliselle on tyypillistd vapaaehtoisuus ja jalkimmaiselle pakko. Ja héin
on todennut, ettd mitd suurempi yhteiso tai organisaatio on, sitd suurempi taipumus silld on hie-
rarkkiseen ja kooperatiivisen sijasta kiskijyyteen nojaavaan “tyyliin”, mika aivan ilmeisesti sopii
huonosti yhteen tasavertaisten vapaan toiminnan kanssa.

*Tissa voidaan viitata Markku Lahtelaan (1980, 36): "Mini en lopulta enii varsinaisesti vihannutkaan niiti tapat-
tamiani vastustajia; ei ammattimainen puutarhurikaan varsinaisesti vihaa tuhoeldimii, joita han tappaa — ongelma
on muuttunut eettisesta ja emotionaalisesta puhtaan tekniseksi”



3. Anarkismi ja valtiollinen politiikka

Jos ajatellaan, ettei ole politiikkaa ilman valtiota ja ettei politiikka ole muuta kuin pyrkimist4
valtaan! ja vallan siilyttdmistd, anarkistit hylkdavit politiilkan kokonaan. Koske he usein myés
itse ovat samastaneet politiikan valtiolliseen politiikkaan, ovat he pédityneet korostamaan apo-
liittisuuttaan tai antipoliittisuuttaan.

Ranskalainen Pierre-Joseph Proudhon suhtautui kielteisesti politiikkaan, silloin kun héan piti
sita taisteluna valtiollisesta vallasta. Han oli vakuuttunut siita, etta kerran valtaan tultuaan ovat
kaikki ihmiset samanlaisia: aina sama kilpailu auktoriteetista, sama epaluottamus kansaan ja
sama jarjestysfanatismi. Edustuksellinen demokratiakaan ei poista dominaatiota, silld kun kan-
sanedustajat tai presidentti on valittu, ovat he herroja, joita kaikkien muiden — alamaisten - on
toteltava. Proudhon painotti sit4, ettei han kuulunut mihink&4n puolueeseen, koska kaikki puo-
lueet, niin kauan kuin ne tavoittelevat valtaa, ovat poikkeuksetta vain absolutismin eri muotoja.
(Proudhon 1970, 20 ja 54 sekd Proudhon 1969, 159 ja 172).

Proudhonin nikemys valtiollisesta politiikasta perustui omaan kokemukseen. Hénet nimitet-
tiin kesakuussa 1848 taytevaaleissa Ranskan perustuslakia saatavan kansalliskokouksen jasenek-
si. Proudhon toivoi voivansa vaikuttaa niin, ettd kansalliskokous ja my6s koko toimeenpanoko-
neisto rajoittaisivat omaa rooliaan eivatki sekaantuisi mill44n tavoin yhteiskunnan taloudelli-
seen organisaatioon. Hén sai kuitenkin pettya odotuksissaan, ja hyvin nopeasti hédn tunsi itsensa
alamaisista eristetyksi herraksi ja kirjoitti: ”Siita alkaen, kun olin asettanut jalkani parlamen-
taariselle Siinaille, olin lakannut olemasta yhteydessa joukkojen kanssa” (Proudhon 1970, 90 ja
ks. my6s Hyams 1979, 121 ja 130). On my0s lopulta varsin ymmaérrettavai, ettei perustuslakia
saatdava kansalliskokous ollut sopiva paikka anarkistille, joka kuvaili toimintaansa valtiollisen
politiikan areenalla mm. tihén tapaan: "Aénestin perustuslakia vastaan, en sen vuoksi, etti se
sisaltad asioita, joita en hyviksy. Adnestin perustuslakia vastaan, koska se on perustuslaki” (Joll
1979, 55).

Valtiollisen politiikan tuomitsi Proudhonin ohella my6s venaldinen Mihail Bakunin. Hénelle
politiikan maailma oli, valtion synnystd saakka, aina ollut rosvouksen nayttimoni. Poliittisen
vallan ytimeksi Bakunin maéaritteli dominaation, silla vaikka hallitus tdndan koottaisiin antau-
muksellisimmista demokraateista ja sosialisteista, niin jo huomenna ne hinen mukaansa olisivat
auktoriteettiperiaatteen palvojia, riistdjia ja sortajia. Valta ei sdéstdisi turmelukseltaan edes par-
haita, alykkaimpii ja kyvykkaimpia, eikd mikéaén ole ihmisen henkil6kohtaiselle moraalille niin
vaarallista kuin toisen kdskeminen ja hallitseminen. Bakunin kohdisti mythemmin hyvinkin osu-
vaksi osoittautuneen profeetallisen kritiikkinsa erityisesti “kansan valtiosta” ja “proletariaatin

! Arendtilla (1965, 200-203) on mielenkiintoinen kisitys vallasta. Hinen mukaansa valta on se, miki pitda ihmiset
yhdessé (kun toiminnan hetki on ohi), se mika pitd4 julkista aluetta yll4 ja se, mitd ihmiset pitdvit "hengissd” pysy-
malld yhdessa. Valta on kaikille yhteista, eikd tyrannia — tyrannia on erilladn alamaisista ja he puolestaan eristettyja
toisistaan pelon ja epaluulon kautta — ole valtaa vaan pakkoa. Tyrannia havittad politiikan, eli yhdessa toimimisen
ja puhumisen, ja estda vallan kehittymisen. (Jos nyt pakko ja vékivalta ovat valtion tunnusmerkkejd, voidaan kysy4,
voiko itse asiassa olla olemassakaan valtiovaltaa).



diktatuurista” unelmoiville, muttei unohtanut my6skaan porvarillista demokratiaa. Valtiollisia
vaaleja hin kuvaili farssiksi. Vaalien jélkeen on kaikki taas entisellddn: kansa palaa kahleisiinsa
ja porvaristo voittoja kokoamaan. Vaalien valilld danestijit tuskin edes tapaavat ddnestajidan.
Referendumiakin Bakunin piti petoksena: kansalla ei ole tarpeeksi tietoa eika aikaakaan tutkia
kutakin asiaa riittavéan perinpohjaisesti. Thmiset tuntevat kylldkin ldhiympéristonsi asiat, ja sik-
si kunnalliset 4anestykset heijastavat valtiollisia vaaleja paremmin kansan mielipidetta ja tahtoa.
(Dolgoff ed. 1980, 134, 144-145 ja 211-223).2

Suhtautumisessa valtiolliseen politiikkaan ei edeltéjistadn poikennut mydskadn Pjotr Kropot-
kin. Hén saattoi tosin nahdé anarkistit osana “vallankumouksellista puoluetta”, mutta tall4 hén ei
tarkoittanut puoluetta tavanomaisessa merkityksessé vaan valtion ulkopuolista, hyvin erilaisista
piireista ja ryhmistd koostuvaa oppositioliiketta (Ks. Miller ed. 1970, 134). Osallistumista parla-
mentaariseen politiikkaan Kropotkin ei kannattanut. Edustuksellinen hallitusjarjestelma oli kylla
osoittanut tirkeytensa autokratian vastaisessa taistelussa, mutta parlamentti oli kaikesta huo-
limatta kykeneméiton ratkaisemaan lukemattomat yhteisolliset ongelmat, sovittamaan yhteen
monenlaiset intressit. Kropotkin uskoi edistykseen, mikd merkitsi hanelle kulkemista desent-
ralisaation suuntaan, jolloin tavoitteena oli, ettd hallituksen tehtavéit voitaisiin antaa vapaasti
muodostettujen ryhmien hoidettavaksi. Niistd perusteista, joilla hdn hylkéasi valtion ja sen po-
lititkkan, antaa erinomaisen kuvan seuraava nykyisinkin ajankohtaiselta tuntuva sitaatti, jossa
korostetaan sit4, ettei modernin kansallisvaltion ongelmana ole suinkaan sosiaalisen alueen kas-
vu vaan sosiaalisuuden tuho, kun valtio vie yksil6ilta ja heiddn luonnollisilta yhteis6iltaan kaikki
sosiaaliset tehtavit:

“Elamme nykyisin lahekkiin tuntematta toisiamme. Kokoonnumme vaalipdivéna:
kuuntelemme ehdokkaan valehtelua tai mielikuvituksellisia vakuutuksia ja palaam-
me kotiin. Valtio huolehtii kaikista julkista mielenkiintoa herattavista kysymyksista;
yksin Valtion tehtdvéni on katsoa, ettemme vahingoita naapurimme etuja, ja jos se
epdonnistuu tdssd, pahan hyvittdmiseksi rangaistaan meit.

Naapurimme kuolkoon nilkésn tai murhatkoon lapsensa — se ei ole meidéan asiam-
me; se on poliisin asia. Tuskin tunnette toisianne, mikéin ei yhdista teitd, kaikki
pyrkii vieraannuttamaan teidét toisistanne, ja kun ette 16yda parempaa keinoa, pyy-
détte Kaikkivaltiasta (aikaisemmin Jumala, nyt Valtio) tekemaan kaiken, mika on ha-
nen vallassaan, sen estimiseksi, etteivit antisosiaaliset intohimot saavuta korkeinta
huippuaan” (Baldwin ed. 1970, 140).3

Mita tulee koko Proudhonin ja Bakuninin inspiroimaan anarkistiseen liikkeeseen, niin kokoon-
tuessaan vuonna 1872 Saint-Imierissd oman internationaalinsa perustamiseksi antiautoritaari-
set voimat vahvistivat linjakseen, ettd proletariaatin ensimméinen tehtavi oli poliittisen vallan

%Viite koskee seuraavia Bakuninin kirjoituksia: Federalism, Socialism, Anti-Theologism (1867) ja Representative
Government and Universal Suffrage (1870). Jo varhemmastakin kirjoituksesta, Revolutionary Catechism (1866), mt.,
79-97, ilmenee, ettd Bakunin kannatti yleista danioikeutta, kunhan valtio ensin korvataan autonomisten kommuunien
federaatioilla.

*Sitaatti on Kropotkinin kirjoituksesta Anarchism; Its Philosophy and Ideal (1896). Sitaatista kiy ilmi, etti Kro-
potkin kyll4 nikee “vakuuttelun” ja "puheen” osaksi valtiollista politiikkaa, mutta tdmé puhe on tyhjiai puhetta, ko-
rulauseita: valtiollinen todellisuus on vieraantumista, holhousta, oma-aloitteisuuden menettamisti, ja viimein totte-
levaisuuden varmistaa valtiollinen terrori. Ks. my6s Kropotkinin kirjoitusta Anarchist Communism; Its Basis and
Principles (1887), mt. erit., 49-51.



tuhoaminen. Viimeisessa kokouksessaan viisi vuotta myéhemmin Saint-Imierin internationaa-
li sinetoi anarkistisen kannan politiikkaan: oli taisteltava kaikkia poliittisia puolueita vastaan
(Woodcock 1979, 229-238). Linjastaan anarkistit ovat pitineet melko johdonmukaisesti kiinni. Eri-
tyisen tarkeand poikkeamana sietdd mainita muutaman anarkistin osallistuminen vuonna 1936
pystytettyyn Espanjan tasavallan hallitukseen sen jilkeen, kun anarkistit olivat auttaneet tasa-
valtalaiset voittoon vaaleissa luopumalla aktiivisesta abstentionismistaan (Ks. Esim. Joll 1979,
232-234 ja 244-248).

Varsinainen anarkistinen joukkoliike kaatui Espanjan sisallissotaan, mutta mychemminkin
anarkistit ja heiddn ryhménsa ovat karttaneet valtiollista politiikkaa. He ovat pyrkineet luomaan
pyramidiorganisaatioiden sijasta sellaisten yksiloiden ja ryhmien verkostoja, jotka tekevit itse
paatoksensa ja kontrolloivat kohtaloaan. Puolueet on hylétty hierarkkisina miniatyyrivaltioina,
joiden tehtdvi on vallan valtaaminen eikd purkaminen — mitd anarkistit tavoittelevat. Vastus-
taessaan politiikkaa anarkistit ovat vastustaneet nimenomaan “power structured” suhteita (Ks.
Ward 1973, 19-23; Bookchin 1971, 196 sekd Wieck 1979, 138-155). Kunnallisiin tai paikallisiin
vaaleihin jotkut anarkistiryhmat ovat ottaneet osaa. Paras menestys lienee saavutettu Hollannin
kunnallisissa vaaleissa vuonna 1970, kun “provojen” perilliset “peikot” (kaboteurs) kerasivit mm.
Amsterdamissa 11 % d4nista (de Jong 1971, 168).

Jos nyt politiikka méaéritellddn pyrkimiseksi valtiolliseen valtaan ja tuon vallan kayttamiseksi,
voidaan David E. Apterin (1971, 1) tavoin julistaa, ettd fundamentaalisinta anarkismissa on sen
antipoliittisuus, anarkismi ei siis tarjoa minkaanlaisia poliittisia ratkaisuja. Erityistd huomiota
jotkut tutkijat ovat kiinnittidneet anarkististen periaatteiden ja polititkan sovittamattomaan ris-
tiriitaan. Irwing L. Horowitz on (1970, 589-591) todistellut anarkistien tosin pyrkivén poliittisen
vallan valtaamiseen, mutta korostaessaan alituiseen liikkeen vallankumouksellisen tilan tarkeyt-
td anarkismi joutuu hdnen mukaansa viistamatta ristiriitaan poliittisten vaateiden — jarjestyksen
ja stabiilisuuden — kanssa. Taten anarkismin on sitouduttava antipolitiikkaan, mikd Horowitzin
mielestd vie lopulta mahdollisuudet kehittda strategioita, jotka voisivat johtaa anarkistiseen yh-
teiskuntajirjestykseen. Robert Michels (1968, 325-328) on puolestaan tunnustanut anarkistien
olleen ensimmaisié, jotka ymmarsivit puolueorganisaation hierarkkiset ja oligarkkiset seurauk-
set. Anarkistit ovat vélttdneet vallan turmelevan vaikutuksen, koske he eivit ole perustaneet
puolueita. Heill4 ei néin ollen ollut tarjottavana houkuttelevia asemia organisaatiossa, eiké anar-
kismin polku ole vienyt myoskdin parlamentaariseen kunniaan. Mutta Michelsinkin puute on
se, ettei hén erota politiikkaa valtiollisesta politiikasta. Han kirjoittaakin anarkistien alistavan it-
sensd “autoritarianismin laille” heti, kun he jattavat puhtaan filosofian ja ryhtyvit mihin tahansa
poliittiseen toimintaan.



4. Anarkistinen politiikka

George Woodcock (1979, 27) on ymmartanyt anarkismin poliittisuuden todetessaan, ettd tie-
toisuus taistelun tarpeellisuudesta ja tarpeesta ottaa kdytinnon askeleita yhteiskunnan vapaut-
tamiseksi tuo anarkismin politiikan maailmaan. Han nayttad kasittdvan anarkistisen politiikan
pikemminkin juuri vapauttavaksi kuin vapaaksi toiminnaksi: hallittujen on vaikea toimia vapaas-
ti.

Anarkisti Proudhonin vankka periaate oli, ettei tyévdenluokan tulisi milladn tavoin osallistua
parlamentaarisen hallituksen toimintaan. Mutta toisaalta hin kuitenkin puhui tyévaenluokan
poliittisesta kapasiteetista, jolla hén tarkoitti sitd, ettd ihmiset ovat tietoisia itsestdin yhteison
jasenina, vahvistavat tésta tietoisuudesta syntyvéan idean (keskindisyys) ja pyrkivit sen realisoi-
miseen, mika tapahtuu federalismin kautta. Valta nousee siis alhaalta, sen perusta on yhdisty-
neissd luonnollisissa ryhmissi. Proudhonin mielestd yhteiskunnallinen edistys saattoi olla vain
pienten, keskindisen kunnioituksen ehdoilla eldvien ryhmien kaytannon taloudellisen ja sosiaa-
lisen yhteistoiminnan aikaansaannosta (Mt., 132 seki Joll 1979, 63-64). Tarkoittaessaan valtiolli-
selle politiikalle vaihtoehtoista politiikkaa hén ei erottanut taloudellista ja sosiaalista toimintaa
poliittisesta: politiikka ei kaipaa erillista instituutiota eiké yhteiskunnan ylapuolella olevaa val-
taa. Enemmaén kuin toiminnan lopputuloksena hian néki vapauden jatkuvana vapautusprosessina,
praktisena vasta- ja vaihtoehtokulttuurin luomisena.

Bakunin kehitteli eteenpain Proudhonin ajatuksia poliittisesta (siis samalla sosiaalisesta ja ta-
loudellisesta) organisaatiosta. Han kaavaili Internationaalista, johon kaikkien ammattialojen ja
elinkeinojen tyontekijat liittyisivat, uuden yhteiskunnan perustaa, valtion korvaavaa organisaa-
tiomuotoa, johon ei sisaltyisi mitdan etuoikeuksia, herruutta tai keinotekoisia méaérayksia. Vallan-
kumouksen jouduttamiseksi Bakunin katsoi viela tarvittavan rajoitetumpaa salaista ja yleismaa-
ilmallista yhdistysta, joka levittaisi ideaa vallankumouksesta ja auttaisi sitd puhkeamaan. Vaik-
ka han tarkoitti tillaista yhdistysta todetessaan, ettd "meidédn on oltava nakymattdmii luotseja,
jotka ohjaavat vallankumousta”, hdn painotti kaiken johtamisen ja ohjaamisen epévirallisuut-
ta (Dolgoff ed. 1980, 154-155, 180-181 ja 248-257).! Bakunin on nihty joskus (Ks. esim. Nomad
1948 tai Pyziur 1955) Leninin edellakévijans, mutta tata tulkintaa voidaan tuskin pitai oikeana jo
pelkéstaan siksi, ettd bakunistinen avantgarde on kovin kaukana keskitetyst4, hierarkkisesta ja
staattisesta bolshevikki-puolueesta, jonka tavoitteena on ensin vallata valtiollinen valta ja sitten
kaikin keinoin sailyttaa se.

Kropotkinille anarkistinen politiikka oli sosiaalisen vallankumouksen valmistelua ja toteut-
tamista. Valmistelu oli ulkoparlamentaarista agitaatiota, ja itse vallankumouksessa poliittinen
aspekti ruumiillistui vapaana ja riippumattomana kommunistisena kommuunina. Kropotkin kat-
soi, etta todellisesta politiikasta saatiin aavistus esim. Pariisin kommuunissa kevaalla 1871, kun
kaikki puhuivat yhteisista asioista, kun kaikki olivat sielullaan ja ruumiillaan mukana tulevaisuu-
den suunnittelussa. Vallankumous kuitenkin keskeytyi, osittain siksi, ettd ihmiset jattivat aloit-

'Viite koskee seuraavia Bakuninin kirjoituksia: The Program of the International Brotherhood (1869), Letter to
Albert Richard (1870) ja The Program of the Alliance (1871).

10



teellisuutensa vaaleihin — joita Kropotkin tosin luonnehti sithen astisen historian vapaimmiksi.
Takaiskuista huolimatta hin oli vakuuttunut siité, ettd ennen pitkaa sosialistisia periaatteita vas-
taava uusi poliittisen organisaation muoto toteutuisi, ja se olisi desentralisoidumpi ja itsehallin-
nollisempi kuin edustuksellinen hallitusjarjestelmé koskaan voisi olla. (Baldwin ed. 1970, 162-165,
184-185, 239-240).2

Monet marxilaiset katsovat, ettd anarkisteista poiketen Marx ei hylannyt politiikkaa, vaan tah-
toi muokata sen uudelleen, laajentaa sen merkitysta ja ulottuvuutta (Ks. esim. Thomas 1980, 12).
Tosiasiassa my0s anarKkistit, tietoisesti tai tiedostamattaan, ovat pyrkineet repolitisaatioon, eh-
kapa radikaalimmin kuin ne marxilaiset, jotka edelleen puhuvat "valmennetuista kaadereista”,
“etujoukkopuolueesta”, "proletariaatin diktatuurista” jne. (Ks. Bookchin 1971, 173-220). Anarkis-
tit ndkevét todellisen politiikan eldmén4, joka on yhteistoimintaa yksildiden ja ryhmien laajem-
man itsemaaradmisen saavuttamiseksi. He eivit tavoittele valtiollista valtaa katsoessaan, ettei
yksilon mahdollisuutta ohjata omaa kohtaloaan milloinkaan voi antaa lahjana ylh#ilts, vaan se
on otettava alhaalta kisin (Capouya 1979, 104-106).

Amerikkalainen Paul Goodman on ollut toisen maailmansodan jalkeen tarkeimpia anarkis-
tisen politiikan uudelleen muokkaajia. Hin — kenties Bakuninista ja Kropotkinista poiketen —
nayttaa onnistuneen valttdmain "Horowitzin umpikujan” kirjoittamalla, ettei vapaa yhteiskunta
voi olla vanhan jarjestyksen korvaamista uudella, vaan vapaan toiminnan alueen laajentamista,
kunnes se kattaa suurimman osan sosiaalista elaméi. Poliittisessa toiminnassa, jota Goodman
tarkoittaa, tavoitellaan luonnollisen konfliktin kautta yksimielisyytta (yleensa anarkistit hyvak-
syvit myos avoimen aénestyksen). Han olettaa, ettd jos konfliktin osapuolet pyrkivit yhteen
hyvain (huom. eettinen aspekti), ei synny elektoraalista jakoa eikd vallan tavoittelua. Kaikilla
on yhtildinen mahdollisuus vaikuttaa paatokseen, mutta on luonnollista, ettd jotkut ovat muita
enemmén kiinnostuneita kulloinkin kisiteltdvista asiasta ja tuntevat sen paremmin. Yksimie-
lisyys ei talloin edellyta sitd, ettd jokainen ilmaisee kantansa, vaan sopimus voi syntyd “kuin
varkain” (by default). Poliittinen toiminta alkaa poliittisesta aloitteesta, ja silla Goodman ymmaér-
t44 mité tahansa sosiaalista aloitetta, joka ei ole sosiaalista rutiinia, kohtaa aluksi vastustusta ja
jonka on 16ydettivi tie hyviksymiseen. (Stoehr ed. 1979, 2 ja 36-42).3

Goodman kayttdd normaalipolititkan (normal politics) kasitetts, jolla hédn viittaa toiminnal-
listen intressien ja intressiryhmien luontaisiin suhteisiin yhteiséssa. Normaalipolitiikka liittyy
ihmisen ja ihmisyhteison eldviin toimintoihin — biologisiin, sosiaalipsykologisiin (psychosociolo-
gical), sosiaalisiin. Niilld on hyvin vahéan tekemista abstraktin ulkoapéin pakottavan vallan kans-
sa, jonka olemassaolo, kuten Goodman huomauttaa, merkitsi antiikissa tyranniaa. Kun politiikka
valtiossa on irrallaan kaikista luonnollisista toiminnoista, kun hallitus on yhteiskunnan itsenai-
nen instituutio ja kun valtaan paisy on sosiaalinen hyve sinéns4, niin normaalipolitiikan yhteis-
kunnassa poliittiset instituutiot ovat tarkoituksellisia sosiaalisia kokeiluja ja hallitus tavallisten
kansalaisten eksistentiaalinen akti. (Goodman 1965, 34-37 ja 180).

Murray Bookchin, joka ei kenties yhta selvédsanaisesti kuin Goodman pida anarkistista toi-
mintaa nimenomaan poliittisena, esittaa kuitenkin valtiolliselle politiikalle samantapaista vaih-
toehtoa. Han katsoo, ettei vapautta voida luovuttaa ihmisille vallankumouksen lopputuloksena,
eikd vapaata yhteis64d voida luoda myoskddn lainsdddannolla, vaan sen on kasvettava esiin spon-

2Viite koskee seuraavia Kropotkinin kirjoituksia: Revolutionary Government (1882) ja Modern Science and Anarc-
hism (ensim. versio vuonna 1901 ja lopullinen 1913). Ajatus ulkoparlamentaarisesta agitaatiosta tulee hyvin esille
hianen artikkelistaan Le gouvernement représentatif (Kopotkine, Paroles d'un Révolté, 169-212).

*Viite koskee seuraavia Goodmanin kirjoituksia: Reflections on Drawing the Line (1945) ja Unanimity (1945).

11



taanisti: anarkistinen praxis ei ole ulkoisesti manipuloitu vaan sisidinen, "orgaaninen” prosessi.
Anarkistisen toiminnan perustana ovat pienet ldheisten ystivien ryhmét (affinity groups), joissa
jokapaiviiset ihmissuhteet ovat yhti tirkeitd kuin yhteiskunnalliset padmaarat ja joissa ei ole
tilaa eliiteille tai poliittisille manipulaattoreille. Nima ryhmat eivat osallistu valtiollisiin vaalei-
hin tai ldhetd anomuksia viranomaisille, vaan valitsevat strategiakseen suoran toiminnan, jonka
tarkoituksena on edistdd “massojen” individuaatiota: ihmiset lakkaavat olemasta “kansa” ja saa-
vuttavat omatoimisuudellaan vallan omaan elaméénsi. (Bookchin 1971, 19-21, 45-46 ja 231-233).

Kasitellessaidn vapauden muotoja Bookchin korostaa varsinkin kansankokousperinteen merki-
tysta historiassa. Jossain muodossa kansankokous ruumiillistui klaani- ja heimoyhteisoiss4, antii-
kin Ateenassa (ecclesia), keskiajan ja renessanssin kaupungeissa tai Ranskan vallankumouksen
sektioissa. Bookchin katsoo, ettd Ateenan poliittisessa yhteisossa todella hoidettiin yhteisié asioi-
ta. Ei ollut ammattipoliitikkojen luokkaa, ei byrokratiaa eikd Rooman senaatin kaltaista elinta,
joka yksin ymmarsi valtion salaisuudet. Han nikeekin ecclesian kansankokousorganisaation kar-
keana mallina desentralistiselle yhteiskunnalle. Sektio on puolestaan karkea malli siirtymisessi
keskitetysta poliittisesta valtiosta desentralistiseen yhteiskuntaan. Bookchin ihailee Ranskan val-
lankumouksen sektioita, joiden keskiniisia suhteita ei vilittinyt mikéén hierarkkinen struktuuri
ja joissa ei ollut ammattibyrokraatteja, vaan yhteisén asiat hoidettiin yhteisesti varsinaisen tyo-
paivan jilkeen. Hyvin selvésti Bookchin nayttda siis pyrkivan repolitisaatioon, jonka taustalta
16ytyy libertaarisen vallankumoustradition ohella myds antiikin polis. (Mt., 155-165).

12



5. Mita tuli osoitetuksi?

Olen toivoakseni pystynyt osoittamaan, ettei ole itsestddnselvad, mita politiikka on eika siis
sekddn, mikd on anarkismin suhde polititkkaan. Joka tapauksessa anarkistit hylkddvat valtiol-
lisen politiikan, koska nékevat valtiossa vallitsevan jaon hallitseviin ja hallittuihin, ja tahtovat
korvata hierarkkisten ja oligarkkisten puolueiden valtapolitiikan pienten ryhmien vapauttavalla
politiikalla, jonka keskeiseni tavoitteena on yksiléiden ja heiddn ryhmiensa laajempi itsem&a-
rddminen.

Kun valtiollinen politiikka on vieraantunut yha etddmmalle vapaan toiminnan ja puheen poli-
tiikasta, sellaisena kuin se Aristoteleen Kreikassa kasitettiin, niin anarkistinen politiikka on s&i-
lyttdnyt paremmin poliksen perinteen. Moraalinen perspektiivi on ollut keskeisella sijalla anar-
kistien toiminnassa, mutta mekaaninen valtiokoneen politiikka on samastunut kontrollointi- ja
manipulointitekniikkaan, jonka toimivuuden takaa viime kadessa pikemminkin despotiaan kuin
politiikkaan viittaava vékivaltakoneiston olemassaolo. Poliittiseksi yksikoksi suuressa valtiossa
dominaatiota voidaan tuskin vilttaa: politiikasta huolehtivat ammattipoliitikkojen eliitit! suurim-
man osan “kansasta” pysyessa “ali-ihmisin4”, joiden poliittinen vapaus on sdannéllisin véliajoin
jarjestettavissa vaaleissa legitimoida vallitseva jarjestys. Anarkistit sen sijaan tdhtaavat pienten
yhteisojen federaatioihin, joissa kaikki osallistuvat ilman vélittdjia padtoksentekoon ja joiden ku-
mouksellisessa elamissa sosiaaliset rakenteet ja suhteet muuttavat jatkuvasti muotoaan. Vastoin
valtiollista kaytanto4 niissa ei kiirehdita heti ddnestdméén, vaan politiikan subjektien vilisen
konfliktin annetaan ratketa luonnollisesti. On kuitenkin syyta todeta, ettd vaikka anarkistinen
politiikka olisikin ”vapauttavaa” ja valtiollinen “tukahduttavaa”, niin toistaiseksi anarkismin po-
liittinen merkitys on ollut enemmaén sanallisessa negaatiossa kuin konkreettisen uuden luomises-
sa: ihmiskunta on hankkinut poliittisen kokemuksensa padasiassa abstraktin vallan valtiollisilta
areenoilta.

!Alex Comfort on kirjoittanut (1950, 61-63) eliittiryhmist4, etti niista tulee helposti vastuuttomia: lainsaataja
ei pysty arvioimaan lain vaikutusta, koska ei ole vastuussa sen toimeenpanosta, ja toimeenpanija kiertdd vastuun
vetoamalla siihen, ettd tottelee vain kaskyja.

13



Lihteet

Apter, David E: - The Old Anarchism and the New — Some Comments, Anarchism Today, ed.
by David E. Apter and James Joll, MacMillan, London and Basingstoke 1971, s. 1-13.

Arendt, Hannah: — The Human Condition, The University of Chicago Press, Chicago and Lon-
don 1965 (1958).

Bakunin, Michael: — Federalism, Socialism, Anti-Theologism (1867), Bakunin on Anarchism,
ed. by Sam Dolgoff, Black Rose Books, Montreal 1980 (1973), s. 103-147.

- Letter to Albert Richard (1870), Dolgoff ed., s. 178-182.

- Representative Government (1879), Dolgoff ed., s. 219-224.

- Revolutionary Catechism (1886), Dolgoff ed. s. 76-97.

- The Program of the Alliance (1871), Dolgoff ed. s. 144-258.

- The Program of the International Brotherhood (1968), Dolgoff ed. s. 149-159.

Bernstein, Richard J.: — The Restructuring of Social and Political Theory, Methuen & Co, Lon-
don 1979 (1976).

Bookchin, Murray: — Post-Scarcity Anarchism, Ramparts Press, San Francisco 1971.

Capouya, Emile: — The Red Flag and the Black (1969), Contemporary Anarchism, ed. by Terry
M. Perlin, Transaction Books, New Brunswick 1979, s. 93-107.

Comfort, Alex: — Authority and Delinquency in the Modern State — A Criminological Approach
to the Problem of Power, Routledge and Kegan Paul, London 1950.

Friedrich, Carl J.: - Man and His Goverment — An Empirical Theory of Politics, McGraw-Hill,
New York et. al. 1963.

Goodman, Paul: — People or Personnel — Decentralizing and the Mixed System, Random House,
New York 1965.

- Reflections on Drawing the Line (1945), Drawing the Line — The Political Essays of Paul
Goodman, ed. by Taylor Stoehr, E. P. Dutton, New York 1979 (1977), s. 2-10.

- Reflections on the Anarchist Principle (1966), Stoehr ed., s. 176-177.

- Unamity (1945), Stoehr ed., s. 36-45.

Horowitz, Irving Louis: — A Postscript to the Anarchist, The Anarchists, ed. by Irving Louis
Horowitz, Dell, New York 1970 (1964), s. 581-603.

Hyams, Edward: — Pierre-Joseph Proudhon - His Revolutionary Life, Mind and Works, Murray,
London 1979.

Joll, James: — The Anarchists, Methuen, London 1979 (1964).

deJong, Rudolf: — Provos and Kaboteurs, Apter and Joll eds., s. 164-180.

Kropotkine, Pierre: — Le governement représentatif, Paroles d un Révolté, Marpon & Flamma-
rion, Paris nouv. ed. (1. p. 1885), s. 169-212.

Kropotkin, Peter: — Anarchism - Its Philosophy and Ideal (1998), Kropotkin's Revolutionary
Pamphlets, ed. by Roger N. Baldwin, Dover, New York 1970 (1927), s. 115-144.

- Anarchist Communism - Its Basis and Principles (1887), Baldwin ed., s. 46-78.

- Modern Science and Anarchism (1901), Baldwin ed., s. 146-194.

14



- Revolutionary Government (1882), Baldwin ed., s. 237-250.

Lahtela, Markku: — Hallitsija, Gummerus, Jyvaskyla 1980.

McIntosh, Donald: — The Dimensions of Anarchy, Anarchism (NOMOS XIX), ed. by J. Roland
Pennock and John W. Chapman, New York University Press, New York 1978, s. 239-272.

Michels, Robert: — Political Parties — A Sociological Study of the Oligarchical Tendencies of
Modern Democrazy, Free Press, New York 1968 (1911).

Miller, Martin A. (ed.): - (P. A. Kropotkin) Selected Writings on Anarchism and Revolution,
M.IT. Press, Cambridge (Mass.) and London 1970.

Newton, Lisa: — The Profoundest Respect for Law — Mazor’s Anarchy and the Political Associa-
tion, Pennock and Chapman eds., s. 160-166.

Nomad, Max: — The Evolution of Anarchism and Syndicalism — A Critical View, European
Ideologies — A Survey of 20th Century Political Ideas, ed. by Felix Gross, Philosophical Lib., New
York 1948, s. 328-342.

Palonen, Kari: — Mit4 politiikka on? — luonnos politiikan tutkimuksen perusteiksi, Jyviskylan
yliopisto, valtio-opin laitos, julk. no. 36-1979.

Proudhon, Pierre-Joseph: — Bekenntnisse eines Revolutionérs, Rowohlt, Reinbeck bei Hamburg
1970 (1849).

- General Idea of the Revolution in the Nineteenth Century, Haskell House, New York 1969
(1851).

Pyziur, Eugene: — The Doctrine of Anarchism of Michael A. Bakunin, Marquette University
Press, Milwaukee 1995.

Read, Herbert: — Anarchy and Order — Essays in Politics, Faber & Faber, London 1954.

- The Politics of the Unpolitical, London 1945 (1943).

Thomas, Paul: — Karl Marx and the Anarchists, Routledge and Kegan Paul, London et. al. 1980.

Ward, Colin: — Anarchy in Action, Harper & Row, New York et. al. 1973.

Wieck, David Thoreau: — The Negativity of Anarchism (1975), Reinventing Anarchy — What
Are Anarchist Thinking These Days?, ed. by Howard J. Ehrlich et. al., Routledge and Kegan Paul,
London et. al. 1979, s. 138-155.

Woodcock, George: — Anarchism — A History of Libertarian Ideas and Movements, Penguin
Books, Harmondsworth 1979 (1962).

15



Anarkistinen kirjasto

Anti-Copyright

Veli-Jukka Narhi
Anarkismi ja politiikka
1983

Haettu 1.1.2012 osoitteesta:
http://www.anarkismi.net/aivokuume/txt/anarkismi_ja_politiikka_-_veli-jukka_narhi.htm
Artikkeli on aiemmin julkaistu Politiikka lehden numerossa 2/1983 seké pamfletissa Anarkismi
ja politiikka, Kuopio: Punamusta Kustannus 1998.

fi.theanarchistlibrary.org



	1. Mistä anarkismista tässä on kyse?
	2. ”Archê politikê” ja ”archê despotikê”
	3. Anarkismi ja valtiollinen politiikka
	4. Anarkistinen politiikka
	5. Mitä tuli osoitetuksi?
	Lähteet

